محل نورتج کی است رُائے الورشاہؓ چوں قرب اوطلبی درصفائے نبیت کوش



امام العَصْرَصْ علامهُ محرا نورشاه نشيريٌ برمنعقد سيمينار سرمينگرنشير ١٩٧٤ء اور مطبوع جمَيات الوَر مسے ما خو ذ گرا لقدر علمي مقالاَت كام رقعه و دل آويز حسين گلدسته

ترتيب جمع

(حَفْت رُولانًا) سَيْدانظرشًا فَيَسِعُودي كَثْمِيري حِن رَيْكُونُ

طالع ونابشر

مَجهدُ الانورعُلامَ انورُشاه رودُ عقبُ عَيْدُ گاهُ دِيوبِهِ ﴿ عَيْدُ كَاهُ دِيوبِهِ ﴿ عِنْدُ كَاهُ دِيوبِهِ محل نور بخلی است رائے انور شاہ چوں قرب اوطلی درصفائے نیت کوش



ا مام العصر حفزت علامہ محمد انور شاہ کشمیر گی پڑ معقد سیمینار سرینگر کشمیر ۱۹۷۰ و (روم طبوعہ حیات انور ؓ ہے ماخوذ گرانفذر علمی مقالات کام وقعہ دوالآ ویز حسین گلدستہ

رسین (معنونه) سیدانظرشاه سعودی شمیری (صاحبیهٔ)

طابع وناشر

معهدالانورعلامانورشا درود، عقب يدگاه دي<del>ر بندر</del>ي يي

#### بم الندارطن الرحيم

## اجمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں



نام كتاب : تصوير انور

س اشاعت : جمادى الاقل ٢٥ ١١٠ الله

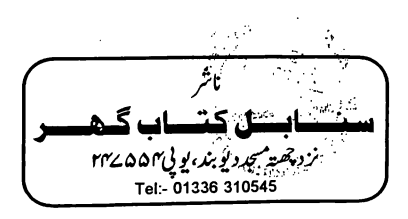
ناشر : معهدالانورعلامه شاهرود معقب عيد كاه ديو بند -

بابتمام : مولاناسيداحد خفرشاه مسعودي تشميري صاحب

صفحات : ۱

قيت : ۱۳۰-۰۰ (ايك سوچاليس رويے)

كبيوثر كتابت : (محمد لقاءالرحن) الفضل كمبيوثرس ، ديو بند (موبائل نمبر:09412525824)



# فهرست مضامين

|       | عنوان                                                           |          |
|-------|-----------------------------------------------------------------|----------|
| 9 ··  | فاتحة الكتاب                                                    |          |
| ii '` | پيغام                                                           | <b>⊕</b> |
| Ir    | عرضُ حال                                                        | <b>*</b> |
| 15    | سیمیناری ضرورت اورتحریک                                         | <b>*</b> |
| ır    | بیرون ریاست کے نلا وکی تشریف آوری                               | <b>⊕</b> |
| 11-   | افتتاحی اجلاس                                                   |          |
| IM    | حفرت مولانا قاری محمر طیب صاحب کی تقریر                         | -        |
| 14    | مولاً نا کبرآبادی اورمولانا بجوری کے مقالاً ت                   |          |
| IM    | دوسری نشت                                                       | <b>⊕</b> |
| 10    | ۲۰ را کو بر مبلی نشست                                           | <b>⊕</b> |
| 10    | مولا نا بدرالحن كاعر ني مقاله                                   |          |
| 10    | سيمينارگي آخري نشست                                             |          |
| 10    | حفرت بل م م اختا می اجلاس                                       |          |
| . 14  | حعرت مغتی صاحب کی تقریر                                         |          |
| 14    | حعرت قاري صاحب کي تقرير و دعاه                                  | <b>⊕</b> |
| N     | ديگرا جماعات                                                    | <b>⊕</b> |
| IA    | خطبهُ انتتاحيه                                                  | €        |
| ry    | اشخ الانور "                                                    |          |
| ۳۸    | میرے ب ہے بڑے اُستاذ                                            | *        |
| ۵٠    | عغرت ثاه مهاحبٌ ي عهداً فرين فخصيت                              |          |
| 45    | حفرت محدث تشميري كاذوق تغييري                                   |          |
| 49    | حفرت علامه تشميري كالملي مقام                                   | <b>*</b> |
| 49    | علم تغيير من حغرتُ كامقام رفع                                   | <b>⊕</b> |
| ٨ŧ    | (۱) -اع موقی کاستله                                             |          |
| ۸ı    | (۲) سورج کی حرکت<br>                                            |          |
| Ar    | (٣) آيت: إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا (بقره) | <b>*</b> |

|      | <u>γ</u>                                                                                 |             |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۸۳   | (۵) آيت: وَإِنْ اسْتَنْصَرُو كُمْ فِي الدِّيْنِ (انفال)                                  | <del></del> |
| ۸۳   | (٢) آيت: اَلنَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِيْنَ فِيْهَا إِلَّا مَاشَآءَ اللَّهُ. (انعام، هود) | <b>₩</b>    |
| ۸۳   | (٤) آيت: فَاشْهَدُوْا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِيْنَ (آلِ عمران)                   | <b>⊕</b>    |
| ۸۵   | عَلَم حديث مِن حضرت شاه صاحبُ كااعلَىٰ مقام                                              | <b>⊕</b>    |
| 14   | (١) حديث سُدُّوا عَنِي كُلُّ خَوْخَةٍ فِي هَذَا المسجد غير                               | <b>⊕</b>    |
| ۸۸   | (٢)قوله وقال الشعبي لايشترط المعلم الاان يعطى                                            | ₩           |
| ۸۹   | (۳) مرض و فات میں نبی اکرم علی کے نمازیں میجد نبوی میں                                   | <b>*</b>    |
| 4 +  | (٣) قوله فَيُصَلِّى عِنْدَالاُسطوانَة التي عِنْدَ المُصْحَفِ                             | <b>₩</b>    |
| 91   | (۵)امام بخاریؒ کے رفع یدین پراتفاق صحابہ کے دعوے کی حقیقت                                | <b>⊕</b>    |
| 9 r  | (٢)باب اذا أقيمت الصلواة فلاصلواة الآالمكتوبة                                            | <b>⊕</b>    |
| 9 r  | (2)بابُ دخُول المشرك في المسجد (بخارى: ص: ٧٤)                                            | <b>⊕</b>    |
| 92   | (۸) مدیث صحاح، بخاری وغیره انتی لاد اکم من و داء ظهری                                    | <b>⊕</b>    |
| 914  | علم اصول دعقا ئد میں حضرت کاعلمی و تحقیق مقام                                            | <b>*</b>    |
| 90   | علم نقه میں حضرت کاعلمی مقام                                                             | <b>⊕</b>    |
| 94   | حفرت علامه کے دربِ حدیث کی خصوصیات                                                       | <b>⊕</b>    |
| 11A  | الخطوط البارزة فى شخصية الم التصرافيخ محدانور شاه الشميرى                                | <b>⊕</b>    |
| 119  | قوة ذاكرته وموهباته الفطرية:                                                             | <b>*</b>    |
| 11.  | المناهل العلمية:                                                                         | <b>*</b>    |
| ir•  | نبوغه وعبقريته                                                                           | <b>*</b>    |
| 171  | وظيفته في الحيوة                                                                         | -           |
| Iri  | مزاياه ومقومات شخصيته                                                                    |             |
| ITT  | الخطوط البارزة في شخصيته:                                                                | <b>*</b>    |
| 1717 | اراءه عن الشخصيات البارزة                                                                | ₩ .         |
| Ira  | مزايادرسه:                                                                               | -           |
| Iry  | زياداته القيمة على مصطلحات الفنون:                                                       |             |
| 11/2 | مؤلفاتهٔ وا مالیه:                                                                       | •           |
| 14.  | قرآن کریم اور حضرت علامه انورشاه شمیریٌ                                                  |             |
| iro  |                                                                                          | ₩           |
| IFA  | اختلافی مسائل                                                                            | ₩           |

| 104          | ا:اسم ذات اوریاس انفاس                         | <b>₩</b>    |
|--------------|------------------------------------------------|-------------|
| اما          | مرا تباسم ذات                                  |             |
| Irr          | ير و العريد الدعيد                             |             |
| ساماا        | توت م كاهفه                                    |             |
| 110          | كشف هائق                                       |             |
| IMA          | تو حيرو جودي                                   | •           |
| 172          | شاه صاحب کے سلسلہ کی مختصر تاریخ:              |             |
| 167          | خلاصه کلام                                     | <b>Æ</b> \$ |
| 101          | علامه محمدانورشاه تشميري اوردُ اكثر محمدا قبال | <b>⊕</b>    |
| ואוי         | حفرت علامه کشمیری ایک مربی کی حیثیت ہے         | <b>⊕</b>    |
| 121          | دارالعلوم كاعلى مسلك علامتشميري كنقطة نظر سي   |             |
| 127          | نعاب تعليم منزل ببمنزل                         | <b>*</b>    |
| 124          | وارالعلوم اورعلم حديث                          | <b>*</b>    |
| 140          | حفرت کشمیری کی عربی تقریر                      | <b>*</b>    |
| 120          | ولى اللَّبي فكريِّ دارالعلوم كاتعلق            | <b>*</b>    |
| 122          | حفرت شاه و لی الله کی شرح موطأ                 | <b>⊕</b>    |
| 149          | اکایر د یوبند کاذکر                            | ₩           |
| I <b>/</b> + |                                                | <b>⊕</b>    |
| IAI          | انتخراج مسائل کی پچومثالیں                     | <b>⊕</b>    |
| IΛI          | رفع يدين كےاختلاف كي نوعيت                     | <b>⊕</b>    |
| IAr          | حفرت شيخ الهندگاذ كر                           | <b>⊕</b>    |
| IAM          | حفرت تشميري اور حفيت                           | <b>⊕</b>    |
| IAM          | ایک غلطهٔ می                                   | <b>⊕</b>    |
| IAA          | دارالعلوم مين حديث كي تدريس                    | <b>⊕</b>    |
| YAI          | علامه دشید رضام صری کااعتراف                   | <b>⊕</b>    |
| IAA          | علم مديث مين حفرت شاه صاحب كي نكته آفرينيا ل   | <b>*</b>    |
| 112          | حغرت شاه صاحبٌ اور مندوستان كي تحريك آ زادي    | <b>⊕</b>    |
| rrm          | ہندوستان کے نامور مجاہدین آزادی                |             |
| rrr          | حغرت علامه شميري كا ذوت يخن كوئي               |             |
|              | •                                              |             |

|             | <u> </u>                                                         |          |
|-------------|------------------------------------------------------------------|----------|
| 1177        | حفرت شاه صاحب کی دری خصوصیات                                     |          |
| 120         | کیا قرآن میں سب کچھ ہے؟                                          |          |
| 144         | قرآ فی تعبیروں کے متعلق ایک عالمانہ کتتہ                         |          |
| 110         | تغيير بالرائح                                                    |          |
| <b>79</b> 7 | حضرت الاستاذ محدث تشميري                                         | <b>₩</b> |
| <b>19</b> 1 | سلسائينسپ                                                        |          |
| <b>19</b> 1 | ولادت اورتعليم وتربيت                                            |          |
| rgA         | دارالعلوم ديوبندك ليے شد رحال                                    |          |
| <b>199</b>  | حضرت لیخ الهند کی قائم مقامی                                     |          |
| ۲           | حفرت شاه صاحبٌ كا نكاح اور حفرت مولانا حبيب الرحمٰن كي حسن تدبير | <b>⊕</b> |
| 1-1         | علم فنهم اور حا فظه                                              |          |
| <b>r•r</b>  | شهادات اكابروعلائے عصر                                           | <b>⊕</b> |
| ۳۰۴         | سندِ حديث                                                        | <b>⊕</b> |
| b~ (v       | حسن صورت اور حسنِ سيرت اورنورتقويل                               | <b>⊕</b> |
| r.0         | بثارات ِتمام                                                     | <b>₩</b> |
| 4.4         | درکِ مدیث                                                        | <b>⊕</b> |
| <b>14</b> 9 | فائده دربيانِ تعريفِ مجتبِيد                                     |          |
| <b>1</b> 11 | حضرت مولا نامحمرا نورشاه تشميري قدس الله سرهٔ                    | <b>⊕</b> |
| <b>711</b>  | خدادادنو را نبيت ومحبوبيت                                        | <b>⊕</b> |
| rır         | کمال علمی اورعلوم میں جامعیت                                     | <b>⊕</b> |
| MM          | وسعتِ علم کے ساتھ دفت نِنظر                                      |          |
| rir         | قرآن مجيّد مين تدبروتفكر                                         | •        |
| 710         | حدیث میں غورومذ پر                                               | <b>*</b> |
| MIA         | علامه نیمویٌ کی آثار السنن اور حفرت استاذٌ                       | ₩        |
| 712         | علامه نیموی حضرت استاذ کی نظر میں                                | •        |
| ۳۱۸         | حيرت انگيزيا دداشت                                               | <b>⊕</b> |
| ۳۱۸         | یا د داشت کے متعلق اپنجف تجربے                                   |          |
| <b>***</b>  | علمي اطمينان اورا تقان                                           | •        |
| <b>"</b> "  | فقہ حنفی کے بارہ میں اطمینان                                     | <b>⊕</b> |
|             |                                                                  |          |

| rrr            | فقه میں آپ کا ایک خاص اصول                                      | <b>*</b> |
|----------------|-----------------------------------------------------------------|----------|
| ٣٢٣            | بعض مسائل میں آپ کی خاص شختیق                                   | <b>⊕</b> |
| mrr            | علم اسرار وحقائق                                                |          |
| rra            | جد يدمغر بي علوم ربهمي نظر                                      |          |
| <b>777</b>     | سلسله ُدرس کی بعض قابل ذکر چیزیں                                |          |
| 272            | دونتنوں کا شدیدا حساس                                           |          |
| 272            | قاديانی فتنه سے آپ کی غیر معمولی بے جینی                        |          |
| اسم            | سلوک وتصوف                                                      | <b>⊕</b> |
| ٣٣٣            | اپنجف اکابر سے خصوص تأ ثر                                       | <b>⊕</b> |
| سس             | بعضْ شائلِ نبوی کی جھلک                                         |          |
| ٣٣٦            | اے کہ تو مجموعہ خوبی!                                           |          |
| ام۳            | شکل دصورت                                                       |          |
| ٢٣٢            | لطافت ِطبع                                                      |          |
| mam            | اظلق                                                            |          |
| mul.           | ~!                                                              |          |
| 444            | خودداري                                                         |          |
| 277            | اسلامی غیرت وحمیت                                               |          |
| <b>50</b> +    | حفرت امام العصر شاه صاحبٌ اورانکی تصانیف                        |          |
| rar            | حفرت إمام العصر كى تاليفى خصوصيات                               |          |
| <b>70</b> 2    | امام العصر كي تصانيف                                            |          |
| <b>777</b>     | امام العصر حفرت شاه صاحب کی دوسری شم کی مصنفات                  | <b>₩</b> |
| ۳۲۲            | نورالانورالاستاذالا مام السيدمحمدانورشاه الكثميري نورالله ضريحه |          |
| <b>790</b>     | حفربة مولانا سيدانورشاه صاحب قدس سره                            |          |
| <b>790</b>     | اعانت ِ مدرسین کی حیثیت میں                                     | <b>₩</b> |
| <b>/</b> *◆◆   | قادیانی فتنداور حضرت مولا ناسید محمدا نورشاه کشمیریٌ            |          |
| 14.4           | فتنهٔ مرزائیت کی شدت اورا سکے بعض اسباب                         | <b>⊕</b> |
| ۳۴ ۴۰۰۱        | مصروعراق وغيرهمما لك اسلاميه مين فتنهُ قاديا نيت كاانسداد       | <b>⊕</b> |
| سا ٠٠٠         | خاص قادیان میں چینج کراعلانِ حق اوررد مرزائیت                   | <b>*</b> |
| <b>L</b> ,+ L, | تر ديدم رزائيت مين تصانيف كأسلسابه                              | <b>*</b> |

| <b>۴•۸</b>   | فيروز پور پنجاب ميں تاریخی مناظره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>₩</b>  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <b>L,1+</b>  | حفرت شاهُ صاحب كادورهٔ پنجاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>*</b>  |
| الم          | بهاد لپور کامعر کهٔ لآ راوتا ریخی مقدمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>⊕</b>  |
| MD           | فتنهُ مرزائيت پرحفرت شاه مهاحب کی اینی تصانیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>*</b>  |
| MIX          | حضرت شاه صاحبٌ اور دارالعلوم ديو بند ً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>*</b>  |
| ۲۱۸          | طالبعلم کی حیثیت سے داخلہ مشہورا ساتذواور پہلا سالا نیامتحان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>*</b>  |
| MIV          | قيام وطعام كاانتظام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| <b>1'1</b> + | دری کتابیں اور ان کی ترتیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ₩         |
| <b>(*)*</b>  | معاصرطلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ₩         |
| rti          | دارالعلوم ميں بحثيت مدرس وصدر مدرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>\$</b> |
| rrr          | صدرندری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| ٣٢٢          | انتظا می معاملات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>⊕</b>  |
| ٣٢٣          | دارالعلوم بے علیحد گی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>⊕</b>  |
| rra          | دارالعلوم کی علمی زندگی میں تغیروا ضافہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>*</b>  |
| my           | ﴿ الْهُ حَقِيقَ وَقَتِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>⊕</b>  |
| 1711         | ﴿ ٢﴾ تا ویل کے بجائے تطبیق وتو جیہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>⊕</b>  |
| rrq          | ﴿ ٣﴾ احترام فن حدیث واحترام ائمہ مجتهدین وعلمائے حدیث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| <b>6.4.</b>  | ﴿ ٢ ﴾ تحقيق فن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>*</b>  |
| 44           | الملاءاوردرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>*</b>  |
| ٣٣٢          | حغرت شاه صاحب كاطرز عمل طلب كے ساتھ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>*</b>  |
| ٢٣٦          | طريقة اصلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>*</b>  |
| 42           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>*</b>  |
| وسه          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>⊕</b>  |
| ۲۳۲          | حفرت الاستاذ محدث كثميري رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| <b>14</b>    | حفرت شاه صاحبٌ كاتبحرعكمي اور ذوق مطالعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| M21          | زىر مطالعه كتب اور شوق كتب بني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| 12r          | جمله علوم وفنون ميں افتر ار كامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| 12m          | حفظ وذكا م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ₩         |
|              | €3 — − €3 — − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − − €3 + − |           |



## فاتحة الكتاب

تقریباً ستائیس سال پہلے کشمیر کے مرحوم وزیرِ اعلیٰ شیخ عبداللہ کی ذاتی دلچیبی اور جموں وکشمیراو قاف کی جانب سے کشمیر کے ناموراشخاص وہستیوں کو زندہ وجاوید رکھنے کے لیے سرینگر میں اک سیمینار علامه میرمنعقد ہوا اس وقت حضرت علامه تشمیری کے مشہور تلا مٰدہ موجود تنظیم صاحب نے ان سب ارباب علم ودانش کوسیمینار کے لیے دعوت دی تلا مٰدہ کو ایے استاذ علیہ الرحمہ ہے جو والہانہ تعلق بدرجہ عشق تھا کشاں کشمیر لے پہنچا حالانکہ یہ گراں قدر شخصیتیں اپنی وسیع مصرو فیات کی بناء پر ہندو ہیرون ہند کی مہتم بالثان مجالس کے ليے بھی ودت نہیں نکال سکتی تھیں تین دن سیمینارر ہائینے صاحب نے افتتاحی خطبہ دیامتصلا عكيم الاسلام حضرت مولانا قارى محمد طيب صاحب كى ايخ مخصوص لب ولهجه ميس بهارى بحرکم تقریر ہوئی اور اس کے بعد علمی مقالات کا سلسلہ رہایہ حقیر اور اس کے برا در بزرگ مولانا سيداز ہرشاہ قيصر سابق مدير دارالعلوم ديو بنداينے طرز ميں يگانه اديب وانشاء پرداز بھي شریک تھے۔ سیمینار شاب پرتھا کہ حضرت علامہ شمیریؓ کے متاز تلمیذ بحدث عصر مولانا سید یوسف بنوری کی و فات حسرت آیا ہ کی دلدوز خبر پیچی اس اَلم ناک خبر پرشر کاء سیمینار نے مجھ ب بعناعت کو بحویز تعزیت اور سیاق وسباق میں کچھ کہنے کے لیے مامور کیا بیہ مقالات عرصہ ے نایاب تھے حالاں کہ ان کی قدرو قیمت تقاضہ کرتی کہ انہیں شائع کیا جائے تا کہ علامہ مرحوم کی انفرادیت وعبقریت جامع کمالات ہستی و شخصیت روبر و ہواحقر نے معہد الانور کی جانب سے ان ہی تقاضوں کے تحت طباعت کا انتظام کیا ان مقالات کو جناب عبدالرحمٰن کو ندونے کتابی صورت میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کی بہت پہلے برادرا کبڑنے حیات انور کے نام سے حضرت علامہ کے خصوصی تلاندہ کے تاثرات شائع کیے تھے، یہ بھی اب کمیاب نہیں بلکہ نایاب ہے۔

خا کسارنے ہردو کے اہم مقالات کو یکجا کر دیا کوندوصا حب نے نام تجلیات انور رکھا تھااس بے بصاعت نے اب تصویرانور نام تجویز کیا۔

حقیرزاده مولوی سیداحمد خطرشاه استاذوقف دارالعلوم جومعهدالانور کے معتمد ہیں ان کی کاوشوں اور بلیغ مساعی کے نتیجہ میں یہ مجموعہ اسدرخواست ویقین کے ساتھ پیش ہے۔ تو صاحب نظری بگیرایں دستهٔ گل از من کہ گل بدست تو ازشاخ تازہ تر ماند

واناالاحقرالافقر محمدانظر الشاه الكشميرى المسعودى خادم التدريس بدارالعلوم وقف وقائد تظيم علماء هندد يو بند سررئيج الثاني ١٣٢٥ه

#### بسم اللدالرحمٰن الرحيم

بيغام

(لا: جناب شیر کشمیرشخ محرعبدالله صدرآل جموں وکشمیرسلم او قاف ٹرسٹ، وزیرِاعلیٰ جمول شمیر

سیامر باعث مسرت ہے کہ آل جوں وکشمیر مسلم اوقاف ٹرسٹ حضرت علامہ محمد انورشاہ کشمیری ہے متعلق سیمیناری رودادشائع کرنے کاارادہ رکھتا ہے، حضرت علامہ کی زندگی سرزمین کشمیر کے عظیم فرزندانِ تو حید کے لئے جو ہرعلم ودانش کی ایک نہایت روشن فندیل کی طرح ہے، انہوں نے منصرف اسلامی علوم وفلنے کی گہرائیوں کوعصر جدید کے بدلتے ہوئے تقاضوں سے ہم آ ہنگ کر دیا بلکہ اپنی اعلیٰ خدمات سے پورے برصغیر کے مسلمانوں میں دینی، ساجی اور سیاسی قدروں کی بازیا فت کا ایک تعمیری احساس بھی پیدا کیا۔ معملمانوں میں دینی، ساجی اور سیاسی قدروں کی بازیا فت کا ایک تعمیری احساس بھی پیدا کیا۔ مجھے امید ہے کہ سیمینا رمیس پڑھے گئے مقالوں اور تا ٹر ات کی اشاعت سے ایک الیک متند تاریخی دستاویز تیار ہوسکے گی جو آج کے معاشر سے میں اور آنے والی نسلوں کے لئے بھی اصلاح اور را ہنمائی کاحق اوا کر سکے گی۔ میری دعاء ہے کہ حضر ت علا مہ نے جن مقاصد کی طرف ہماری را ہنمائی کی ، اللہ تعالیٰ ہمیں ان کی بحیل کی تو فی عطا فرئے۔ آمین۔

شيخ محمة عبدالله

#### بسم الله الرحلن الرحيم

## عرضيحال

#### (ز:غلام رسول ڈ ار سکریٹری مسلم او قاف ٹرسٹ

آل جموں وشمیر سلم اوقاف ٹرسٹ کے زیر اہتمام ۱۹۷۹ راور ۲۱ راکتوبر ۱۹۷۵ء کوسرینگر کے کالجی آف ایجو کیشن میں امام العصر علاّ مدانور شاہ شمیری کی یاد میں ایک کل ہندسہ روزہ سیمینار (مجلسِ مباحثہ) منعقد ہوا۔ جس میں ملک کے نامور علاء وفضلاء نے حضرت علا مدمر حوم کی حیات اور کمالات پڑھے۔ مدمر حوم کی حیات اور کمالات پڑھے۔

#### سيمينار کي ضرورت اور تحريك

حضرت علامہ انورشاہ کشمیری کی وفات ۱۹۳۳ء میں ہوئی ہے، اسونت سے آج تک آپ کے علوم کا چر چا پوری دنیائے اسلام کے علمی حلقوں میں ہوتا رہا ہے، متعدد زبانوں خاص کرعر بی اور اردو میں آپ کی حیات و کمالات پر کئی کتابیں بھی چھپ چکی ہیں اور آئے دن کشر تعداد میں مضامین اخبارات ورسائل میں شائع ہوتے رہتے ہیں۔ اہلِ کشمیر کے لئے توجہ طلب امریہ تھا کہ خطہ کشمیر کو حضرت شاہ صاحب کا مولد و منشا اور وطن عزیز ہونے کا انخر حاصل ہے کین اس طویل مدت میں یہاں کے اہلِ علم نے موجودہ نسل کے لوگوں سے آپ و متعارف کرانے کے لئے اپنا فرض انجام دینے میں عفلت برتی تھی، مرور زمانہ کے ساتھ ساتھ آپ کی عظیم المرتبت شخصیت کا علم بھی صرف ان چند عمر رسیدہ بزرگوں تک محدود ہوکر رہ گیا تھا، جنہوں نے آج سے بچاس ساتھ سال قبل حضرت شاہ صاحب کود یکھا تھا یا آپ کی عبالس وعظ و تذکیر میں بیٹھنے کا شرف حاصل کیا تھا۔

اس فروگذاشت کی تلافی کے لئے کشمیر کے اندراور ریاست سے باہر قدر شناسال ا انور چندسال سے سوچ رہے تھے کہ کوئی ایسامؤثر قدم اٹھایا جائے جس کے ذریعے زمانہ حال کے عوام بالخصوص جدید تعلیم یافتہ طبقے کوعلوم ومعارف انوریہ سے باخبر کیا جائے ، کچھ مرت سے حضرت شاہ صاحب کے شاگر درشید حکیم الاسلام مولینا قاری محمد طیب صاحب مہتم دارالعلوم دیو بنداورعلامه مرحوم کے ہر دوفرزندان (مولا نااز ہرشاہ قیصر اورمولا ناانظر شاہ) نے خطوط لکھ کر جناب شیر کشمیر شخ محمد عبداللہ کواس کام کی طرف متوجہ کیا،خود جناب شخ صاحب کوحضرت علامه مرحوم کی ذات گرامی کے ساتھ ہمیشہ سے عقیدت ہے، جس کا اظہار آپ نے وقا فو قا کیا ہے، چنانچہ جناب شخ صاحب کی اس والہانہ عقیدت کومد نظر رکھتے ہوئے ان ہی کی ہدایت اور مشور سے پرآل جمول و شمیر سلم اوقاف ٹرسٹ نے علامه مرحوم کی ہوئے ان ہی کی ہدایت اور مشور سے پرآل جمول و شمیر سلم اوقاف ٹرسٹ نے علامه مرحوم کی یاد میں ایک علمی سیمینار کے انعقاد کا فیصلہ کیا اور اس کے انتظام واہتمام کی یاری شروع کی ، چنانچہ ملک کے چوٹی کے علاء بالخصوص علامہ کے نامور تلا فمہ کواس تقریب بیں شرکت کرنے اور مقالات پڑھنے کی دعوت دی گئی۔

#### بیرون ریاست کے علماء کی تشریف آوری

سیمینارے ایک دن قبل علائے کرام اور حفزت علامہ انور شاہ کشمیریؒ کے عقیدت مندوارد کشمیر ہوئے معززم ہمانوں کے سفر اور طعام وقیام کا مناسب انتظام ٹرسٹ کی طرف کیا گیا تھا۔

#### افتتا محيا جلاس

اس علمی سیمینار کے لئے موزوں ترین جگہ کالج آف ایجو کیشن سرینگر کا انتخاب کیا گیا اوراس کالج کے وسیع ہال کو مخصوص کیا گیا تھا۔ افتتا حی اجلاس کالج کے احاطے میں منعقد ہوا ایک ہے سی جائے پلیٹ فارم پر دارالعلوم دیو بند کے ہمتم حضرت مولانا قاری محمد طیب کی صدارت میں پہلا اجلاس ۱۹ اراکتو برض دیں ہجے منعقد ہوا آل جموں وکشمیر سلم اوقا ف ٹرسٹ کے چیئر مین اور میز بان اعلیٰ جناب شیخ محمد عبداللہ نے اپنی افتتا حی تقریر پڑھ کر سنائی۔ اپنی برازمعلومات خطبہ میں شیخ صاحب نے معززمہمانوں کا خیر مقدم بھی کیا اور مولانا انور شاہ کی سیمیری کے علمی کمالات پر بصیرت افروز روشنی بھی ڈالی۔ آپ نے اپنی تقریر میں ہندوستان کشمیری کے علمی کمالات پر بصیرت افروز روشنی بھی ڈالی۔ آپ نے اپنی تقریر میں ہندوستان

کی تحریکِ آزادی میں علاء دیو بند کی قربانیوں کا ذکر بھی کیا اور حضرت شاہ صاحب کوخراج تحسین ادا کرتے ہوئے عقیدت کے پھول بھی نچھاور کئے ۔ شیخ صاحب کی بیرتقر ریم مجموعہ ہذا کے اسکلے صفحات میں من وعن شامل کی جارہی ہے۔

## حضرت مولانا قارى محمر طيب صاحب كى تقرير

جناب شخ صاحب کی افتتا می تقریر کے بعد مجلس مباحثہ کی پہلی تقریر حضرت مولانا قاری محمطیب صاحب نے فرمائی جوسامعین نے انتہائی عقیدت سے تی، فخرالحد ثین حضرت علامہ کشمیری جیسے عظیم الشان استاذ کے علمی مدارج کو حضرت قاری صاحب جیسا شاگر دِرشیداس محویت عشیری جیسے عشیم الشان استاذ کے علمی مدارج کو حضرت قاری صاحب جیسا شاگر دوس موصوف محویت سے بیان کر دہاتھا کہ اس کا نقشہ لفظوں میں نہیں کھینچا جا سکتا۔ حضرت موصوف نے اپنی تقریر دل پذیر میں جب حضرت شاہ صاحب کے بڑے بڑے بڑے سے شاگر دوں کے نام لئے تو مولانا سیدمحمد یوسف بنوری کا اسم گرامی لیتے ہی فرمایا کہ کل ہی پاکستان میں حضرت شمیری کے علام ومعارف کے اس خزیند دار کا وصال ہوگیا ہے، حاضرین مجلس بالحضوص مولانا بنوری کے مرتبہ شناسوں نے افسوس اور صدے کے احساسات کیسا تھریہ دنجرسی (۱)۔

(سیمینار کے دوسرے اجلاس میں مرحوم کوثوابِ فاتحہ ایصال کیا گیا اور ایک قرار داد کے ذریعہ اس صدمہ جا نکاہ پراظہارافسوس بھی کیا گیا)

#### مولاناا كبرآبادي اورمولانا بجنوري كےمقالات

حضرت قاری صاحب کی عالمانہ تقریر کے بعداس نشست میں حسبِ پروگرام مولانا سعیداحمدا کبرآبادی اور مولانا سیداحمد رضا بجنوری نے اپنے فاضلانہ مقالات پڑھے اور اس کے ساتھ پہلی نشست اختیام یذیر ہوئی۔

#### دوسری نشست

و طالی بجے دن دوسری نشست منعقد ہوئی جس کی صدارت حضرت مولا نا مفتی معزت مولا نا مفتی معزت مولا نا مفتی معزت مولانا مفتی محرشفیج (سابق مفتی اعظم پاکتان) کے حالات پر مشتل دومضمون کتاب ہذا کے تندیس درج ہیں۔

عتیق الرحمٰن صاحب عثانی نے فرمائی۔اس نشست میں مولانا محد انظر شاہ مسعودی، مولانا محد عثان دیو بندی، مولانا علام محمد عثان دیو بندی، مولانا عبداللہ جاوید، مولانا ندیم الواجدی، مولانا عبدالا حد جامعی ، مولانا غلام حیدرنزالی اورامیر مجلس مولانا مفتی عتیق الرحمٰن صاحب عثانی نے اپنے اپنے مقالات پڑھے۔

#### ۲۰/اکتوبر پہلی نشست

۱۹۷۰ کتوبر ۱۹۷۷ء کوحسبِ معمول صبح دس بیج پہلی نشست منعقد ہوئی اور صدارت کے فرائض مولا نا سعیدا حمد اکبرآبادی نے انجام دیئے۔اس نشست میں مولا نا حامدالانصاری عازی، مولا نا از ہر شاہ قیصر، مولا نا عبدالسجان، مولا نا بدرالحن در بھنگوی، پروفیسر محمد ابراہیم اور مولا نا نجم الدین وغیرہ حضرات نے اینے اینے مقالات پڑھے۔

#### مولا نابدرالحن كاعربي مقاله

اس نشست میں مولانا بدرالحین صاحب نے اپنا عربی مقالہ پڑھا، صحے وبلیغ ہونے کے ساتھ ساتھ سلیس عربی زبان میں اپنے موضوع پر برجستہ مقالہ انتہا کی توجہ اور دلچیسی کا مرکز رہا۔

## سيميناركي آخرى نشست

الاراكتوبركومولانا حامد الانصارى غازتى كى صدارت ميں اس نشست كا انعقاد موااور اس ميں بھى چند مقالات بڑھے گئے جن ميں مولانا غلام مصطفیٰ اندرانی كا مقاله '' حضرت شاه صاحب ًاورعقيد وَختم نبوت' اور مولانا قاضى زين العابدين سجاد ميڑى كامحققاند مقاله '' حضرت شاه صاحب كاذوق تفييرى' قابل ذكر ہيں۔

#### حضرت بل میں اختیا می اجلاس

الاراکتوبر بعد نماز جعداس یادگاراجتاع کا اختیا می اجلاس حضرت بل میں منعقد ہوا اس اجتاع میں عوام کا جم غفیرتھا، عامۃ المسلمین نے حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمر طیب صاحب کی زبان سے خطبہ سنااور آپ کی اقتداء میں نماز جمعہ ادا کی نماز کی ادائیگی کے بعد اختیا می اجلاس کا آغاز ہوا اور صدارت کے فرائض حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحبؓ نے انجام دیئے۔مولانا قاری عبداللہ سلیم کی تلاوت کلام پاک کے بعد جناب شیخ محمہ عبداللہ انجام دیئے۔مولانا قاری عبداللہ انجام دین کاشکر یہ او ان ٹرسٹ نے اپنی تقریر میں باہر سے آئے ہوئے علمائے دین کاشکر یہ اور تے ہوئے فرمایا کہ ہمیں فخر ہے کہ آج یہاں ہمارے در میان ہندوستان کے چوٹی کے علماء وفضلاء موجود ہیں۔حضرت علامہ انور شاہ شمیری کا تذکرہ کرتے ہوئے آپ نے فرمایا کے جو اور ساری دنیاان کے علم کے علماء کوعلامہ موصوف کی تحقیقی شان کا اعتراف ہے اور ساری دنیاان کے علم کے آئے سرخم ہے۔شخ صاحب نے نوجوانوں سے مخاطب ہوکر کہا کہ ان کو اپنی زندگی کے سفر میں اپنے اسلاف کے نقوش پاسے رہنمائی حاصل کرنی چاہیے۔

### حضرفيقتي صاحب كي تقرير

شخ صاحب کی تقریر کے بعد حضرت مولانا مفتی عتیق الرحمٰن صاحب عثمانی نے تفصیل سے سیمینار کی اہمیت وافادیت پر وشنی ڈالی ، آپ نے نہایت محبت بھر سے الفاظ میں شخ صاحب کا شکریہ ادا کیا اور انہیں یہ ملمی اجتماع منعقد کرنے پر مبارک باد پیش کی۔ آپ نے کہا کہ شخ صاحب نے حضرت شاہ صاحب پر بہیمینا رمنعقد کر کے کتنا بڑا کا رنامہ انجام دیا ہے اس کا اندازہ کا نااس وقت مشکل ہے۔ آگے چل کراوقا ف اسلامیہ کے اس اقد ام کی اہمیت آشکار اہوجا کیگی اور آئندہ آنے والی نسلیں جناب شخ صاحب کو یہ قدم اٹھانے پر خراج تحسین ادا کرتی رہیں گی۔ اور آئندہ آنے والی نسلیں جناب شخ صاحب کو یہ قدم اٹھانے پر خراج تحسین ادا کرتی رہیں گی۔

## حضرت قارى صاحب كى تقرير ودعاء

جلسہ کے اختتام پر حضرت قاری محمد طبیب صاحب نے اپنی تقریر میں ارا کین مسلم اوقاف ٹرسٹ خصوصاً جناب شیخ صاحب کاشکر میادا کیا۔ آپ کی پڑاٹر دعاء کے بعد میاجتاع اختتام پذیر ہوا۔

#### ديگراجتماعات

حضرت شاہ صاحب کی حیات سرایا کمالات پر مقالات تو کالج آف ایجویشن میں منعقد سیمینار میں پڑھے گئے جن سے اہل علم وضل کا ایک مخصوص طبقہ ہی زیادہ ترمستفید ہوتار ہالیکن علمائے کرام کے ارشادات سننے کی جو بیاس عوام کے دلوں میں بھڑک آھی تھی

اس کا تقاضا بہی تھا کہ اب بڑے بڑے عوا می اجتماعات میں ان بزرگوں کے ارشادات سے اہل کشمیر کو استفادہ کا زیادہ سے زیادہ موقع فراہم کیا جائے۔ چنانچہ اس مقصد کے لئے مختلف اجتماعات سری نگر اور سری نگر سے باہر ہوئے اور اس طرح عوام وخواص کوزیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھانے کا موقع بہم پہنچایا گیا۔

سیمینارکوپرُ وقار اور عالی شان طور پرکامیاب بنانے کے لئے جناب خواجہ غلام محمر بٹ وائس چیئر بین آل جمول و کشمیر مسلم اوقاف ٹرسٹ کی سر پرسی بیس تمام اراکین واہل کارانِٹرسٹ نے کھی بندھی ٹیم کی طرح نہایت لگن اور محنت سے رات دن کام کیا، مولانا مفتی عبدالخنی از ہری صدر شعبہ عربی کشمیر یو نیورسٹی، پر وفیسرر بحان الحق شعبہ عربی کشمیر مونیورسٹی اور جناب عبدالرحمٰن صاحب کوندو (مصنف الانور) کے علاوہ ریڈیو کشمیر سرینگر، انفار میشن ڈیپارٹمنٹ اور مقامی اخبارات نے جس تعاون کا اظہار کیااس کاشکریہ ادا کرنے کے لئے ہمارے پاس الفاظ ہیں ہیں۔

خلوص وای ارکایہ بہت بڑا کارنامہ اس سیمینار کی کامیا بی کامظہر ہے جس کا انعقا وا یمان
وایقان کوتازہ اور متحکم کرنے کے لئے تھا اور حضرت علامہ شیری کے انوار علم اور تجلیات عمل
کی ضیا پاشیوں سے یہاں کے مسلمانوں کے قلوب وا ذہان کوجلوہ فکن اور نورا فروز بنانا تھا۔
سیمینار میں علائے کرام نے جو مقالات بڑھے وہ علوم دین کے موضوعات پر ایک بیش
بہاسر مایہ ہیں۔ اور سیمینار کے انعقاد کے دوران ہی یہ مقالات ادارہ اوقاف نے علائے کرام
سے حاصل کئے تھے۔ کچھ صد بعد ادارہ کے بورڈ آف ٹرسٹیز کی میٹنگ میٹ کی صدارت جناب
سے حاصل کئے تھے۔ کچھ وصد بعد ادارہ کے بورڈ آف ٹرسٹیز کی میٹنگ میٹ کی صدارت جناب
شیخ مجموع بداللہ نے فرمائی، فیصلہ لیا گیا کہ ان علمی اور تحقیقی شد یاروں کو کتابی صورت دی جائے
چنانچواس کی تربید و مین کاشرف جناب عبد الرحمٰن صاحب کونڈ و کو حاصل ہوا اور و جیہ احمد اندرا بی
خیانچواس کی میں آئیس بھر پور تعاون میٹن کیا۔ مجھے خوشی ہے کہ یہ سارا کام پایئہ تکیل تک پہنے گیا
اور ادارہ اس قابل ہوا کہ آج اس کو کتاب کی صورت میں آپ کی خدمت میں پیش کر رہا ہے۔
اور ادارہ اس قابل ہوا کہ آج اس کو کتاب کی صورت میں آپ کی خدمت میں پیش کر رہا ہے۔
اور ادارہ اس قابل ہوا کہ آج اس کو کتاب کی صورت میں آپ کی خدمت میں پیش کر رہا ہے۔
(جمز غلام رسول ڈ ار

ر منسر من استری میا سکریٹری آل جموں و کشمیر مسلم او قاف ٹرسٹ

## خطبهُ افتتاحیه

لا: جناب شیخ محمدعبدالله وزیر اعلی جمول و کشمیر وصدرآل جمول و کشمیر مسلم او قاف ٹرسٹ بسم اللّٰدالرحمٰن الرحیم

نحمده ونصَلِي عَلَى رَسُولِهِ الْكُرِيم.

حضرات علاء کرام ومعزز حاضرین! آج ہم سرز مین کشمیر کے مائے ناز فرزندمحدث جلیل مولانا انورشاہ صاحب گاذ کرجمیل کرنے کے لئے یہاں جمع ہوئے ہیں۔

قبل اسکے کہ میں حضرت موصوف کے بارے میں اپنے تاثر ات اور پچھ معلومات کاذکر کروں میر افرض ہے کہ میں اُن معزز وکرم مہمانوں کا خیر مقدم کروں جنہوں نے اپنی بے پناہ مصروفیتوں کے باوجود از راہ کرم ہماری دعوت قبول فر مائی اور اس سیمینار میں شریک ہوئے۔ خاص کر بیرونِ ریاست کے جن برگزیدہ اور مقتدر حضرات علماء نے طویل سفر کی محنت شاقہ برداشت کر کے اس محفل مذاکرہ کوزین تبخشنے کے لیے شرکت فرمائی ، میں اپنی طرف ہے، اوقا ف اسلامیہ کے اراکین اور سیمینار کے متظمین کی طرف سے ان کاشکر گزار ہوں۔۔

وہ آئیں گھر میں ہارے خدا کی قدرت ہے مجھی ہم ان کوبجھی اپنے گھر کو دیکھتے ہیں

سرزمین شمیر کواللہ تعالی نے اپنی بے پناہ عنایتوں سے نواز اہے۔ ایک طرف جہاں یہ قدرت کی کاریگری اور صناعی کا ایک بے مثال نمونہ ہے تو دوسری طرف اس کے با کمال فرزندوں نے اپنی غیر معمولی ذہانت و فطانت، علوم وفنون کی جامعیت مجتمدانہ بصیرت، ناقد انہ مہارت اور روحانی کمالات کی بناپراسے چار دانگ عالم میں روشن کیا۔

ز مانهٔ قدیم لیخی ویدک پیریژ میں بھی بی*سرز* مین رشیوں، منیوں اور وِدوَ انوں سے بھری پڑی تھی اور جب۱۳۲۵ء میں ایک مر دِخدا حضرت سیدعبدالرحمٰن بلبلؓ نے باضابطہ کشمیر میں ند ہبِاسلام کی اشاعت کی تو اس کے بعد دنیا کے اطراف وا کناف سے بے شارعلائے ربانی اور اولیائے کرام وار دِکشمیر ہوئے جن میں سید السادات حضرت امیر کبیر میر سیدعلی ہمدائی اور حضرت میر محمد ہمدائی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

ہدای اور سرت پر مدہ بدای میں سے ایسے اولیا ہے کاملین ، علائے را تخین مثائخ عظام
اس کے بعد خوداس سرز مین سے ایسے اولیا ہے کاملین ، علائے را تخین مثائخ عظام
اور عد ثین کرام پیدا ہوئے جنہول نے اپنے وطن عزیز کا نام روش کیا، تاریخ ان با کمال اولیا واصفیاء کے کارناموں سے بھری پڑی ہے۔ اگر اولیا نے کاملین میں سے اس سرز مین نے حضرت شخ نور الدین نورائی، اور سلطان العارفین شخ حزہ کشمیری جیسے اہل اللہ کوجنم دیا تو محد ثین میں جامع الکمالات حضرت یعقوب صرفی اور حضرت بابا داؤد مشکلوتی کے کمالات علمی پھم اہمیت کے حامل نہیں ہیں۔ حضرت شخ یعقوب صرفی کی عبقریت کا اندازہ اس علمی پھم اہمیت کے حامل نہیں ہیں۔ حضرت شخ یعقوب صرفی کی عبقریت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ امام ربانی مجدد الف ثانی حضرت سر ہندگ نے علم حدیث کی مشہور کتاب مشکلوتی کو حدیث شریف کی مشہور کتاب مشکلوق شریف میں مشہور کتاب مشکلوتی کو حدیث شریف کی مشہور کتاب مشکلوتی شریف میں مشہور کتاب مشکلوتی کو حدیث شریف کی مشہور کتاب مشکلوتی فی مشہور کتاب مشکلوتی شریف متنا وسند آزبانی یادشی اوراسی لئے '' کے لقب سے مشہور کتاب مشکلوتی شریف متنا وسند آزبانی یادشی اوراسی لئے ''میں کا کاندازہ ان کیا وراسی لئے '' کے لقب سے مشہور کتاب مشکلوتی متنا وسند آزبانی یادشی اوراسی لئے ''میں کا کاندازہ ان کیا وراسی لئے '' کے لقب سے مشہور کتاب مشکلوتی '' کے لقب سے مشہور کتا کے دست سے کا میاب کو میں کو میں کے دست سے کی دھور سے کی دھور سے کی دھور سے کا کہ کو میں کو کیا کے دست سے کی دھور سے کی دھور سے کی دھور سے کا کو کیا کے دست سے کی دھور سے کا کہ کو کیا کو کاند کا کو کیا کو کی کی دھور سے کی دھو

سیامرقابل ذکر ہے کہاں وادی مینوسواد سے بہت سے گھر انے مرور زمانہ کے ساتھ ہجرت کر گئے تو ان خانوادوں سے بھی یگانہ روزگار جستیاں پیدا ہوئیں مثلاً شخ الاسلام مولانا ثناءاللہ امرتسریؓ کے والد ماجد کشمیری الاصل سے بخیارت کے سلیلے میں امرتسرتشریف لے گئے اور وہیں مولانا ثناءاللہ صاحب جیسے مروجلیل کی ولا دت ہوئی جوامام المناظرین کے نام سے مشہورہوئے اور جنہوں نے اپی تحریروں، اورتقریروں سے اپنے آبائی وطن شمیرکانام روثن کیا۔ بہی حال شاعر مشرق علامه اقبال اور مولانا محمد ابراہیم میرسیالکوئی وغیرہم کا بھی ہے۔ کیا۔ بہی حال شاعر مشرق علامه اقبال اور مولانا محمد ابراہیم میرسیالکوئی وغیرہم کا بھی ہے۔ مضی قریب میں اس خطہ جنت نظیر نے استاذ العلماء والمفسرین رئیس الفقہاء والمحدثین مصرت علامہ انور شاہ جیسی عظیم المرتبت ہستی کوجنم دیا۔ آپ نے علوم قرآن وحدیث ہفسیر وضعت علامہ انور شاہ جیسی عظیم المرتبت ہستی کوجنم دیا۔ آپ نے علوم قرآن وحدیث ہفسیر کے نام سے مشہورہوئے۔

کے نام سے مشہورہوئے۔
آپ کے علمی کمالات پر بچھ کہنا علائے کرام ہی کا حصہ ہے، خاص کر جن

ا قبال مندوں کو آپ سے شرف تلمذ حاصل رہاہے، وہی آپ کی دری خصوصیات کی نکتہ آفرینیاں بھی بیان کرسکتے ہیں اور وہی علوم وفنون میں آپ کی جامعیت کے بارے میں بھی اظہار خیال کرنے کے متحق ہیں۔ تاہم آپ کے تبحرِ علمی کا انداز ہ آپ کے معاصرین کی ان آراء سے بخو بی لگایا جاتا ہے۔

عیم الامت مولانا انرف علی تھانویؒ نے فرمایا ہے کہ: "مولانا انورشاہ کامسلمان ہونا
اسلام کی حقانیت کی ایک بردی دلیل ہے'۔ ترجمانِ حقیقت علامہ اقبالؒ نے فرمایا ہے کہ: "اسلام
کی ادھر کی پانچے سوسالہ تاریخ آپ کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے' سیرتِ خاتم النبیین کے فقید
المثال ترجمان مولانا سیدسلیمان ندویؒ نے فرمایا ہے کہ: "آپ وسعت ِ نظر، قوت حافظ اور
کٹر تِ حفظ میں اس عہد میں بے مثال تھے۔علوم حدیث کے حافظ اور نکتہ شناس، علوم ادب میں
بلندیایہ معقولات میں ماہر بشعر وخن سے بہرہ منداور زمدوتقوی میں کامل تھے'۔

حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی نے فرمایا ہے کہ ''میں نے تبحرعلمی، وسعتِ معلومات اور علوم نقلیہ وعقلیہ کے احاطہ میں آپ کا کوئی نظیر نہیں پایا''۔

عَلامه مفتی محمد کفایت اللہ نے فرمایا ہے کہ: '' آپ کی وفات بلاشبہ وفت حاضر کے کامل ترین عالم ربانی کی وفات ہے'۔

حضرت مولاناانورشاه صاحب پراگرایک طرف الل کشمیر تفخر بین تو دوسری طرف سرزمین دیوبنداس نابغهٔ عصر (Genius) پرنازال ہے۔مولانا ظفر علی خال مرحوم بجافر ما چکے ہیں۔

شادباش وشاد ذی اے سرزمین دیوبند ہند میں تو نے کیا اسلام کا جھنڈا بلند اس میں قاسمؓ ہول کہ انور شاہؓ کہ محمود الحسٰ سب کے دل تھے دردمنداور سب کی فطرت ارجمند

دارالعلوم دیوبندنے گذشته ایک صدی کے زائد عرصه میں نصرف بید که مفسرین قرآن، محدثین کرام، مناظرین و مصنفین، مؤرخین و مبلغین، ائمه سلوک اور مشائخ کی ایک کثیر تعداد پیدا کی بلکه مجاہدین وقائدین کی ایک مثالی اور سرفروش جماعت بھی یہیں سے تربیت پاکرنگل

جس نے دین وشریعت کےعلاوہ ملکی سیاست میں نا قابل فراموش کارنا ہےانجام دیئے۔ حضرت يشخ الهندمولا نامحمودالحن ديوبندي،مولا ناسيدحسين احمر مدفي، مولا ناعبيدالله سندهیٌ،مولا نامنصورانصاری،مولا نامفتی کفایت الله دہلویٌ،مولا ناشبیراحمه عثانی اور رئیس الاحرارمولانا عطاء الله شاہ بخاریؓ کی سیاسی خدمات ہے کون واقف نہیں۔تفصیلات میں جانے کا یہاں موقع نہیں ،صرف اس قدر بیان کرنے پرا کتفا کیا جاتا ہے کہان بھی حضرات نے قیدو بند کی صعوبتیں برداشت کر کے انگریزی حکومت کی قوت قاہرہ کے خلاف اس وقت تک جنگ جاری رکھی جب تک کہ سامراجی طاقت نے اپنا بوریا بستر باندھ کر ساحل جمبئ کو الوداع نہ کہددیا۔ برطانوی امپریلزم کے خلاف علم جہاد بلندر کھنا ان سب کواینے با کمال اساتذه اور بيران طريقت حضرت امدادالله مهاجر مكيٌّ ، مولا نا محمد قاسم صاحب نا نوتويٌّ اور حضرت مولا نارشیداحمر گنگوہیؓ ہے وراثت میں ملاتھا،جس دور میں ملک کے اکثر و بیشتر لیڈر سامراج کے زیر سایہ چندایک رعایات کا نام''ہوم رول'' رکھ کر آئینی اصلاحات کی بھول تعليوں ميں سرگرداں رہتے تھے،ا كابرينِ ديو بندخصوصاً حضرت شيخ الهندمولا نامحمود الحسن صاحب دیو بندیؓ اوران کے رفقائے کا راس زمانہ میں مکمل انقلاب اور مکمل آزادی کے سوا ہندوستان کے منتقبل کے لئے کسی دوسرے نقثے کا تصور تک کرنا بھی فضول سمجھتے تھے۔ تاریخ گواہ ہے کہ مولا نامحمود الحسن صاحب دیو بندیؓ نے ہندوستان کی تحریک آزادی

تاری اواہ ہے لہ مولانا مودا سن صاحب دیو بندی نے ہندوستان فاحریک آزادی کا کے سلسلے میں عالم پیری میں ہزار میل دور سمندر میں مالٹانا می ایک جزیرہ میں نظر بندی اور اسیری کولیک کہااوران تمام مشکلات ومصائب کوخندہ ببیثانی سے برداشت کیا۔

انکی اس بے مثال قربانی کی قدر مولانا عبدالباری فرنگی محتی اور گاندهی جی جیسے محبان وطن کوتھی۔ جب حضرت شیخ الهنداوران کے رفقاء قریباً پانچ سال کی طویل اسارت اور جلاوطنی کے بعد واپس وطن آئے تو مولانا عبدالباری لکھنو سے اور گاندهی جی احمد آباد سے ان کا استقبال کرنے کے لئے ساحل بمبئی پر پہنچ گئے۔

تحریک حریت ہند کے سلسلہ میں اِمامِ انقلاب مولانا عبید اللہ سندھی تو بچیس سال کی طویل جلاوطنی کے بعدوطن واپس آئے۔

بنا کردند خوش رسے بخاک وخون غلطیدن خدا رحمت کند این عاشقانِ پاکِ طینت را جہاں تک مولا ناانورشاہ کشمیری کا تعلق ہے آپ اگر چیسراسرایک علمی شخصیت کے مالک تھے لیکن اس کے باوجودآپ کی سیاسی خدمات کی سراہنا کئے بغیرر ہناسراسرنا انصافی ہے۔ اپریل ۱۹۱۹ء میں امرتسر میں جلیا نوالہ باغ کے تل عام اور لا ہور کے مارشل لاءوغیرہ کے واقعات نے ملک بھر میں ایک قتم کا زلزلہ پیدا کیا اور اس المناک واقعہ سے ہرمحت وطن ہندوستانی سربکف ہوجانے پر تیار ہوا۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ انڈین بیشنل کانگریس میں نئ جان پڑگئی اوراس کی اعانت کے لئے مجلس خلافت اور جمعیۃ علماء ہند جیسی تنظیمیں معرض وجود میں آئیں جنہوں نےمسلمانان ہندکو جنگ آزادی *لڑنے کے لئے متحرک* ومتحد کیا مجلس خلافت سے بھی زیادہ جستنظیم نے نمایاں رول ادا کیاوہ یہی جمعیۃ العلمائے ہندتھی۔اس کا ایک اجلاس مولانا ابوالكلام آزادگی صدارت میں لا جور میں، دوسرامولانا سیدسلیمان ندوی کی صدارت میں کلکتہ میں منعقد ہوا ہندوستان کے دیگر حریت نواز اور حریت پبندعلاء کی طرح مولانا انورشاہ صاحب جمی ہمیشہ جمعیة العلماء مند کے ایک رکن رکین رہے۔ ١٩٢٧ء میں جب آب جمية العلماء كصدر تقيق آپ كى صدارت ميں جمعية العلماء كاركن رب ١٩٢٧ء آتھواں سالا نداجلاس بیثاور میں منعقد ہوا۔ بیروہ زمانہ تھا جب شدھی سنکھن اور ہندومسلم جھڑوں کے طویل سلسلہ نے بورے ہندوستان کی فضاء کو مکدر کررکھا تھا۔ان پر آشوب حالات میں مولا ناانورشاہ کشمیریؓ نے اپنے تاریخی نطبہ صدارت میں جن خیالات کااظہار فرمایا ہے ان کے مطالعہ سے بآسانی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ ملکی ولمی معاملات ومسائل پر

ہندوستان جس طرح ہندوک کا وطن ہے اس طرح مسلمانوں کا بھی وطن ہے، ان کے ہزرگوں کو ہندوستان آئے ہوئے اور رہتے ہوئے صدیاں گذر گئیں انہوں نے اس ملک پرصد بول حکومت کی۔ آج بھی ہندوستان کے چید چید پرمسلمانوں کی شوکت ورفعت کے آثار موجود ہیں۔موجودہ نسل کاخمیر ہندوستان کے آب وگل سے ہے۔ہندوستان میں ان کی عظیم الثان ندہی

آپ کی کتنی گہری نگاہ تھی۔ چنانچے مولانا اپنے خطبہ صدارت میں فرماتے ہیں کہ:

اور تدنی یادگاری ہیں۔ کروڑوں روپے کی جائدادی ہیں، عالیشان تعمیروں اور وسیع قطعات زمین کے مالک ہیں، ان کو مندوستان سے ایسی بی محبت ہے، جیسے ایک ہی محبت وطن کو مونی چا ہے۔ اور کیوں نہو، جب ان کے سامنے اپنے سیدومولی محبوب قاصلی اللہ علیہ وسلم کا حب وطن میں اُسوہ حسنہ موجود ہے، وہ یہ کہ حضور علیق نے کفار کے جوروستم سے مجبور موکر حکم خداوندی کے تحت اپنے بیارے وطن مکہ معظمہ سے ہجرت کے وقت وطن عزیز کو خطاب کر کے فرمایا:

''خدا کی شم!تمام زمین میں تو مجھے سب سے زیادہ پیارا شہر ہے۔اورا گرمیری قوم مجھے تجھ سے نہ نکالتی تو میں تجھے بھی نہ چھوڑتا''۔

اپ خطبہ کمدارت میں حضرت شاہ صاحب ؒ نے اس اہم اصول کی جانب بھی خصوصی توجہ دلائی کہ کسی حکومت سے آزادی عطا کئے جانے کی ہرگز تو تع نہیں رکھنی چاہئے اس لئے کہ آزادی عطا نہیں کی جاتی ، بلکہ وہ اپنی طافت اور ہمت سے حاصل کی جاتی ہے۔ اس لئے کہ آزادی عطانہیں کی جاتی ، بلکہ وہ اپنی طافت اور ہمت سے حاصل کی جاتی ہے۔ اس طرح مشہور واقعہ ہے کہ جب گاندھی جی نے نمک کے قانون کی رسول نافر مائی شروع کی تو عام لوگوں نے بالحضوص مسلمانوں نے اس کا مذاق اڑانا شروع کیا ہتی کہ بعض مسلم اخبارات نے (جو ملکی تحریک سے علیحدہ سے) گاندھی جی کی اس تحریک پرسوقیانہ بھی اڑائی تھیں، لیکن حضرت شاہ صاحب ؒ نے لا ہور'' انجمن خدام الدین'' کے جلیے میں تقریر کرتے ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک صدیث بیان کی کہ پائی خودرو گھاس میں جس کا مطلب سے ہے کہ کوئی حکومت ان چیز وں پرٹیکس نہیں اور نمک مباح الاصل ہیں جس کا مطلب سے ہے کہ کوئی حکومت ان چیز وں پرٹیکس نہیں کا تھی اور مولا ناانور شاہ کشمیری ؒ کے اس اعلان حق کا بیا ثر ہوا کہ مسلمانوں کے عام طبقہ کوئیک کی کریک سے ہمدردی بیدا ہوئی مختصر ہے کہ گاندھی جی نے آپ ہی کے فتو کی کا سہارا لے کرکے کے سے ہمدردی بیدا ہوئی مختصر ہے کہ گاندھی جی نے آپ بی کے فتو کی کا سہارا لے کرکے کیک میا کہ بیا ہوئی مختصر ہے کہ گاندھی جی نے آپ بی کے فتو کی کا سہارا لے کرکے کیک میاب بنایا۔

میں نے سنا ہے کہ گاندھی جی اس زمانے میں حضرت شاہ صاحبؓ کی بیان کردہ اس حدیث شریف کے ترجے کوآپ کے حوالے سے اپنے انگریز کی اور ہندی اخبار'' بینگ انڈیا'' اور ''نوجیون'' کے پہلے صفحہ پرنمایاں طور پرشائع کراتے رہے۔اوراس تحریک کوکامیاب بنانے میں حضرت شاہ صاحبؓ کے دوممتاز شاگر دمولانا محمد حفظ الرحمٰن سیوم اروکؓ (سابق ممبر پارلیمنٹ) اور فیق محر مهمولانامفتی عتیق الرحمٰن صاحب عثاثی گاندهی جی کواپنا جمر پور مملی تعاون دیتے رہے۔

ہمر کیف یہ ملکی سطح پر بات ہورہی تھی کہ حضرت شاہ صاحب سلمی ودین خدمات کی
انجام دہی کے ساتھ ساتھ کس حد تک اور کس قد رسیاسی معاملات میں بھی پیش پیش سے۔

۱۹۳۰ء میں جب ہم یہاں شخصی راج کے خلاف کمر بستہ ہوئے تواس دور میں بھی مجلس
احرار کوآپ کی تمام تر ہمدر دیاں حاصل تھیں، نیز آپ کے ارشاد وتر غیب پر ہی آپ کے متعدد شمیر کی متعدد شمیر کی متعدد شمیر کے ساتھ والہانہ شاگر داور آپ کے عزیز وا قارب حتی کہ آپ کے دوجی تھی بھائی تحریک شمیر کے ساتھ والہانہ طور وابستہ ہوئے۔ ہوئے ہجوم پر نیز آپ کے دوجھائی مولا ناسیف اللہ شاہ وسلمان شاہ خصی راج کے خلاف کے دوجھائی مولا ناسیف اللہ شاہ وسلمان شاہ خصی راج کے خلاف کے متحاس لئے دہ بھی خلم وسم کا نشانہ ہے۔

راج کے خلاف علم بغادت بلند کر چکے شھاس لئے دہ بھی خلم وسم کا نشانہ ہے۔

جب ڈوگرہ حکومت نے ہندواڑہ میں فوج بھیج کران دونوں صاحبوں کوگر فقار کیااوران پرالزام لگایا کہ انہوں نے علاقہ کا مراج میں اپنی متوازی حکومت قائم کر کے مولانا سیف الله شاہ کو حاکم اعلیٰ اور سلیمان شاہ کو چیف جسٹس بنار کھا ہے۔ ڈوگرہ فوج نے ان دونوں بزرگوں کو برف اور کیچڑ بھرے داستوں سے کی دن تک پیدل چلا کرسنٹرل جیل میں بند کردیا۔

حضرت شاہ صاحب کی رحلت کے کچھ رصہ بعد (غالبًا ۱۹۳۳ء کی ابتداء میں) میں آپ کے والد ہزرگوار مولانا پیر معظم شاہ کی خدمت میں موضع ورنو حاضر ہوا، آپ ان دنوں مرجعِ خاص و عام تھے۔ مجھے اچھی طرح یاد ہے اور میں آج بھی اس پر مفخر ہوں کہ حضرت موصوف نے اس و قت نصرف ہے کہ مجھے نیک دعا کیں دیں بلکہ آپ نے میری دستار بندی بھی کی۔

ای طرح کے متعددایسے واقعات ہیں جن کا احاطہ کرنااس مخضر تقریر میں مشکل ہے۔
حضرت علامہ انورشاہ کشمیری کی وفات سے آج تک پینتالیس سال کا طویل عرصہ گذرگیا۔اس دوران آپ کی شہرت کا حلقہ بلادِ اسلامیۃ قاہرہ سے مراکوتک وسیع ہوگیا۔لیکن آپ اپنے وطن عزیز کشمیر میں عملاً ممنام رہے اور یہاں اب نی نسل آہتہ آہتہ آپ سے ان کے کمالات سے بے خبرہ ورہی تھی۔

کچھ صدہوا یہاں کے ایک فاضل نو جوان عزیز معبدالرحمٰن صاحب کوندونے حضرت

شاہ صاحب کی حیات و کمالات پر 'الانور' نام سے ایک ضخیم اور جامع کتاب مرتب کی، جے برصغیر کے مشہور علمی ادارہ ندوۃ المصنفین دہلی نے شائع کیا ہے۔ بقول مولا نامفتی عتبی الرحن صاحب عثانی، قدرت کی کارفر مائیوں کے عجیب وغریب نمونے ہروقت دنیا کے سامنے آتے رہے ہیں 'الانور' کا وجود میں آنا بھی قدرت کی کارفر مائی کا ایک ایسا ہی کر شمہ ہے۔ کون کہ سکتا تھا جو کام سلسل اراد ہے اور تمنا کے باوجود' ندوۃ المصنفین' کے ذریعہ سے نہ ہوسکا، وہ کشمیر کے تا ہو کام سلسل اراد ہے اور تمنا کے باوجود' ندوۃ المصنفین' کے ذریعہ سے نہ ہوسکا، وہ کشمیر کے ایک سیماب صفت نوجوان عبد الرحمٰن صاحب کوندو کے واسطے سے عالم شہود میں آئے گا۔

پیچیا سال آل جموں وکشمیر سلم اوقاف ٹرسٹ نے فیصلہ کیا کہ حضرت علامہ کشمیرگ کی یاد میں ایک ملک گیر سطح کے سیمینار کا انعقاد کیا جائے لیکن بعض ناگزیر مصروفیات کی بناء پر پیچیا سال ہم یہ مینار منعقد نہ کر سکے۔اب اس سال کی مہینوں کی تگ و دوا در محنت و مشقت کے بعد اوقاف اسلامیہ نے اس علمی اجتماع کا اہتمام کیا۔امید ہے کہ اس سیمینار میں حضرت علامہ مرحوم کی حیات مجموعہ کمالات کے مختلف گوشوں پر بصیرت افروز روشنی پڑے گی۔

ر ماں بیام الہند مولا نا ابوالکلام آزاد کی اس فلسفیانہ تحریر کے ساتھ میں اپنی افتتاحی خت

تقر ریوختم کرتا ہوں۔

''نظام میسی کی طرح نظام انسانی کے بھی مرکز وجور ہیں، گرتم کوان کا حال نہیں معلوم ۔ تم کواجرام ساویہ کا مرکز معلوم کرنے میں جب ہزاروں برس لگ گے تو نہیں معلوم عالم انسانیت کے نظام ومراکز کے کشف کے لئے کتناز ماند درکار ہوگا۔ تاہم اتنا معلوم رہ کہ ہردور میں خدا کے چند بندے ایسے بھی ہوتے ہیں جن کا وجود ستاروں کے مرکز ہمشی کی طرح تمام انسانوں کا مرکز محبت اور کعبہ انجذ اب ہوتا ہے، اور جس طرح نظام شمی کا مرحزک ستارہ صرف اس لئے ہے کہ کعبہ میس کا طواف کرے ای طرح انسانوں کے گروہ اور آبادیوں کے بجوم بھی صرف اس لئے ہوتے ہیں کہ اس مرکز انسانیت اور کعبہ کم ایت کا طواف کریں۔ زمین والوں پر ہی موقوف نہیں آسانوں میں بھی صرف ان ہی کے کارناموں کی پیار ہوتی ہے'۔

والسلام بالاحترام ينشخ محمر عبدالله 1941ء

مقام: کالج آف ایجوکیش مولانا آزادروڈیسرینگر بىماللەلرطن الرحيم **لىشىنىخ الانور الىنىنىخ الانور** 

لن: حكيم الاسلام حضرت مولانا قارى محدطيب صاحب مدظله العالى مهتم دارالعلوم ديوبند

کمالات بشری کتنے بھی ہوں انہیں اصولاً سمیٹا جائے تو وہ صرف دونوعوں میں سمٹ آتے ہیں جوعالم بشریت کوحق تعالیٰ کی طرف سے عطا کئے گئے ہیں۔ایک کمالات علمی اور ایک کمالات عملی،ان ہی دوسے انسان کی انسانیت کی ساری خوبیاں وابستہ ہیں۔نہ جاہل انسان کا کوئی وقار دلوں میں قائم ہوتا ہے نہ بے مل انسان ہی قد ورمنزلت کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے، گویا انسانیت کے پر کھنے کی یہی کسوٹی ہے کہ اس علم اور عمل کے آئینہ میں اسے دیکھاجائے۔ گوریجی انسان کاایک طبعی وطیرہ ہے کہ اگر کسی انسان پرعلمی اورفکری قوتیں غالب ہوتی ہیں توعملی قوت جوش زن نہیں ہوتی ، بلکہ ایک حد تک ست اور کمزور رہتی ہے اور فرائض وواجبات کوچھوڑ کرتطوعات اور عفلات کا زیادہ ابھارنہیں ہوتا، بلکہ ملمی سوچ بیار ہی اس کی جگہ لے لیتی ہے۔لیکن اس کے برعکس جو ملی میدان میں آ گے بڑھے ہوئے ہوتے ہیں ان کے اوقات علمی اورفکری سوچ بیجار کے لئے فارغ نہیں رہتے اور وہ ہمہ وقت عملی مذہر اورفکری سوچ بیار ہی میں منہک رہتے ہیں۔اس فطرت کا جب کہوہ انسان کا ایک بشری خاصہ ہے، شریعت نے بھی اعتبار کیا ہے۔جن روایات میں بیفر مایا گیا ہے کہ عالم کے لئے علم عبادت سے زیادہ افضل ہے، اور بقول حضرت امام شافعیؓ کے کہ عالم کے لئے افضل یہی ہے کہ وہ نوافل اورتطوعات کی کثرت کے بجائے علمی تد براورفکری بصیرت ہی کومتحرک رکھے تو اس قتم كى روايات اسى زيادت علم يرمحمول كى عنى بيس كه يبى علمى فطرت كا قدرتى تقاضا تھا اور جولوگ عمل وعبادت کے دلدادہ ہیں اور اس سلسلہ سے ان کی علمی بصیرت کم یا کالعدم ہوتی ہے تو ایسی ہی روایات جن میں عمل کی مختلف نوعیتوں پر زور دیا گیا ہے کہ لوگ زہر وعبادت میں وقت لگائیں اپنی عملی قو توں سے کام لیں۔وہ اس عملی فطرت رمجمول ہوں کی جوافی مل کی فطرت کا طبعی تقاضا ہے۔ کسی نے حضرت اقدس مولانا تعانوی کو لکھا کہ فلاں واقعہ دیکھ کرمین آپ ك كشف كا قائل موكيا مول حضرت في جواباً تحرير فرمايا كديد عن آب كالسن عن ب مجهے بھی کشف نہیں ہوا، بلکہ ہو بھی نہیں سکتا۔ وجہ میتحریر فرمائی کہ میری قوت فکریہ ہروقت متحرک رہتی ہےاور میں ہمہونت علمی کھوج اورسوچ بچار میں لگار بتا ہوں اور کشف کے لئے یکسوئی اور عمل میں قلبی استغراق ضروری ہے جو مجھے حاصل نہیں ،اس لئے مجھے نہ نسر ف یہ کہ بھی کشف نہیں ہوا بلکہ ہو بھی نہیں سکتا۔ گوحضرت نے تواضعا بی میتحریر فرمایا ہے سیکن حضرت کے اس مقولہ کامحمل یہی تھا کہ جولوگ ہمہ وقت عملی نشیب وفراز اور علمیٰ اسرار وغوامض کی کھوج میں لگےرہتے ہیںان کارخ عملی قو توں سے یکسوہوجا تاہے چہ جائے کہ عملی کرشموں اورخوارق ہے ہمکنار ہو۔ان کی عبادت ہی فکر دید براور علمی تلاش وجتجو ہوجاتی ہے۔اور جولوگ ہمہ وقت زہد وقناعت، طاعت وریاضت اور مجاہدہ وعبادت میں منہمک رہتے ہیں انہیں علمی فکر وتد ہر اور حکم واسرار سے گہر اتعلق نہیں رہتا۔ اسے یوں بھی ادا کیاجاسکتاہے کہ کشف ان دونوں تتم کے افراد کو ہوتا ہے لیکن کشف ہی کی دونتمیں ہیں ایک کشف اللی ہے جوملی قوتوں کی راہ سے ابھرتا ہے اور ایک کشف کونی ہے جوملی ریاضتوں سے رونما ہوتا ہے، گریہ قدرتی بات ہے کہ جوجس کشف کامورد بنتا ہے اس کا قلب دوسرے کشف کی طرف طبعًا متوجہ ہی نہیں ہوتا ''مَا جَعَلَ اللّٰهُ لِرَجُنِ مِّنْ قَلْبَيْنِ فِیْ جَوْفِهِ"لکین حق تعالی شلنه کے بندے ایسے بھی پردہ دنیا پرنمودار ہوئے اور ہوتے رہے ہیں جن کی جامع فطرت دونوں نوعوں کی طرف یکسانی کے ساتھ دوڑتی ہے۔ جو زہر و ریاضت، طاعت زعبادت اور فرائض وتطوعات کے ساتھ ساتھ علم وفکر اور علمی گہرائیوں میں بھی اترے ہوئے ہوتے ہیں،اگر مسائل کے میدان میں انہیں چھیڑا جائے تو وہ علم کا ایک الیادریانظرا تے ہیں جن کا کہیں کنارہ نظرنہ آئے اور ملی میدان آئے تو وہ فرائض وواجبات ہی نہیں سنن ومستحبات اور آ داب بھی ان کی گرفت سے باہر نہیں ہوتے اور علم وعمل کے دونوں بی میدان یکسانی کے ساتھ ان کی جولان گاہ بنے زہتے ہیں۔ان ہی جامع اور چیدہ ومنتخب

قتم کے افراد میں الاستاذ الا کبرعلامہ انور شاہ کشمیری بھی ہیں جن کے علم کو دیکھوتو وہ ایک دریائے ناپیدا کنارنظر آتا تھا کہ جس فن اور جس مسلہ میں گفتگو کی جائے تو میحسوں ہوتا تھا کہ شایدانہوں نے ساری عمراس مسئلہ کی کھوج میں گذاری ہےاوراس کے مالۂ و ماعلیہ میں عمر بھر تکےرہے ہیں۔ چنانچہ اس مسئلہ کاروایتی اور درایتی عقلی اور نعلّی اوراس کا مالہ و ماعلیہ اس انداز ے ارشاد فرماتے کہ جیسے اس مسلد کے سواانہیں کسی اور مسلہ سے سرو کار ہی نہیں ہے، پھر نہ صرف دین فنون کے وہ علوم متداولہ جن کی درس وتد رئیس اور فکر ومطالعہ ہمہ وقت ان کا مشغله تها بلکه ایسے غیرمعروف علوم وفنون جن میں شغل تو دور کی بات ہے ان سے تعلق بھی ان کی زندگی میں محسوس نہ ہوتا تھا حتی کے علم رمل اور جفر اور فن نجوم وغیرہ میں بھی تبحر کی وہ شان محسوں ہوتی تھی کہ شایدانہوں نے عمراُن ہی فنون کی تغتیش میں گذاری ہےاس برعلمی و قار اورعلم کی شان رفعت اس شان سے چہرہ پرنمایاں رہتی تھی کہ اس میں اس تبحر ہے کوئی فخریا تعلّٰی نمایاں ہونداس میں تذبذب یا تذلل کی کوئی شکن بروئے کاراؔ ئے۔حدیث کے درس میں اس شان ووقار سے بیٹھتے تھے جیسے کوئی بادشاہ پوری خوداعمادی کے ساتھ احکام جاری كرر ہاہے جس میں ند تذبذب ہے ندر دور ند حرانی ہے نہ تحرر درس تر مذی و بخاری میں اس شان غناداستغناءاورشان تواضع وفروتی ہے صرف حدیثی بحثیں ہی نہیں آتی تھیں اور حدیث بی کے دقا کُق نہیں کھلتے تھے بلکہ فقہ تغییر ، کلام ، اصول ، احسان وتصوف حتی کہ علوم معقولہ فلیفہ و منطق ، ریاضی و ہندسہ اور فن طب تک کے مسائل پر بھی ای تبحر اور تفقہ کی شان سے کلام ہوتا تھا۔ بینا کارہ اور آوارہ درس تر ندی و بخاری میں بیہ جامعیت علم وفنون دیکھ کرتقر ریے لکھنے کے لئے بیٹھاتو نہایت چوڑی تقطیع کی طویل وعریض کا بی لے کر حاضر ہوتا تھا اوراس کا لی میں پانچ چھ کالم بنار کھے تھے جس میں ہر کلام کے سرورق پر فنون کے عنوانات ڈال رکھے تھے۔ایک کالم پرحدیث،ایک پراسائے رجال،ایک پرتغییر،ایک پرفقہ،ایک پر کلام ا یک پراحسان وتصوف ایک برخو وصرف اور بلاغة اورایک برعلوم فلسفیه وعقلیه وغیره۔اس لئے جومسکہ جس فن کا آتا ای کالم میں اس کا اندراج کر لیتا تھا،اور بعد میں تقریری صورت مں انہیں تر تیب دے لیتا تھا، افسوں کہ عمر کی ناتجر بہ کاری کی وجہ سے بیرکا بی جوا یک ضخیم جلد کی صورت میں مرتب شدہ تھی اور جس میں تحت مسائل موقعہ بموقعہ تمام علوم وفنون کے دقائق اس انداز سے درج شدہ تھے کہ ان تمام فنی مسائل کا ربط اور جوڑ حدیث زیر بحث سے نمایاں ہوجا تا تھا، بعض معتمد قتم کے لوگوں نے مطالعہ کے لئے مانگی مگر پھر واپس نہ دی اور حیلہ حوالہ کر کے اسے دبا بیٹھے جس کا برسوں مجھے قلق ربا ، مگر میں نے ان صاحب کو بھی بھی ان علوم سے بچھ تفع ہوتا ہوانہ دیکھا بلکنفس علم سے مناسبت تک بھی بھی محسوس نہیں ہوئی۔

بهر حال ایک طرف تو حفرت ممروح میں علمی فکروند برکی بیہ وسعت تھی اور دوسری طرف عملی قدروں میں جزئی عمل کا غلبہ اور وہ بھی اتباع سنت کے ساتھ حتی کہ ان کی پوری زندگی پر بیاتباع سنت اس درجہ غالب تھا کہ بہت سے مسائل میں ہم حضرت معروح کاعمل د كي كرمعلوم كركيتے تھے، اور بالآخر كتابوں ميں مسئلہ وہى نكلتا تھا جوان كے عمل سے نماياں ہوتا تھا، گویاعلم اورعمل مند مج ہوکران کی ذات میں سا گیا تھا، پھریہا تباعِ سنت صرف عبادات ہی ک حد تک محدود ندتھا بلکہان کی عام معاشر تی زندگی پربھی بوری طرح حاوی تھاحتی کہ چال تک ہے بھی اتباع سنت کارنگ چھلکتا ہوانظر آتا تھا جیسا کہ احادیث نبوی میں حضور کی حال کے بارے میں فرمایا گیا ہے کہ کان یَمْشِیٰ تَعلَعًا آپ اس قوت وطاقت سے زمین برقدم رکھتے تھے جیسے زمین کو کھود ڈالیس گے اور گویا زمین کی تہہ میں اتر رہے ہیں تو یہی نقشہ انکی حیال میں محسوس ہوتا تھا، نگاہیں بیجی ہوتی تھیں اور قدم اس قوت سے زمین برر کھتے تھے جیسے زمین میں اتر رہے ہیں۔حدیث میں ہے کہ حضور ا کرم صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو کے وقت مخاطب کی آنکھ میں آکھ ڈال کر گفتگونہیں فرماتے تھے بلکہ کن انکھیوں اور ترجیمی نگاہوں سے مخاطب کی طرف متوجہ ہوتے تھے، یہی نقشہ ہم نے حضرت شاہ صاحب کا دیکھا کہ بھی سامنے والے کی آئکھ مِن آنکھ ڈال کر گفتگو نہیں فرماتے تھے بلکہ گوشئے چٹم ہے دیکھ کرمکالم فرماتے تھے۔

کھانا برسوں ان کے ساتھ اپنے مکان پر کھایا ہے۔ ہمیشہ اکروں بیٹھ کر کھانا کھانا برسوں ان کے ساتھ اپنے مکان پر کھایا ہے۔ ہمیشہ اکروں بیٹھ کر کھانا کھاتے ۔ میں روٹی لے کردوسرے ہاتھ ہے اس کا ٹکڑا تو ژکر تناول فرماتے تھے۔

بہر حال حال و خال ، افعال اعمال ، عوارض واحوال ، اور بینائی وشنوائی سب کے

سب سنت میں ڈھلے ہوئے تھے۔

نلاہرہے کہ جس ذات گرامی کے ظواہرا فعال انتباع سنت میں ڈھلے ہوئے ہوں سیہ کیے مکن ہے کہاس کے باطن میں سنت کاعمل دخل نہ ہواور قلب اس سے خالی رہے۔ہم د یکھتے تھے کہ اگر کسی شخص نے ان کی مجلس میں کسی کی غیبت یا برائی بیان کرنے کا پر داز ڈالاتو اوّل وحدت ہی میں فرمادیتے کہ بھائی ہمیں ان باتوں کی فرصت نہیں ہے،کوئی مسلہ یو چھنا ہوتو یوچھوورنہ جیب رہو یا چلے جاؤ،اس لئے بھی بھی ان کی مجلس غیبت سے آلودہ نہیں ہوتی تھی، ہمہوقتی شغل مطلعهٔ کتب تھا اور مطلعهٔ کتب اس ادب واحتر ام کے ساتھ کہ جیسے استاد کے سامنے بیٹھے ہیں۔خود بھی ایک بار فر مایا کہ ہوش سنجالنے کے بعد میں نے آج تک دینیات کی سی کتاب کا بے وضومطالعہ ہیں کیا۔ کہنے کوبات جھوٹی سی محسوس ہوتی ہے کیکن ان جزئیات پراستقامت ایک عظیم ترین کرامت ہے جسے دہی شخص انجام دے سکتا ہے جس کےرگ دیے میں اتباع سنت کا رنگ پلادیا گیا ہو۔اگر کتاب سامنے ہوتی تھی تو فکر وتد ہر اور شرعی سوچ بیار میں استغراق رہتا تھا۔اٹھتے بیٹھتے ہمہوقت حَسنبُنَا اللّٰہُ وَنِغُمُ الْوَ كَنْيُلُ۔ کاکلمه زبان پر رہتا تھا۔ باوجود بکه حدیث وتحدیث ہی کا ہمہ وقت غلبہ تھا اور یہی ان کی زندگی کا خاص موضوع تھالیکن مسائل تھہیہ جب زبر سوال آئے تو نہ صرف بیر کہ مسئلہ ہی برجستهارشادفرمادیتے تھے بلکہ بیانِ مسئلہ میں بھی ہم نے تر ددیا تذبذب محسوس نہیں کیا بلکہ ہرمسکلہ میں دولوک بات فرماتے اور تھم بوری خوداعمادی سے ظاہر فرماتے تھے۔ درس میں کتب حدیث سامنے میز پررکھی ہوتی تھیں جب کسی کتاب کا حوالہ دیتے تو اسی وقت وہ كتاب اٹھا كر كھولتے اور انداز اتناضجے اورتقریبا اتناقطعی ہوچكا تھا كە كتاب كھولتے ہی وہی صفحهاوٌل وحدت میں نکل آتا تھا جس ہے حوالہ دینا ہوتا تھا، یا ایک آدھ ورق پس و پیش الٹ كروه صفحه نكال ليتے تھے۔ حافظ حق تعالى نے امتيازى اور غير معمولى عطافر مايا تھا، ايك دفعه فرمایا کہ آج میری عمر بچاس برس سے زائد کی ہوچکی ہے لیکن پانچ سال کی عمر ہے اب تک جومسائل دیکھ چکایاس چکا ہوں وہ تقریباً سب ذہن میں محفوظ ہیں عمر کا ذکرا نے برجھی ندا قافر ماتے کہ جاہلین! تم نے بھی بیرنابالغ بھی دیکھاہے؟ فرماتے کہ وہ میں ہوں کیوں

كەاس دىت تكشادى نېيى ہوئى تقى \_

تشمیرے بہنیت ہجرت مکہ مکرمہ جانے کے قصدے نگلے اور اپنے اساتذہ سے ملنے کے لئے دیو بندار ہے۔حضرت شیخ الہند ان کے جوہروں کوجانتے تھے کہ سکر قدرے قیام کا مشورہ دیا،اورسنن ابوداؤ د کاسبق حوالہ فرمایا، اس درس سے حضرت ممدوح کے تبحر، تفقّہ اور دنت عِلم کاراز فاش ہونا شروع ہوا، یہی زمانہ تھا کہ شیخ الہند ؓ نے حج کا ارادہ فرمایا، اس سفر میں مکہ مکرمہ ہی میں انگریزوں نے گرفتار کر کے مالٹا بھیجے دیا۔حضرت شیخ الہندنے اراد ہ سفر کے بعد کہدن کرانہیں اپنا قائم مقام بنایا اور حدیث کے انتہائی اسباق سپر دفر مائے۔مشاہرہ کے لئے عرض کیا گیا مگر راضی نہیں ہوئے اور حسبۂ اللہ درس کے فرائض انجام دینے شروع کردیئے، کامل دس سال اس طرح گذارے۔میرے حضرت والدصاحب نے باصراراس یرراضی کرلیا کہ کھاناان کے ساتھ کھائیں گے۔ چنانچہ دس سال اس شان سے گذرے۔ میری دادگی صاحبه بھی کہلاتی کہ شاہ صاحب کوئی مرغوب طبع چیز ہوتو بے تکلف فر مادیا کریں ، تو فر مالے که حضرت' میں اتن معتیں کھار ہا ہوں کہ اندیشہ ہے کہ میری جنت کی معتیں نہیں تو تمام نہیں کی جارہی ہیں اس دس سال میں حضرت والیہِ ماجداورمولا نا حبیب الرحمٰن صاحبٌ کو پیخطرہ برابرلاحق رہتا تھا کہ کہیں بیسب کچھ چھوڑ چھاڑ کرمکہ مکرمہ کی راہ نہ لیں۔اس لئے ان حضرات نے بطور تدبیران کی شادی کا پرداز ڈالا ،راضی نہیں ہوتے تھے مگر کہہ سنگر مجبور کیا گیا تو راضی ہوگئے اور بھویال کے ایک سادات کے خاندان سے جواصل میں گنگوہ کا خاندان تھا بیرشتہ لگایا گیا اور شادی ہوگئی دلہن ہمارے ہی مکان پر آ کر اُتر ی جوسارے گھر میں گھر کی ہی بہوبیٹیوں کی طرح رہتی تھیں لیکن اب حضرت شاہ صاحب کو یہ باراپنے ذہن میں بوجھمحسوں ہونے لگااورمیرے والدصاحب سے فرمایا کہ حضرت اب میرے لئے کراپیہ کے مکان کا بندوبست فرمایا جائے اور بمشکل کہدس کر اس پر تیار کرلیا تو ہمارے مکان کے قریب دیوان میں ایک مکان کرایہ پر لیا گیا جس میں بودو باش اختیار فرمائی۔اس موقعہ پر ذمه دارانِ دارالعلوم کی طرف سے تخواہ لینے برمجبور کیا گیاتو بالآخراہے تبول فر مالیا اوراس طرح ان کے اک دم چلے جانے کے خطرات رفع ہو گئے پھر تو ان کے علوم کی وہ شہرت ہوئی کہداری کے چیدہ چیدہ اسا تذہ بھی کمال فن پیدا کرنے کے لئے دارالعوم دیو بند میں بطور طالب علم کے آنے گے اور حضرت شاہ صاحب ؓ کے حلقہ دری سے مستفید ہونے گئے۔ ادبیت اور علوم عربیت پر قدرت کا بی عالم تھا کہ بے تکان عربی میں تقریریں فرماتے تھے۔ علامہ رشید رضام صری مدیر''المنار'' قاہرہ جو شخ محمد عبدہ کے شاگر درشید تھے دیوبند آئے اور تقریباً پانچ چھودن قیام فرمایاان کے خیرمقدم کا جلسہ ہواتو حضرت شاہ صاحب ؓ نے برجت عربی میں تقریر فرمائی تو رشید رضا دیگ تھے اور کہتے تھے کہ عربی زبان باوجود یکہ ہماری مادری زبان ہے جوحضرت شاہ صاحب ؓ میں دیکھی اور پھر معملماندا نداز میں حضرت کو دہم بھی محسوس نہیں کرتے جوحضرت شاہ صاحب ؓ میں دیکھی اور پھر معملماندا نداز میں حضرت کے درس میں بھی شریک ہوئے۔

عربی شاعری میں بھی پدطولی حاصل تھا دارالعلوم میں جب بھی انعامی جلسے یا مؤقر ا فراد کے آنے پر خبر مقدم کے جلبے ہوتے تھے تو حضرت شاہ صاحب بھی اینے عربی قصائد ے سامعین کو محوِ حیرت بنادیا کرتے تھے، حضرت مولانا حسین احمد مدنی ؓ نے ایک بار دارالعب اوم کی مسجد میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا جس کے سننے والوں میں یہ ناکارہ بھی شامل تھا کہ عربی منطقوں کے مختلف مما لک میں گیا ہوں۔ وہاں کے علماء ومشائخ ہے بھی سابقہ رہا ہے لیکن میں نے حضرت شاہ صاحب کا نظیر اور مثل کہیں نہیں پایا۔قسمت میں پیہ شرف مقدرتھا کہ ہم جیسے نااہل بھی حضرت شاہ صاحب کے حلقہ تلمذ میں داخل ہوں۔ چنانچیر مذی اور بخاری حضرت ممروح ہی کے یہاں ہوئی۔ اکثر پیار و محبت سے طلبہ کو جاہلین کہہ کرخطاب فرمایا کرتے تھے اگر کوئی طالب علم بے ڈھنگا سوال کرتا تو فرماتے کہ ارے جابل! تونہیں جانتا کہ میں اساقصل کردیتا ہوں۔ فرمایا کہ اسناقصل کرنے کے معنی سمجھایانہیں؟ وہ یہ ہیں کہ میںاپنے پاس والے کے تھیٹر ماردوں گاوہ اپنے پاس والے کوتھیٹر رسید کرے گا اور بالآخر سند تجھ تک پہنچ جائے گی، ششما ہی امتحان کے بعد بخاری عصر مغرب کے درمیان ہوتی تھی۔ بھی بھی طلبہ سے مزاح فرماتے ،مغرب کا وقت آ جا تا تو فرماتے کہ جب بھائی ممن الدین نہیں مھہرے تو پڑھانے کا لطف ہی کیا باقی رہا اور یہ کہہ کر کتاب بند كردية ،طلبه بحصة كثم الدين صاحب كوئي مهمان موں كے جن كا تذكر وفر مايا ،كين اشار و ہوتا تھاغروب میں کی طرف کہ جب بھائی میں الدین ہی جارہے ہیں، تو پڑھانے میں کیا جی لگ سکتا ہے، بہر حال درس تر مذی و بخاری علوم ہی کانہیں، اخلاق و ماحول کا بھی مجموعہ ہوتا تھااور ہو ما فیو ما حضرت شاہ صاحب کی جامعیت علوم کا دلوں پر سکہ بیٹھار ہتا تھا۔

میں نے اس زمانہ کا لب علمی میں ایک عربی قصیدہ بنام نونیۃ الاحاد لکھا جو مشاہیر امت کے نام سے شائع بھی ہو چکا ہے جس میں امت کے ان تمام متاز افرا دکی فہرست گنائی ہے جوکسی نہ کسی فن میں یکتا گذرے ہیں۔جیسے حدیث میں امام بخاری، کلام میں ابوالحن اشعرى بحومين سيبوريه، فقه مين ابوحنيفه وغيره -اس مين ايك شخصيت كانام ابوالحن بهي آیا ہے جوجھوٹ بولنے میں مکتا گذراہے۔ مجھےاس کے حالات کی جنجو تھی مگر کسی کتاب میں دستیاب نہیں ہوتے تھے۔آخر کار ہماری دوڑ حضرت شاہ صاحب کی طرف ہوتی تھی، چنانچے میں حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا کہ ابوالحن کذاب کے بارے میں کچھ پوچھوں۔ پیحضرت کی عمر کا بالکل اخیر دورتھا اور و فات میں غالبًا چند ماہ ہی باقی رہ گئے تھے بضعف کافی ہو چکا تھا، تو میں نے ابوالحن کذاب کے بارے میں عرض کیا کہ حضرت مجھاس کے حالات کسی کتاب میں بھی کذب کے زیرعنوان نہیں ملے ، فر مایا مولوی صاحب آپ نے بھی کمال کردیا ،صفت کذب کیا کوئی مستحسن صفت ہے کہ لوگ اس کا عنوان قائم کرکے کذابین کے حالات قلم بند کردیتے ، بیرحالات ادب و تاریخ کی کتابوں میں کہیں نہ کہیں منتشر طور برمل جائیں گے۔ورنہ کوئی باب الکذب تھوڑا ہی قائم کرے گا کہ کذابین کی فہرست اس کے نیجے درج کرے، اور یہ فرمایا کر چھسات کتابوں کے نام بتلا دیئے، کہ ابن خلدون میں فلاں جگہ دیکھیے اور ابن خلکان میں فلاں جگہ وغیرہ۔ میں نے عرض کیا کہ حضرت مجھے تو کتابوں کے بیاتنے نام بھی یا نہیں رہیں گے۔پس حضرت ہی اس کی کوئی مختصری سوا کے بیان فرمادیں تو میں حضرت کے حوالہ ہی سے اسے فقل کر دوں گا، اس پر تھوڑے سے تامل کے بعد ابوالحن کذاب کی سوانح عمری بیان فرمانی شروع کی کہ میخض فلا سندمیں پیدا ہوا، اتن عمر یا کی، جھوٹ میں میکتا مانا گیا۔بڑے بڑے جھوٹ بولے اور مرتے مرتے بھی جھوٹ بول گیااورلوگوں کوتشویش میں ڈال گیا۔اورفلاں من میں**نوت ہوا، میں حیرت سے** 

سن رہا تھااور سیمجھ رہا تھا کہ غالبًا ابھی حال میں کہیں اس کی بیسوانح مطالعہ فرمائی ہوگی، جو اس روانی کے ساتھ اس کی سوائے حیات بیان فرمارہے ہیں اور جراُت کر کے عرض بھی کر دیا که شاید حال ہی میں بیسوانح مطالعہ فرمائی ہوگی، فرمایا جی نہیں مولوی صاحب تقریباً تمیں سال کا عرصہ ہوتا ہے جب میں مصر گیا تھا،تو خدیوی کتب خانہ میں پہنچے گیا اورا تفاق ہے ایک رسالہ ابوالحن کذاب کے حالات یمشمل سامنے آگیا مجھے دلچیسی ہوئی اور میں نے اس فرصت میں بورا پڑھ لیا، آج آپ کے سوال کرنے پر جب ذہن ادھر منتقل ہوا تو وہ سارا رسالہ ذہن میں متحضر ہو گیا ورنہ مجھے کہاں فرصت کہ لوگوں کے جھوٹ سیج یا مکروفریب یا چوری ڈیتی کے واقعات کے مطالعہ میں وقت ضائع کروں۔ ظاہر ہے کہ اس حافظہ کوایک موہبت ِ ربانی کے سوا اور کیا کہا جائے ، ورنطبعی حافظے اس طرح کے نہیں ہوتے ہیں ، بالخصوص آج کے دور میں اگر ڈائری جیب میں پڑی ہوئی نہ ہوتو صبح کی بات شام کو یا دنہیں رہتی۔ اس کئے یہ حافظہ محض قوت غریزی کا حافظہ نہیں تھا جوعموماً انسانوں میں بطور طبعی غریزی کے ود بعت ہوتا ہے بلکہ قوت قد سیہ کا اثر تھا جوذ ہن کی صفائی اورتشویشات سے بالاتر ہونے کی علامت ہے۔ جیسے بعض اہل اللہ کے حالات میں ہے کہ جو بات بھی ان کے کان میں پڑ جاتی تھی تو وہ اسے بھولتے نہ تھے۔اس لئے انہوں نے لوگوں کی باتیں سننے ہے گریز کرنا شروع کردیا تھا کہ جو کچھسنوں گاوہ دماغ میں محفوظ ہوجائے گا تو مجھے کیا ضرورت ہے کہ میں اینے د ماغ کورطب ویابس سے بھرتار ہوں۔اس میں جتنا بھی ذخیرہ ہو وہ صرف کلام خدا ورسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی کارہے۔ یہی صورت حضرت شاہ صاحبؓ کی بھی تھی کہوہ اِدھراُدھر کے قصوں کو بھی دلچیس سے نہیں سنتے تھے۔اوربعض احیان حکماُ روک دیتے تھے غالبًا اس لئے کہ وہ مل ملا کر د ماغ میں محفوظ ہوجا <sup>ن</sup>میں گے اور پھرتشولیش کا باعث بنیں گے۔جس سے علمی فکر و تدبر میں خلل پڑے گا اس لئے زیادہ سے زیادہ وقت ان کا صرف مطالعهٔ کتب یاعلوم میں فکروند برکرنے ہی میں گذرتا تھا۔

درس کی تقریرین نہایت جامع اور وجیز ہوتی تھیں، مواد ہی مواد ہوتا تھا، لفظ آرائی اور تعبیر پیرائی کی ان کے یہاں کوئی قدر و قیمت نہیں تھی، عموماً مسئلہ کالب لباب ہوتا تھا، افسوس ہے کہ ہم نا کاروں نے ان کی اوران کے جامع جملوں کی قدرنہ پہچانی۔اب بھی جو جملہ کسی بھی فن کا ز ہن میں محفوظ ہے قومعلوم ہوتا ہے کہ وہ علم کا ایک سمندر ہے جسے کوزے میں بند کر دیا گیا ہے۔ تقدیر کے مسکہ میں ایک دفعہ فرمایا کہ آخرت میں کسی کا معذب ہونا انتقام نہیں ہے، محض صورت انقام ہے۔وہ حقیقت میں تسبیب تشمیر ہے۔اس جملہ سے تمام وہ شبہات دور ہوجاتے ہیں جومسئلہ جروقد رمیں پیدا ہوتے ہیں۔اب اگر اس کی تفصیل کی طرف جائے تو وہ ایک منتقل کتاب بن سکتی ہے جس کی تفصیل کا بیموقع نہیں فن اصول فقہ میں کتاب دسنت کے عام اور خاص کی بحث آتی ہے،تو میں نے عام کی تعریف پوچھی فرمایا کہ ہر صغی اور لفظی جمع کوعام کہتے ہیں اس ہے اصل جمع اور عام کا فرق کھل جا تا ہے کہ حقیقی جمع سیمفرد پر جمع کی علامت لگادیئے ہے بنتی ہے۔ مادّ ہمفرد کا ہی رہتا ہے،اضافہُ علامت ہے جمع بن جاتا ہے۔جیسے عالم کی جمع عوالم، عالم کی جمع علاء، زیادہ کی جمع زیادات یامفر د کی جمع مفردات، یاکلمه کی جمع کلمات وغیره کیکن عام کا لفظ خود ہی ہوجاتا، جس پر کسی بھی علامت جمع کااضافہ نہیں ہوتا۔ گر پھر بھی معنی جمع کے دیتا ہے۔جیسے ما کاکلمہ جس کے معنی ''وہ'' کے ہیں اورعموم رکھتا ہے کہ جوبھی لفظ وہ کا مصداق ہوگا وہ اس کا فرد بن جائے گا۔گر اس پر کوئی بھی علامت جمع کی نہیں اور پھر بھی یہی جمع ہے تو اسے کتنے مختصر لفظوں میں بیان فرمادیا کہ ہرصغی اور لفظی جمع کوعام کہتے ہیں۔صیغہ مفرد کا ہو،معنی کے لحاظ سے بلاعلامت جمع وہ جمع ہویعن محض لفظ کا ابہام ہی اس میں جمع کے معنی پیدا کر دیتا ہے اس لئے وہ جمع حقیقی نہیں ہوتا بلکہ صرف لفظی ہوتا ہے اس لئے کس قدر جامع ، واضح اور مانع تعریف ہے کہ ہر صغی جمع کو عام کہتے ہیں۔بہر حال علوم وفنون پر حاوی ہونے کی وجہ سے حقائق وسائل کی بنیادیں ان برحق تعالیٰ نے منکشف فرمادی تھیں تو لیے لیے مسائل کوچھوٹے چھوٹے جامع اورحاوی جملوں سےادا فرمادیتے تھے۔

یمی صورت حدیث کی تشریحات کی بھی تھی کہ لبی بحثوں اور اخلاقی مسائل کے معرکوں کو چند جامع جملوں میں ادا فرما کرمسئلہ کی بنیاد سمجھا دیتے تھے کہ طالب علم اس پر حاوی ہوکر لبی بحثیں خود ہی اس جملہ سے نکال لانے پر قادر ہوجا تا تھا۔ گویا بحث لبی کرکے اس

کا خلاصہ نہیں نکالتے تھے بلکہ خلاصہ اور مختص بیان کر کے بھی بحثوں کی استعداد طالب علم میں پیدا فرمادیتے تھے اس کئے ویکھا یہ جاتا تھا کہ ذی استعداد طالب علم ہی ان سے قیقی استفادہ کرسکتا تھا، ناقص الاستعداد یا بھرتی کا طالب علم زیادہ تر تخیر ہی میں غرق ہوکررہ جاتا تھا۔البت علم کی برکت سے محروم نہیں رہتا تھا۔ بعض دفعہ ایسے ہی قلیل الاستعداد اور غرق جیرت طالب علم کو مزاحاً فرمادیا کرتے تھے۔ کا تھی محکوم ہوتا ہے۔

بہر حال علم یہ تھا جواضا فات علوم پر حاوی تھا اور عمل وہ تھا جو عمل بالفقہ اور عمل بالفقہ اور عمل بالفرآن میں غرق تھا اور ہر ہر نقل وحرکت میں اتباع سنت، تدین اور تقوائے باطن عیاں نظر آتا تھا، اس علو شان کے ساتھ اپنے اکا بر کا ادب واحترام بھی مثالی تھا، میرے حضرت والدصا حبّ کے مکان پر پہنچ والدصا حبّ ایک واقعہ کے سلسلہ میں ایک باراجیا تک حضرت شاہ صا حبّ کے مکان پر پہنچ کے ۔ ابھی مکان تک نہیں پہنچ تھے، کہ کسی نے اطلاع کر دی کہ حضرت مہتم صا حب تشریف لارہے ہیں۔ ای وقت گھبرا کرچار پائی سے اٹھے اور نظے بیر دوڑتے ہوئے مکان سے باہر نکل کر ان کا استقبال کیا، گھر میں لائے، حضرت والدصا حب نے اس واقعہ کے سلسلہ میں فر مایا کہ حضرت میر ابھی کوئی حق آپ پر ہے یا نہیں؟ فر مایا حضرت اتنا ہے کہ اگر میری کھال کی جو تیاں بنا کر آپ استعبال فر ماویں گو میرے لئے فخر کا باعث ہوگا اور پھر حضرت والد ماجد نے جو فر مایا اس بر سَمْعًا وَ طَاعَهُ کہہ کر راضی ہوگئے۔ بہر حال اس علو مقام کے ساتھ ماجد نے جو فر مایا اس بر سَمْعًا وَ طَاعَهُ کہہ کر راضی ہوگئے۔ بہر حال اس علو مقام کے ساتھ یہ تواضع اور فروتی کی تھی فتی ہی میں جمع ہوگئی ہے۔

فن حدیث میں ابتداءً اختلافی مسائل میں جو حفیہ شافعیہ وغیرہ میں ہوئے ہیں اور زیب فقہ ہیں، رفع اختلاف کامعمول تھا اگرامام شافعی کا مسلک حفیہ کے خلاف ہوتا تھا، تو حفیہ کے دلائل بیان کر کے ائمہ حفیہ کے ایسے اقوال سامنے رکھتے تھے جومسلک شافعی کے مؤید ہوتے تھے۔مقصدِ اختلاف کو صفحل دکھلا کر طلباء وعلماء کو ائمہ کی شان میں تقابل کی صورت پیدا کرنے سے بچانا اور تمام ائمہ ہدایت کی حقانیت کو زیادہ سے زیادہ دلوں میں بھلانا چیش نظر رہتا تھا۔لیکن آخری دور میں فرمایا کہ سالہا سال ابو حنیفہ کی نمک حرامی کی ہے۔اب آخر عمر میں اس کی جرائت نہیں کرسکتا اور پھر ترجیجی دلائل کو نہایت مضبوطی اور

استحکام کے ساتھ بیان فرماتے اور مذہب حنی کی تائید اور ترجیج پیش نظر رہنے گئی تھی، غالبًا

اپنے استاذ حضرت شخ الہند کا بیہ مقولہ سامنے رہتا تھا کہ'' امام ابو حنیفہ جس مسئلہ میں منفر و

ہوتے ہیں اور تمام ائمہ دوسری سمت تو میں بطور خاص اس میں امام صاحب کی تقلید ضرور کرتا

ہوں۔اور نظر آتا ہے کہ جس مدرک تک امام پنچے ہیں وہاں تک دوسر نہیں پنچ' بیتویا و

ہیں کہ یہ مقولہ حضرت شاہ صاحبؓ نے فرمایا ہو، نیکن عمل بہر حال آخری دور میں اسی مقولہ پر

تھا،اور اب تطبیق کے بجائے ترجیح پر زیادہ زور دیتے تھے جو بجائے خود عز از تے علم اور عق فہم

گیا ایک مستقل دلیل ہے۔

حضرت شاہ صاحب کے علمی احوال پر کلام کرنا ، واقعہ یہ ہے کہ ہم جیسے ناکاروں کاکام نہیں۔ ان کے تلا فدہ میں مولا نا ہوسف بنوری اس کے اہل سخے یااس کام کوسرانجام دینے میں مولا نامفتی محمد شفیع صاحب مرحوم اور مولا نامحمدادر لیس صاحب کا ندھلوی مرحوم نے کام کرکے دوسروں کو وہ امانت پہنچائی۔ بالخصوص مولا نامحمد ہوسف صاحب بنوری مرحوم نے اپنے متعدد مصنفات میں اس امانت کی اوا نگی کاحق اوا فرمادیا ہے۔ اس سیمینار کے سلسلہ میں قلب فرصت ، کم ہمتی اور قبل الاستعدادی کے ساتھ مرسری طور پریہ چند منتشر اور غیر مربوط خیالات ذہن میں آئے جنہیں جعمیل ارشاد عزیز محترم مولوی از ہرشاہ ابن حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ سپر دقلم کردیا ہے۔ اس لئے کہ یہ حضرت مرحوم کی کوئی علمی یاعملی سوائح نہیں ہے کیوں کہ وہ ہم جیسوں سے ممکن نہیں بلکہ ان کے مذکر م کوخواہ وہ حقیر وقلیل ہی ہو محض حصول سعادت و ہرکت کے لئے بطور خانہ پری کے گئر کرہ کوخواہ وہ حقیر وقلیل ہی ہو محض حصول سعادت و ہرکت کے لئے بطور خانہ پری کے بیش کردینے کی جرائت کی ہے۔

## میرے سہ برے اُستاذ

(ز:حضرت مولا نامفتی عتیق الرحمٰن عثانی ناظم اعلیٰ ندوهٔ اِصنّفین دہلی

(۱) شیخ الاسلام، سرتاج محدثین، حضرت علامه محد انورشاه صاحب قدس سره کی سیرت اور کمالات وخصوصیات برقلم اشانا آسان نہیں ہے۔ جب بھی حضرت الاستاذ کے متعلق کچھ کہنے کا خیال آتا ہے ابوالطیب متنبی کا بیشعر یاد آجا تاہے جواس نے اپنے ممروح سیف الدولہ کی تعریف میں کہا تھا۔

مَضَتِ الدَّهُورُ وَمَا اَتَیْنَ بِمِثْلِهِ ﷺ وَلَقَدْ اَتَی فَعَجَزْنَ عَنْ نُظَرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرَائِهِ نَظُرِیْنِ مِی مِی مِی مِی اورابوه میروح آگیا تواس کی نظیر پیش کرنے سے عاجز و در ماندہ ہیں۔

عرب کے اس مشہور دمقبول شاعر نے تو اپنے ممدوح کی مدح سرائی میں یقینا مبالغہ سے کام لیا تھا اور درباری شاعروں کواس طرح کے مبالغوں سے کام لینا ہی پڑتا ہے۔ لیکن حضرت الاستاذکی ذات والاصفاتِ پراس شعر کا ایک ایک حرف صادق آتا ہے اور اس میں ذرّہ بھر بھی شاعر انہ مبالغہیں ہے کاش! شاعر نے بیشعر حضرت الاستاذکی تعریف میں کہا ہوتا۔

(۲) حفرت الاستاذك ايك غيرمعمولى بلكه بے مثال خصوصيت يہ ہے كه وہ صرف محدث ،ى نہيں تھے۔ بڑے بڑے محدثین كوديكھا گيا ہے كه وہ اپنے ميدان كے توشهسوار به تے ہيں مگر دوسر ہے علوم وفنون سے زيادہ منا سبت نہيں رکھتے يا کم سے کم ان ميں مہارت نہيں رکھتے مثلاً محدث شہير ابو بكر محمد بن خزيمہ نيثا پورى (مااسم ) كه علم حديث كے بحرفظار واشتياق كے بحرفظار واشتياق كے بحرفظار واشتياق كے بحداب اس كى صرف تين جلديں شاكع ہوئى ہيں مگراى كے ساتھ يہ حقيقت بھى نا قابل انكار ہے كہ وہ علم اصول وعقا كدسے زيادہ لگا و نہيں رکھتے تھے اس كئے ان كى كتاب "التوحيد"

پر علمائے اصول نے تقیدیں کی ہیں۔ایسے ہی دوسر سے برد سے برد سے محدثین گذر ہے ہیں جوعلم فروع وفقہ میں کمزور تھے۔بعض محدثین کا پایئے علم معقول وفلسفہ میں کمزور تھے۔بعض محدثین کا پایئے علم معقول وفلسفہ میں کمزور تھا۔بعض فن اساءالر جال کے حاذق نہ تھے۔اس لئے ان کی حدیثی تالیفات میں حدور جہنے احادیث بھی موجود ہیں،اس کے برخلاف حضرت الاستاذکی شان بیتی کہ وہ اگرا کی طرف جلیل القدر محدث تھے تو دوسری طرف تفییر، فقہ، اصول فقہ،تصوف، معانی وبیان، ادب وبلاغت، تاریخ وفلسفہ تاریخ، فلسفہ ومنطق، ہیئت قدیم وجدید، وغیرہ سب ہی علوم وفنون میں محققانہ اور ناقد انہ بسیرت رکھتے تھے۔ای وجہ سے ان کا درس حدیث تحقیق آثار ومتون حدیث بحث رجال واجتہاد اور دوسر سے علوم وفنون کے مہمات مسائل پرسیر حاصل تھروں کے باعث رجال واجتہاد اور دوسر سے علوم وفنون کے مہمات مسائل پرسیر حاصل تھروں کے باعث جامعیت کا ایک عجیب وغریب نمونہ ہوگیا تھا۔ جن خوش قسمتوں کو حضرت کے درس میں شرکت کی سعادت ملی ہے وہ بی آپ کے علوم ومعارف کا تھے اندازہ کر سکتے ہیں اس کو کسی مخترتر پر میں تھانا آسان نہیں ہے۔

(۳) علم حدیث کا تمام تر مدار حفظ متونِ حدیث ومعرفت رجالِ حدیث پرہے۔ای کے حضرت الاستاذ ہر حدیث پر کلام کے وقت اس کے تمام طرق ومتون کو جمع فرما کر بحث کیا کرتے تھے اور اس کے ساتھ رجال ورواۃ حدیث کی تحقیق ضروری سجھتے تھے اور اس بارے میں جن محدثین سے فروگذاشتیں ہوئی ہیں یا انہوں نے تنگ نظری سے کام لیا ہے ان پرکڑی تقیدیں فرمایا کرتے تھے۔

دوسری اہم چیز جس پر حضرت زور دیا کرتے تھے یہ تھی کہ احادیث سے فروی مسائل استباط کرتے تھے۔ جن حضرات نے فقہی رائے قائم کرکے حدیث سے تائید لینے کی کوشش کی اس کی بھی سخت تر دید کرتے تھے، اور فر مایا کرتے تھے کہ حدیث سے فقہ کی طرف آنا چاہئے نہ کہ فقہ سے حدیث کی طرف، اسی اصول پر حضرت بہت سے مسائل میں محدثین وفقہاء پر نقد کیا کرتے تھے۔ درس بخاری شریف میں اس امر کو بھی خاص طور سے نمایاں فر مایا کرتے تھے کہ امام بخاری نے صرف اپنی فقہی رائے کی موافقت والی حدیثیں جمع کی بیں۔ دوسری فقہی آراء اور ان کی مؤیدا حادیث کو چھوڑ دیا ہے۔ برخلاف اس کے امام تر مذی،

ابوداؤ دومسلم وغیرہ نے دوسری آراء کے موافق ومؤید احادیث کوبھی درج کیا ہے۔ یہی دجہ ہے کہ تیجے بخاری میں نہ صرف حنفیہ بلکہ مالکیہ شافعیہ حنا بلہ کے خلاف بھی کافی ذخیر ہ موجود ہے اور دوسری کتب حدیث میں ہرمسلک کے موافق ومخالف حدیثیں ملتی ہیں۔

(۴) اختلافی مسائل میں وسعت نظر کے ساتھ انتہائی روا داری حضرت مرحوم کی زبردست خصوصیت تھی اور حضرت اس امر کی سعی بلیغ فرماتے تھے کہ اختلاف کی نوعیت کو سبک اور ہلکا کر کے سامنے لا یا جائے ۔اسکی ایک نمایاں مثال رفع پدین کا مسئلہ ہے جس پر ہمیشہ سے بحثیں ہوتی رہی ہیں اور بعض فقہائے احناف نے اس کو مکروہ لکھاہے مگر حضرت کی نظر میں بیسب نادرست اور حد سے تجاوز تھا۔ آپ نے حافظ ابو بکر جصاص رازی حنفی کی ا حکام القرآن سے عدم کراہت ثابت کی اور فرمایا کہ اس بارے میں پیقل سب سے زیادہ قابل اعتاد ہے۔ دوسرا حوالہ''بر ہان شرح مواہب الرحمٰن' کا دیا کرتے تھے جوفقہ حنفی کی متندومفید کتاب ہےاور دسرے اکابرعلائے مذاہب سے بھی یہی تصریحات نقل کرتے تھے کہ اختلاف صرف اولیت وافضلیت میں ہے مثلاً علامہ ابن عبدالبر مالکی سے اور علامہ ابن تیمیہ وابن القیم حنبلی وغیرہ سے۔امام بخاری کے رسالہ رفع یدین کا ذکر کرکے فرمایا کرتے تھے کہ انہوں نے اپنی عادت کے مطابق دوسر نقطہ نظر کو گرانے کے لئے یہ بھی دعویٰ کر دیا ہے کہ صحابہ کرام سے ترک وقع ثابت نہیں ہے۔ حالاں کہ خودان کے تلمیذر شیدامام تر مذی نے ہی اس دعویٰ کی تغلیط کر دی ہے۔انہوں نے کہا کہ ترک رفع کے قائل بھی بہت ہے اہل علم اصحابِ نبی و تابعین تصاور یہی مسلک سفیان واہل کوفہ کا ہے۔

حفرت شاہ صاحب نے اس مسکلہ کی تحقیق فرماتے ہوئے کی جگہ حافظ ابن ججر کی فروگذاشیں بھی پیش کی ہیں۔اس نقیح کے بعد ترک رفع کی احادیث پر بحث کرتے ہوئے حضرت عبداللہ بن مسعود کی حدیث جس کوعام محدثین اثر موقوف سے آگے ہیں بردھنے دیت تھے،حضرت الاستاذ نے اس کی وہ سند مہیا کی کہ محدثین کو چرت میں ڈال دیا۔ ظاہر ہے جس مسکلہ پر امام بخاری، حافظ ابن ججر "ایسے ماہرین فن نے پورے جماؤ کے ساتھ تحقیق کاحق ادا کیا اس پر حضرت کی تنقیحات و تحقیقات اور محدثانہ نفتد و جرح شاہ کارکی حیثیت رکھتی ہے اور

یمی حال اخفاء اور جہرآ مین، قر اُت فاتحہ خلف الا مام وغیر ہ نزاعی مسائل میں تحقیق کا ہے۔
(۵) حضرت الاستاذکی عادت مبارکہ یہ تھی کہ وہ تحقیق و بحث کے وقت اقد اررجال کی بہت رعایت فرماتے تھے مثلاً اوپر ہی کے مسئلہ میں آپ نے فقہ خفی کی مشہور کتب بدائع، کبیری، وغیرہ کے قول کرا ہیت رفع یدین کو مرجوح اور محق بصاص (م میسے) کے قول کورائح قرار دیا اور فرمایا کہ جصاص چوتھی صدی کے ہیں اور محقق شہر علامہ کرخی خفی (م ۲۳۸ھ) کے مملئہ ہیں علامہ کرخی خفی (م ۲۳۷ھ) کے مملئہ ہیں علامہ کرخی حدث امام طحاوی (م ۲۳۱ھ) کے معاصر سے لہذا بصاص بیان علامہ کرخی حدث امام طحاوی (م ۲۳۱ھ) کے معاصر سے لہذا بصاص کا مرتبہ بہت بلند ہے اگر چہ کبیری سے صاحب بدائع کا مرتبہ بہت بلند ہے ایسے ہی شمل الائمہ حلوانی (م ۲۲۸مھ) کے اقوال کو بعد کے فقہاء صاحب مدیہ وشارح حلی وغیرہ کی تنقیح وقیق پرتر جے دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ شمل الائمہ کا مرتبہ بات ملند ہے۔

تراوت کی بیس رکعتوں کے مؤکدہ ہونے کے بارے میں نقہائے حنفیہ کے بہت سے اقوال منقول ہیں اوران پر لمی لمی بحثیں چھٹری ہیں مگر حضرت شخ ابن الہمام کی فتح القدیر کے قول کور جیجے دیتے تھے کہ آٹھ رکعات مؤکدہ باقی بارہ مستحب کے درجہ میں ہیں ۔ یہ تمام بحثیں تفصیل کی طالب ہیں، میں نے صرف اشارات پراکتفاء کیا ہے منشاء یہ ہے کہ حضرت الاستاذ پرمحققانہ ومحد ثانہ رنگ غالب تھا اور اس کے ساتھ وہ محد ثین وفقہاء کے مرتبوں اور درجوں کا بھی خاص طور سے لحاظ فرماتے تھے۔

(۲) آپ کا پہندیدہ معمول حدیث کی شرح حدیث سے کرنا تھا۔ تاویل کے طریقہ کونا پہند کرتے تھے۔ چنا نچے حدیث تقتین وغیرہ کی شرح وقیق اسی اصول پر فرماتے تھے اور جوتا ویلیں دوسری صریح حدیثوں کے خلاف ہوتی تھیں ان کو بے تکلف رد فرما دیتے تھے۔ (۷) حضرت الاستاذ کو فتح الباری کے مباحث پر مکمل عبورتھا۔ اسی لئے حافظ ابن مجر کی فروگذ اشتوں پر بے دھڑک تقید کیا کرتے تھے۔ اسی کے ساتھ علامہ عینی حنفی کے بعض کی فروگذ اشتوں پر بے دھڑک تقید کیا کرتے تھے۔ اسی کے ساتھ علامہ عینی حنفی کے بعض تعقبات میں شدت اور نوک جھوک بھی پہندنہ تھی۔ چنا نچے ایک دفعہ عالم خواب میں ان سے ملاقات ہوئی تو اس کا شکوہ کیا جس پر علامہ عینی نے جواب دیا کہ یہ بات ان سے (یعنی حافظ ابن حجر سے ) بھی کہہ دو۔ مطلب بیتھا کہ اوّل زیادتی ان کی طرف سے ہوتی ہے جھے ابن حجر سے ) بھی کہہ دو۔ مطلب بیتھا کہ اوّل زیادتی ان کی طرف سے ہوتی ہے جھے

مدا نعت کرنی پڑتی ہے۔

(۸) آپ فن اساءالرجال کے بھی امام تھے اور ناموں کی تھیجے اور عام الفاظ کی تھیجے کا بھی غیر معمولی اہتمام فرماتے تھے کہ میں نے بڑے بڑے بڑے مؤرخوں کو بینام غلط پڑھتے سنا ہے۔وہ منیر کی جگہ منیر پڑھتے تھے۔

(۹) فن حدیث میں علل حدیث کی معرفت بھی نہایت اہم اور ضروری ہے۔ بعض محدثین کا حافظہ بہت تو کی،اسنادواساءالرجال پرعبور،الفاظ حدیث کے فروق پر بھی نظر کامل ہوتی تھی مگر علل حدیث پران کی نظر گہری نہیں ہوتی اور پوشیدہ علتوں پرانکی گرفت نہیں ہوتی۔ یہ بھی ایک محدث کے لئے بڑانقص ہے۔ حضرت الاستاذ میں خدا کے ضل سے یہ کی بھی نہیں تھی۔ ایک محدث کے لئے بڑانقص ہے۔ حضرت الاستاذ میں خدا کے ضل سے یہ کی بھی نہیں تھی۔ (۱۰) حضرت فرماتے تھے کہ امام اعظم کے علوم کو امام محرث نے مدوّن کر کے پھیلایا تھا۔ امام طحاوی نے ان علوم کو مدلل اور مبر بمن کیا اور میں نے ان دلائل و براہین کے لئے شواہد ومؤیدات جمع کردیا ہے کہ آج ومؤیدات جمع کردیا ہے کہ آج تھی کہی نہیں کیا تھا، تین بکس میری یا دواشتوں کے اس بیں۔

(۱۱) علم اصول وعقا کداور مسائل کلام میں بھی حضرت الاستاذ کا تبحر بے مثال تھا۔

اس فن میں امام بیہجی کی کتاب 'الاساء والصفات' بڑے پایہ کی مستند کتاب مانی گئی ہے۔ تاہم اس کے بعض تسامحات پر علامہ کوڑ گئے نے حواثی لکھ کرا حقاق حق اور دفت نِظر کے کمالات دکھلائے ہیں۔ اس طرح شیحے بخاری کی '' کتاب التوحید'' کے بہت سے موقعوں پر حضرت الاستاذ کے افا دات بھی تحقیقی شاہ کار کا درجہ رکھتے ہیں۔ افسوس ہے کہ حضرت کے درس بخاری شریف کے کلامی افا دات پوری طرح قلم بند نہیں ہوسکے۔ پھر بھی ان کا پچھ نمون انوار المحمود شرح ابوداؤ دمیں دیکھا جا سکتا ہے۔

(۱۲) حفرت الاستاذ کی علمی زندگی کا ایک بڑا کارنامہ ہرفن کے مشکل مسائل کاحل کرنا تھا۔ جس کے لئے ہرونت فکر وجبتو کیا کرتے تھے۔اسی ذیل میں مشکلات القرآن بھی آتی تھیں۔آپنے عمدہ تفاسیر اور قوبی احادیث وآثار کی روشنی میں قرآن مجید کی حل مشکلات کی نشاندہی فرما کرامت مرحومہ پراحسان عظیم فرمایا ہے۔اس میں قصہ ہاروت وماروت،

واقعهٔ حضرت داؤر وحقیقت یا جوج و ماجوج وغیره لائق مطالعه بین اور سوهٔ والنجم میں رؤیت
باری تعالیٰ کا مسکلہ بھی ہے۔''مشکلات القرآن' شائع ہو پچک ہے، جو حضرات تالیفی کا م
کرتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ اکثر شارحین مسائل مشکلہ کا ذکر تک نہیں کرتے کیوں کہ ان کو حل نہیں کرسکے حضرت الاستاذ کا خاص ذوق ہی ہے تھا کہ جن مشکلات کے حل کی طرف دوسروں نے توجہ نہیں کی ،ان سے ضرور تعرض کریں اور کافی وشافی جوابات مہیا کریں۔

(۱۳) مولوی مجمعلی صاحب لا ہوری کی تغییر قرآن اور ترجمہ بخاری اردوکی تلبیسات مطلع ہوکرا پے شاگر دول سے فرمایا کرتے تھے کہ اردو تحریر کی زیادہ سے زیادہ شق کریں۔ ضحیح ترجمہ وتغییر کے درس کو بھی عام کرنے کامشورہ دیا کرتے تھے۔ یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ میں نے اردو لکھنے کو معیوب سمجھا تھا۔ اب افسوس کرتا ہوں۔ مولانا آزاد کی تغییر 'ترجمان القرآن' شائع ہوئی تو بہت خوشی کا اظہار فرمایا اور فرمایا یہ تغییر انجیل کے طرز پر کبھی گئی۔ اور حضرت شخ الہند کے ترجمہ قرآن مجید کے ساتھ حضرت مولانا شبیر احمد عثاثی کے تغییری فوائد کی تحریر کے شائع ہوئے تو آپ کی مسرت دیکھنے کے قابل تھی۔ آپ نے ان تغییری فوائد کی تحریر کے دوران مولانا کی بڑی امداد بھی کی تھی اور برابر مشورہ دیا کرتے تھے۔

(۱۴) حضرت الاستاذ فقه کو اصعب الفنون فرمایا کرتے سے اور اس کی خوب خوب وضاحت کیا کرتے سے بعض مرتبہ یہ بھی فرمایا کہ میری ہرفن میں اپنی رائے ہے مگر فقہ میں نہیں ۔ شخ ابن ہمام کو اصول فقہ میں اعلی ورجہ کامتین بلکہ امام مانتے سے کین حدیث میں نہیں ۔ حدیث میں شخ جمال الدین زیلعی کے زیادہ قائل سے ۔ حضرت گنگوہ کی کوفقیہ النفس نہیں ۔ حدیث میں شخ جمال الدین زیلعی کے زیادہ قائل سے ۔ حضرت گنگوہ کی کوفقیہ النفس فرمایا کرتے سے اور بعض خصوصیات میں ان کوشامی پرترجے دیتے ہے ۔ حفی فقہ کی مشہور کتاب 'بدایع الصنایع'' کے متعلق فرمایا کرتے سے کہ یہ کتاب فقیہ النفس بنانے والی ہے۔ کتاب 'بدایع الصنایع' کے عادت تھی کہ جس فن کا جو مسئلہ ہوتا اس کی پوری تحقیق فرمادیا

کرتے تھے۔ (۱۶) شخ اکبرمحی الدین ابن عربی اور علامہ ابن تیمیہ سے یکسال احترام کا تعلق حضرت الاستاد کی لا جواب خصوصیت تھی۔ (۱۷) حضرت کوعلوم ظاہری کےعلاوہ علوم باطنی میں بھی کمال حاصل تھا۔ کیکن انتہائی اخفاء کی وجہ سے ان کا بیر کمال ظاہر نہیں ہوتا تھا کہ اس میں دوسری وجوہ کے علاوہ شاید عام مشاتخ طریقت کی پورشوں کا بھی وخل تھا۔

(۱۸) ہیئت قدیم کی نسبت سے ہیئت جدید کو اسلام سے زیادہ قریب سمجھتے تھے اور دونوں پرآپ کو کامل عبور تھا۔

(۱۹) پیٹاور کے خطبہ صدارت''جمعیۃ علمائے ہند'' میں دارالاسلام، دارالحرب اور دارالامن کی تحقیق اپنے انداز کی نرالی تحقیق ہے اور دوسر نے کمی وملی مسائل پر جو پچھارشادات فرمائے ہیں وہ آپ کی سیاس بصیرت پرشاہدِعدل ہیں۔

(۲۰) مجہتدانہ نظرر کھنے کے باوجود پختہ حنفی تھے اور کوشش کرتے تھے کہ حنفیہ کے اس مسلک کی دلپذیر وضاحت کریں جواقر ب الی الحدیث ہے۔

(۱۲) ایک دفعہ میر سے سامنے ایک بڑھے خلی عالم سے فرمایا کہ میں امام اعظم کا اس کئے مقلہ نہیں ہوں کے ان کوسب سے بڑاعالم مانتا ہوں بلکہ اس لئے ہوں کہ انکا مسلک بھی حدیث کے مطابق ہے اور میر ہے بڑے بھی حذیث سے حضرت کے زمانہ صدارت دارالعلوم دیو بند میں ایک مشہور عالم مصری محدث علی جذبی جود صحیحین کے حافظ سے مصر سے سورت اور رائد براآئے بھر دیو بند بھی پہنچ اور حضرت الاستاذ کے درس بخاری شریف میں گی روز تک شرکت کی ۔ اثنائے درس میں سوالات بھی کرتے رہے اور حضرت جوابات دیتے رہے اور آپ نے پورادرس ان کی رعایت سے عربی میں ہی دیا تھا۔ اس کے بعد علامہ مصری نے کہا کہ میں نے عرب ممالک کا سفر کیا اور بڑے بڑے محد ثین سے ملا اور ان کے ساتھ حدیثی مباحث کئے ہیں، خود مصر میں کئی سال حدیث کا درس دیا ہے لیکن میں نے اب تک حدیثی مباحث خود مصر میں کئی سال حدیث کا درس دیا ہے لیکن میں نے اب تک اس شان کا محدث نہیں دیکھا جوامام بخاری، حافظ ابن جحر، علامہ ابن تیمیہ، ابن حزم وشوکا نی وغیر کے نظریات پر نقیدی نظروی کا کہ کرسکتا ہو۔ اور ان حضرات کی جلالت قدر کا پورالحاظ رکھ کر بحث و تحقیق کا حق ادا کر سکے ۔ میں نے ان کو ہر طرح بند کرنے کی سعی کی لیکن ان کے کربحث و تحقیق کا حق ادا قان، ذکا و ت اور حسن نظر سے جیران ہوگیا۔ علامہ موصوف نے استحصار علوم، تیقظ، حفظ و انقان، ذکا و ت اور حسن نظر سے جیران ہوگیا۔ علامہ موصوف نے استحصار علوم، تیقظ، حفظ و انقان، ذکا و ت اور حسن نظر سے جیران ہوگیا۔ علامہ موصوف نے

دارالعلوم میں تین ہفتے قیام کیا اور حضرت الاستاذ سے برا بر استفادہ کرتے رہے اور سند حدیث بھی حاصل کی ۔ یہ بھی کہد دیا کہ اگر میں حلف اٹھالوں کہ شاہ صاحب امام ابوحنیفہ ؓ سے زیادہ علم رکھتے ہیں تو مجھے امید ہے کہ حانث نہ ہوں گا۔ حضرت شاہ صاحب کو یہ جملہ کسی نے پہنچایا تو بہت نا راض ہوئے اور فر مایا کہ جمیں امام صاحب کے مدراک اجتہادتک قطعار سائی نہیں ۔ ہے۔ امام اعظم کا اتباع میرے لئے وجہ فخر ہے۔

(۲۲) حضرت الاستاز معقول وفلسفہ میں بھی کامل دستگاہ رکھتے تھے۔ابطال جزءلا یہ خول کے خطرت اللہ اللہ اللہ کا مام مسئلہ ہے۔ تمام فلاسفہ اس کے ابطال پر متفق ہیں ۔حضرت نے فلسفہ کے اس دعویٰ کی اس وقت دھجیاں اڑائی تھیں جب کسی نے ایٹمی توانائی کا نام بھی نہیں سناتھا۔ رحمہ اللّدر حمۃ واسعة ۔

(۲۳) درس بخاری شریف میں نہ صرف علوم حدیث پر کلام فر ماتے تھے بلکہ دوسرے اہم مسائل پر بھی سیر حاصل بحث کرتے تھے۔اس طرح سے مجموعی اعتبار سے آپ سے قبل کسی کا یہ جامع طریقہ ، درس نہیں رہا ہے۔

(۲۲)جہاں تک فنو نِ حدیث کا تعلق ہے میر سے خیال میں حضرت الاستازُ کا اتقان اور وسعت نظر علامہ شخ جلال الدین سیوطیؓ سے بردھ کرتھی۔

(۲۵) حافظ ابن حجر کی کمزوریوں کی نشاند ہی درس بخاری میں خاص طور سے فر مایا کر تے تھے اور فر مایا کرتے تھے کہ حنفیہ کے موافق احادیث کو اپنے مواقع سے ہٹا کرادھر ادھر چھیانے کی کوشش کرتے ہیں۔

(۲۲) عربی کے بے شاراشعاریاد تھاوران سے جابجااستدلال فرمایا کرتے تھے۔ خود بھی عربی وفاری کے بلند پایہ شاعر تھے۔آپ کی بہت نظمیں اور نعیش مشہور ومعروف اور مقبول ہیں۔ضوب المحاتم علی حدوث العالم آپ کی فنی حذاقت کی زندہ مثال ہے۔ ڈاکٹر علامہ اقبال مرحوم نے بھی اس سے استفادہ کیا ہے۔

(۲۷) حفرت الاستاذ کے علمی عملی کمالات کی جامعیت کے لئے بیہ مندسب سے بڑی ہے کہ حفرت شخ الہندمولا نامحمود الحسن صاحبؓ نے آپ ہی کوصدارت دارالعلوم دیو بند کے

کئے اپنا قائم مقام اور نائب نامز دکیاتھا۔اس سے حضرت کے نورِ باطن کا اندازہ ہوتا ہے۔ حدمت حدد میں منافق سے زیاقی سے انہ سے کاللہ میں مانسانہ

(۲۸) حضرت کے ذاتی اوصاف و کمالات بھی بلند پاپیہ تھے اوران کمالات واوصاف علم کی گئیں۔ موادرہ تھا

(۲۹) چېرهٔ انور پرعجیب طرح کا نور برستا تھا۔گفتار، رفتار، کردارسب ہی اُسوہُ نبوی ملیدی سل سروں مصرورہ اس بریق

صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے قالب میں ڈھلے ہوئے تھے۔

(۳۰) تواضع واکساری اس درجہ تھا کہ اس کی نظیر مشکل سے ملے گی۔ دارالعلوم دیوبند
کے تاریخی اختلافات کے زمانہ میں جب حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی کو حضرت الاستاذ
کی جگہ لا یا گیا تو طلبہ کا بے حد اصرار تھا کہ خانقاہ کی مسجد میں بخاری شریف کا درس دیا
کریں لیکن حضرت شاہ صاحب اس کے لئے کسی طرح رضامند نہیں ہوئے۔ جب بہت ہی
اصرار کیا گیاتو فرمایا کہ حدیث کی کوئی چھوٹی کتاب پڑھادوں گا بخاری نہیں۔ اس سے
حضرت کے وسعت ظرف اور وسیح القلبی کا بھی اندازہ ہوسکتا ہے۔

ُ (۳۱) حضرت الاستاذکی مجلس غیبت وعیب گوئی سے پاک ہوتی تھی۔اس بارے میں بہت ہی محتاط تھے۔سخت آزمائش کے موقع پر بھی اس اصول پر قائم رہتے تھے۔ بار ہا دیکھا گیا ہے کہ مجمع بیٹھا ہوا ہے اور کسی نے کسی کے متعلق کوئی ایسی بات کہی جو حضرت کی رائے میں غیبت کی حدود میں آتی تھی تو حسبنا اللہ کہہ کر مجمع سے اٹھ جاتے تھے۔

(۳۲) اپنے ہم عصروں اور رفیقوں کے ساتھ بہترین سلوک کے عادی تھے ایک زمانہ میں مولا نا عبید اللہ سندھیؒ کے ساتھ چند مسائل کا اختلاف پیش آیا تھا جس سے پچھ باہمی رنجش بھی پیدا ہوگئ تھی ان کو مکہ معظمہ خط لکھ کر معذرت جا ہی اور لکھا کہ غلط فہمیوں کے تحت آپ کے خلاف کچھ کہا تھا، اس کو معاف کریں۔

" (۳۳) حق وصدافت کی راہ سے سرموانحراف پر قادر نہ تھے۔اختلاف دیو بند کے زمانے میں سخت سے سخت آزمائشوں سے گذر سے اور جسمانی وروحانی اذبیتیں برداشت کیس مگر کلمہ منت سے روگر دانی نہیں کی۔

(۳۴) اینے بڑے کے احرّ ام واکرام میں غیر معمولی اہتمام فرماتے تھے۔میرے

والد ماجد حضرت مولاً نامفتی عزیز الرحمٰن صاحب قدس سره سے تعلق تھا۔ سفر میں ان کوامیر بناتے اورا دب واحتر ام حدسے زیا دہ فر ماتے تھے۔

(۳۵) آپ کے ادب واحر ام کی شان اکا برتک ہی محدود نہتی بلکہ درس صدیث کے دارالحدیث تشریف لے جاتے تھے، تو حدیث کے ادب کے خیال سے پہلے وضو فرماتے جس میں خاص طور سے مسواک خوب کرتے تھے اور حالانکہ تمبا کو اور پان کی بہت عادت تھی گردوران درس میں جوبعض اوقات کی کئی گھنٹوں کا ہوتا تھا پان نہیں کھاتے تھے۔ عادت تھی گردوران درس میں ہوبعض اوقات کی کئی گھنٹوں کا ہوتا تھا پان نہیں کھاتے تھے۔ طرف مائل تھیں ہمیشہ سے آزاد رہا ہوں یہاں تک کہ فقہی مسائل میں بھی آزادی کی طرف مائل تھا اور اگر حضر سے الاستاذ سے جہل کا یقین ہوگیا۔ میں نے قلت فرصت و نا کا شکر ہے کہ ان کے فیض صحبت سے اپنے جہل کا یقین ہوگیا۔ میں نے قلت فرصت و نا مازی طبع کے باوجود کوشش کی کہ حضر سے الاستاذ کے فضائل و کمالات کا تھوڑ اساعکس پیش کروں گر ظاہر ہے کہ بید حضر سے گل تواں گفت و لے چید ن نیست

(۳۷) حضرت الاستاذگی زندگی کا ایک نهایت ایم کارنامه فتنه و تا اینت کاسد باب به به بیست کرد مانی میں جس قوت وشدت سے رونما ہوا اور برکش سامراح کی نصرت وحمایت سے پروان پڑھا، پھر بانی فتنہ مرزا غلام احمد قادیا فی نے جودلاکل اپنی صدافت کے لئے پیش کئے۔ ان سے علائے وقت کا بھی مرعوب ہو جانا ایسے حالات تھے کہ تی و باطل میں امیاز دشوار ہوگیا تھا۔ حضرت نے اس بارے میں اپنی تمام تو جہات مرکوز کردیں اور علائے امت کواس فتنہ کے مہیب وخطرات سے آگاہ کیا۔ قادیا فی دلائل کے دجل وفریب کو علائے امت کواس فتنہ کے مہیب وخطرات سے آگاہ کیا۔ قادیا فی دلائل کے دجل وفریب کو وزول سے علیہ السلام کے بنیا دی عقائد کو متحکم دلائل کے ساتھ پیش کیا۔ ختم نبوت اور حیات وزول سے علیہ السلام اور التصویح بما تو اتو فی نزول الا سلام فی حیات عیسیٰ علیہ السلام اور التصویح بما تو اتو فی نزول المسیح میں قرآن وحدیث کے علاوہ نقول کا اتنا بڑا ذخیرہ جمع کر دیا کہ رہتی دنیا تک ان المسیح میں قرآن وحدیث کے علاوہ نقول کا اتنا بڑا ذخیرہ جمع کر دیا کہ رہتی دنیا تک ان مائل میں اضافہ کی ضرورت پیش نہ آئے گی۔ آپ کی بیتمام تالیفات اسلامی ممالک میں اضافہ کی ضرورت پیش نہ آئے گی۔ آپ کی بیتمام تالیفات اسلامی ممالک میں

گئیں جن سے وہاں کے علماء وعوام بھی متاثر ومستفید ہوئے اور الحمد الله آج پوری دنیائے اسلان آدنیت کوخالص زیغ والحاد تسلیم کرنے پر متحد ومتفق ہوگئ ہے۔

مسئلہ ختم نبوت پر آپ کی ایک گراں مایہ تالیف خاتم النبیین ہے جو آپ نے تقریباً عالم نزع میں تالیف فرمائی تھی۔ یہی آپ کی آخری علمی و تحقیقی کاوش ہے جو آپ نے فاری زبان میں خاص طور پراینے وطن تشمیر کے لئے تحریر فرمائی تھی۔

(۳۸) تحقیق مسائل میں حضرت الاستاذ کا معیار نہایت اعلیٰ وار فع تھا۔ حضرت کسی بھی اہم مسلدی تحقیق کے وقت قرآن وسنت کے بعد تیرہ سوسال کے اکابر ملت کے فیصلوں پر نظر ڈا لئے تھے اور ان کے مراتب کے لحاظ سے ان کے فیصلوں کی قدرہ قیمت قائم کرتے تھے۔ تمام مطبوعہ اور غیر مطبوعہ لڑ بچر جومیسر ہوسکتا تھا وہ آپ کے سامنے تھا۔ ان کے فیصلوں کو تیجے طور پر سجھنے میں بھی اگر کسی سے کوتا ہی ہوئی ہے تو وہ بھی نظر میں تھی اور اسکی نشاند ہی فر ما کر تھے کرتے سے۔ بہی تحقیق کا طریقہ ہم نے اپنے قریبی دور کے حقق علامہ کوثری کا بھی دیکھا ہے۔

(۳۹) حضرت الاستاذ کے وسعت مطالعہ کی شان بھی عجیب تھی۔خود فرماتے تھے کہ اب بعض کتا ہیں نئی طبع ہوکر مصر وغیرہ سے آتی ہیں۔ کئی کئی جلدوں کا مطالعہ کرتا ہوں تو بہت کم کوئی نئی بات حاصل ہوتی ہے۔ تقریباً ساری مطبوعات کا مطالعہ فرما چکے تھے اور اس شان سے کہ ان کے مضامین صفحہ وسطر تک کے حوالہ کے ساتھ دسیوں برس تک آپ کے حافظہ میں موجودر ہے تھے۔ کیوں کہ کثر سے مطالعہ کے ساتھ حافظہ بھی بے نظیر تھا۔

( به ) حضرت کوکسی بھی محقق کی اگر کوئی چیز زیادہ کھنگتی تقی وہ اس کا تفر دہوتا تھا۔
حضرت کا نہایت بسندیدہ اور فطری و ذوق سلیم بیتھا کہ جمہور امت اور سلف کے خلاف کوئی
بات اختیار نہ کی جائے۔ اور اس معیار سے اگر وہ کسی بھی بڑے شخص کا تفر دملا حظہ فر ماتے تو
اس کی نشاندہ ہی اور نفذ ضرور فر ماتے ہے۔ حتی کہ اپنے اسا تذہ واکا برکی بھی الیمی کوئی بات
ہوئی تو نرم انداز میں اس سے اختلاف کا اظہار ضرور فر ما دیا کرتے ہے۔ اگر بہ نظر انصاف
دیکھا جائے تو حضرت کی ایک بہی خوبی دوسری سب خوبیوں سے فائق تھی۔
دیکھا جائے تو حضرت کی ایک بہی خوبی دوسری سب خوبیوں سے فائق تھی۔
اب اپنی گذار شات کوان سطروں پرختم کرتا ہوں۔

محترم شخ محرع براللہ صاحب کی ہدایت پرآل جوں وکشمیر مسلم اوقاف ٹرسٹ نے اس سیمینار کا اہتمام کر کے بہت بڑا کام کیا ہے۔ حضرت الاستاذ علامہ محرا نورشاہ کی ذات گرامی کشمیر ہی کے لئے نہیں پورے ملک بلکہ پوری دنیائے اسلام کے لئے مایہ صد نازہتی تھی۔ ایسا جامع کمالات صدیوں میں پیدا ہوتا ہے۔ میرے خیال میں حافظ ابن مجرع سقلانی کے بعد سے اتنا بڑا محدث جس کی نظر حدیث اور اس سے متعلق فنون پر اتنی و سیجے اور عمی ہوئیں آیا تعالمہ نا الکوثری کے بیانات اس سلسلہ میں لائق مطالعہ ہیں۔ جیسے جیسے وقت گذریگا اور علم و تحقیق کے قدم آگے بڑھیں گے اندازہ ہوگا کہ اوقا ف اسلامیہ نے یہ فتی عظیم الثان علمی خدمت کی ہے۔ اس مرحلہ پر میں شخ صاحب اور ان کے رفقائے کا رکومبار کباد دیتا ہوں۔ وادی کولا ب کوسلام جس نے ایسے عدیم المثال محدث کی اپنی آغوش میں پر ورش مول کی حضرت الاستاذ کی کوئی یادگار ان کے شایان شان سو پور یا سرینگر یا کسی دوسرے منا سب مقام پر قائم ہونی چاہیے۔ وار العلوم دیو بند میں بھی حضرت الاستاذ کے نام پر کوئی تھوں یادگار قائم ہونی خروری ہے۔

## حضرت شاه صاحب في عهدآ فريشخصيت

(ز:حفرت العلام مولاناسعیداحدا کبرآبادی سابق صدر شعبهٔ دینیات مسلم یو نیورشی علی گڑھ

حضرت الاستاذ العلام مولا نامحمه انورشاه الشميري رحمة الله عليهاس صدى ميس آيية من آيات الله اور حجة من حجج الهيه تتھ\_اسيغلم ونضل، وسعت مطالعه، وقت نظر، غيرمعمولي قوت حافظ اور حفظ وا تقان علم کے باعث عبقری یا (GENIUS) تھے۔ آپ کے اوصاف و کمالات یزار باب علم نظرنے بہت کچھاکھا ہے کیکن حق بیہ ہے کہ حق اب بھی ادانہ ہواایک برے سے بڑے انسان کی عظمت کا دارومداراس بات پر ہوتا ہے کہ اس نے کسی عہد جدید کی تخلیق کی یانہیں اوراگر کی تو کس حد تک؟ انگریزی میں اس کو HISTORY یا EPOCH MAKING کہتے ہیں،آ ہے ہم اس حیثیت سے شاہ صاحب کی شخصیت کا جائزہ لیں۔ شُاه صاحبٌ کا زمانه وه تھا جب کہ غیر منقسم ہندوستان میں بڑے بڑے علاءاور مدارس عربيه موجود تصلیکن ان مدارس میں حدیث کی تعلیم اس طرح پر ہوتی تھی گویا حدیث فقہ کے تابع تھی، مدرس کی تقریر زیادہ تر احادیث سے اپنے فقہی مسلک کی تائید اور دوسر نے فقہی مها لک کی تر دید پرمشتل ہوتی تھی نہ اسانید وطرق کا اہتمام ہوتا تھا اور نہ اساءالرجال کا، علاء کا حال عموماً بیرتھا کہ یک فنی ہوتے تھے اگر کسی کو حدیث وتفسیر سے اشتغال ہے تو شعر وادب میں زیادہ درخوزہیں،اگرشعروادب میں کمال حاصل ہے تومنطق سے بہرہ ہیں۔ اگر بیسب کچھ بھی ہے تو فقہ سے مناسبت نہیں اور اگر ہے بھی تو معلومات صرف اپنے فقہی ملک کے احکام اور ان کے دلائل و براہین تک محدود ہیں۔دوسر نے فقہی مسالک اور ان کے مآخذیرِ نگاہ نہ ہوتی تھی،مطالعہ درسیات اور ان کےشروح وجواشی تک محدود ہوتا تھا۔ مخطوطات کی دنیاان کی دسترس سے باہرتھی ،ان کےمطالعہاور تحقیق وطیص کا کوئی ذوق نہتھا۔ اس عالم میں حضرت الاستاذ العلام مندِ درس پرجلوہ افروز ہوئے۔ درس حدیث میں

حسب ذیل چند در چند نمایاں تبدیلیاں ہوئیں۔

(۱) آپ اسانید وطرق، متون کی صحت اور راویوں کے حالات کی تحقیق و تلاش پر بہت زور دیتے تھے، اور اس کا اتنا اہتمام تھا کہ ناموں کے تھے تفظ کا بھی خیال رکھتے تھے مثلاً کثیر زبیر ایسے نام ہیں جن کا تلفظ کئی طریقوں سے ہوسکتا ہے حضرت کو پورے ذخیر ہ اساء الرجال میں یہ معلوم تھا کہ اس نام کا تلفظ کہاں کیا ہے؟ اور کہاں کیا؟ اپنی تحقیق پر اتنا اعتاد تھا کہ جو کچھ فرماتے تھے، پورے تزم ویقین کے ساتھ فرماتے تھے، چنا نچہ زبیر نام کے سینکڑوں راوی ہیں لیکن آپ نے ایک مرتبہ درس بخاری میں فرمایا صرف حدیث ام رفاعہ میں عبد الرحمٰن بن ذَبیر ہے۔ اس کے علاوہ اور جہاں کہیں بینا م آیا ہے، وہاں ذُبیر ہے نہ کہ میں عبد الرحمٰن بن ذَبیر ہے۔ اس کے علاوہ اور جہاں کہیں بینا م آیا ہے، وہاں ذُبیر ہے نہ کہ شرحہ کا میں بوری قطعیت اور حزم ویقین کے ساتھ وہی شخص ایک فیصلہ کن بات کہ سکتا ہے جس نے کمال ثرف نگائی سے احادیث اور شخص ایک فیصلہ کن بات کہ سکتا ہے جس نے کمال ثرف نگائی سے احادیث اور اساء الرجال کے پورے ذخیرہ کو کھنگال ڈالا ہو۔

(۲) اساء کے جی تفظ کے بعد راویوں کے جرح و تعدیل کا معاملہ آتا ہے، اس سلسلہ میں حضرت الاستاذ کا معمول یہ تھا کہ کتب اساء الرجال میں کسی راوی کی جرح و تعدیل میں جو پھی کھا ہوتا تھا صرف ای پراکتھا نہیں کرتے تھے بلکہ خود اس کے حالات کا سراغ لگا کراور اس کے حالات کا سراغ لگا کراور اس کے حالا و مثالب اور اس کے وجوہ و اسباب کا تجزیہ و تحلیل کر کے اس کے متعلق اپنی آزاد رائے قائم کرتے تھے چنا نجہ ارباب نظر کو معلوم ہے کہ واقدی اور ابن اسحاق دونوں محدثین میں کتے برن مام شافع کی تو اول الذکر کو جھوٹ کی پوٹ 'مطیعة الکذب'' کہتے ہیں، میں امام شافع کی تو اقدی کی عمر زیادہ ہوگئ تھی حافظ کمزور ہوگیا تھا اور اس پر سم یہ کہا کہ ان کی بیاض جس میں احادیث درج تھی ، ضائع ہوگئ اس بناء پر اب وہ محض اپنی مواد کہا تھا ورائین کی بیاض جس میں احادیث درج تھی ، ضائع ہوگئ اس بناء پر اب وہ محض اپنی مواد اشت سے جوروایت کرتے تھے اس میں اختلاط اور تلبیس پیدا ہوجاتی تھی ۔ پھر فر مایا کہ عدیث میں وہ تقداور متقن نہ ہول کین مغازی میں ان کی امامت سے انکار نہیں کیا جا سکتا۔ مدیث میں وہ تقداور متقن نہ ہول کین مغازی میں ان کی امامت سے انکار نہیں کیا جا سکتا۔ اس طرح ابن اسحاق کی نسبت آپ کی رائے تھی کہ وہ محدثین کے نزد یک مقبول نہیں ہیں ایک طرح ابن اسحاق کی نسبت آپ کی رائے تھی کہ وہ محدثین کے نزد یک مقبول نہیں ہیں اس کی طرح ابن اسحاق کی نسبت آپ کی رائے تھی کہ وہ محدثین کے نزد یک مقبول نہیں ہیں اس

کین بحثیت مورخ کے ان کا مرتبہ ومقام مسلم ہے، اگر کسی کتاب میں نام غلط چھپا ہوتا تھا تو اس کا تھے کرتے اور اس سے متنبہ فرماتے تھے، چنانچہ تخر تخ زیلعی میں ایک جگہ راوی کا نام زمویہ بالزاء المعجمہ حجب گیا ہے۔ تو آپ نے فرمایا بیرکا تب کا سہو ہے۔ ورنہ اصل نام راء مہملہ کے ساتھ رحمویہ ہے۔ (العرف الفذی: ص: ۱۱۵)

(۳) راویوں کے ناموں کی صحیح اوران کے اسباب جرح وتعدیل کی تحقیق کی طرح ایک حدیث جتنے اسانید وطرق سے مروی ہوتی تھی، حضرت شاہ صاحب ان سب پر بالاستیعاب الگ الگ کلام کرتے اوران کا مرتبہ ومقام تعیین فرماتے تھے۔ یہی حال متون حدیث کا تھا۔ ایک متن کے جتنے کلا ہوتے آپ ان کوجع کرتے اورایک ہی متن میں الفاظ میں جوردوبدل ہوتا۔ اس کی مکمل نشا ندہی کرتے تھے۔ اس طرح ایک حدیث چھن چھن جو کر دوبدل ہوتا۔ اس کی مکمل نشا ندہی کرتے تھے۔ اس طرح ایک حدیث چھن جھنا کرسامنے آ جاتی تھی اوراب وہ اس قابل ہوجاتی تھی کہ اس سے متعلقہ فقہی مسئلہ کے استنباط واسخر اج کے وقت اس کی صحیح پوزیش متعین کی جاسکے۔ اس سلسلہ میں محد ثین وفقہاء سے اگر بھول جوک ہوجاتی تھی تو آپ اس کی طرف بھی اشارہ کرتے جاتے تھے، چنانچہ آپ کی تر ندی اور بخاری کی دری تقریب میں جن کو آپے لائق وفائق تلا فدہ نے مرتب اور آپ کی تر ندی اور بخاری کی دری تقریبے بی مثالوں سے بھری پڑی ہیں۔

(۳) چوں کہ احادیث اس پیغیر برق صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات وفرمودات کا مجموعہ ہیں۔ جس نے خودا پیئے متعلق فرمایا تھا، او تیت جو امع الکلم و انا افصح العرب و العجم۔ اس بناء پر کلام نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کو کما حقہ بجھنے کے لئے عربی لغت، اس کے محاورات وضروب الامثال، مختلف اسالیب بیان اور فن معانی وبیان وبلاغت میں درک وادراک ونبوغ ومہارت کی ضرورت ہے۔ حضرت شاہ صاحب کوان تمام چیزوں کا فطری اور بہت اعلیٰ ذوق تھا۔ چنانچہ درس میں آپ ان مسائل پر بھی کثرت سے کلام کرتے تھے اوراس دیدہ وری اور فی بصیرت کے ساتھ کہ معلوم ہوتا تھا کہ گویا سعد اللہ میں تفتاز انی یا عبد القاہر جرجانی دینت منددس ہیں۔

(۵) قرآن مجید اوراحادیث میں کثرت سے ائمہُ قدیمہاورمختلف تاریخی واقعات

وحوادث کاذکر آیاہے، حضرت شاہ صاحبٌ ان پر سے سرسری نہیں گذرتے تھے، بلکہ اپنی عادت کے مطابق کتب قدیمہ اور قدیم مآخذ کی روشی میں ان میں سے ایک ایک چیزگی تاریخی وجغرافیا کی تحقیق کرتے اوراہے بیان فرماتے تھے۔اس طرح بخاری میں فلسفہ اورعلم كلام كے سينكڑوں مسائل تھيلے ہوئے ہیں۔ جب وہ آتے تو اس وقت حضرت الاستاذكي روانی طبع دیدنی ہوتی تھی معلوم ہوتا تھااشعری اور ابن رُشد کی روح قلب انوری میں بول رہی ہے۔حضرت الاستاذُ مروّجہ اصطلاح میں خطیب یا مقررتہیں تھے، جو بات بھی کہتے جی تلی کہتے اور جُوضمون بھی بیان فرماتے اسے ناپ تول کر بیان فرماتے تھے اس میں حشو وزوا کد نہیں ہوتا تھا۔وہ اعادہ و تکرار کے نقص سے پاک اورسر تاسرمواداورمعلومات سے پڑ ہوتا تھا، پھر کوئی بات بھی بغیر سنداور تحقیق کے نہیں ہوتی تھی۔زیر بحث و گفتگوموضوع کا ہرجز مدلل اورمبر ہن ہوتاتھا یہاں تک کہ درمیان میں موضوع کی خشکی دور کرنے کے لئے آپ بھی ظرافت یا بذله شجی کا مظاہرہ بھی فرماتے تو اس میں شعروادب یا کسی اور کہانی کی حیاشتی ہوتی تھی۔حضرت شاہ صاحب کا کلام سیح معنی میں اطناب ممل اور ایجا زخل سے دور قَلَّ وَ دَلَّ کا نمونہ ہوتا تھا، جوعین بلاغت ہے۔ بعض اوقات سوچتا ہوں تو خیال گذرتا ہے کہ حضرت الاستاذ كامیخصوص طرز كلام اس لئے تھا كه آپ سيرت وصورت، فضائل وشائل نبی صلی الله علیہ وسلم کا پیکر تھے، یہاں تک کہ شائل تر مذی میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رفتار کے متعلق مذكور ب، كانما ينحد رمن صبب يعنى ايبامعلوم موتاتها كه كويا آپ اونچاكى پر سے اتر رہے ہیں، حضرت شاہ صاحبؓ جب اپنے کمرہ سے مسجدیا درس گاہ تشریف لاتے تھے تو میں ممکنی باندھ کر دیکھتا رہتا تھا۔ یوں کہ مجھے اس رفتار میں طرز خرام نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کاعکس نظر آتاتھا۔ سیرت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اس طبعی مماثلت کا بیااثر حضرت الاستاذ كے طرز كلام ميں نظرة تا تھا آنخضرت صلى الله عليه وسلم كى تقر رمخضر مگر ( TO THE POINT) ہوتی تھی اور کثرت کلام آپ کو سخت ناپیند تھی۔ارشاد ہوا۔

اِنَّ اَبْغَضَكُمْ اِلَىَّ الْثَرِثَارُونِ المنقيهقون المتشدقُون حضرت ثاه صاحبُكا بھی طبعًا ای پڑمل تھا۔ حضرت شاہ صاحب کی طبیعت بے متجسس مخص اور تحقیق پندھی، ہر چیز جس سے واسطہ بردتا اس کی حقیقت و ماہیت کومعلوم کرنے کی کوشش کرتے تھے، ایک مرتبہ تشمیر کے خصی مرغ کاذکرا گیا تواس کی دسیوفتمیں اوران کےخواص بیان کردیئے۔ کسی پھل یا کسی حیوان کا ذکر آیا اوراس برفور أایک کچردے دیا۔ معلوم ہوتا تھا کیم النبا تات (BOTANY) اور علم الحیو انات (ZOOLOGY) جن پر متقد مین عرب کی کافی تصنیفات ہیں وہ بھی مطالعہ سے گذر چکی تھیں۔ ذہانت و فطانت خدا داد کے ساتھ حافظہ اس بلا کا تھا کہ جو کچھ پڑھ لیا یا معلوم کرلیا حافظہ میں جم گیااورنسیان و ذہول ہے محفوظ ہو گیا ،اسی بناء پر جتنا بھی علم تھا ہروفت متحضر تھا۔طبیعت ذرا ادھرمتوجہ ہوئی اورمعلومات کا چشمہ اُلینے لگا۔سائنس ہمارے زمانہ میں فطرت کی نیرنگی کا عجیب وغریب مظہر ہے اس نے کا تنات کارخ بدل دیا اور انسان كى فكرونظر ميں انقلاب عظيم پيدا كرديا ہے، اس بناء بريوں كرممكن تھا كەحضرت الاستاذكى طبع وقاد ومجسس کواس طرف توجه نه هوتی ،آپ انگریزی یا کوئی اورمغربی زبان نہیں جانتے تھے، کیکن عربی میں کس چیز کی کمی ہے سائنس کے باوا آدم آئزک نیوٹن ( IZAC NEWTON) کی کتابوں کا عربی میں ترجمہ ہو چکا ہے، اور سائنس پر بچھاور کتابیں بھی عربی میں چھپی ہیں۔حضرت شاہ صاحبؓ نے ان سب کتابوں کومنگوایا انہیں بکمال توجہ پڑھا اوران کتابوں کےمضامین پراس درجہ حاوی ہوگئے کہ عصر کے بعد سائنس کا با قاعدہ درس دینا شروع كرديا جس ميں مولانا بدرعالم ،مولانا محمد حفظ الرحمٰن ، اورمولا نامفتی عتیق الرحمٰن عثمانی شریک ہوتے تھے۔ساتھ ہی علامہ جو ہرطنطاوی کی دس بارہ جلدوں میں تفسیر جواہرالقرآن جوسائنس کے مختلف علوم وفنون سے بھری پڑی ہیں،اس کواز اوّل تا آخر حرفا حرفا پڑھااور جیما کہ فرمایا کرتے تھے اس سے متاثر ہوئے تو اب سائنس کی معلومات اور اس کے دقیق مباحث ومطالب کے علم میں اور وسعت بیدا ہوگئی،فرق صرف بیرہ گیا کہ حضرت الاستاذ کا سائنس کاعلم جو کچھ بھی تھانظری (THEORITICAL ) تھا،کسی تجربہ گاہ یا لیبارٹری کے میسر نہ ہونے کے باعث اس کاعملی تجربہ (PRACTICAL EXPERIENCE) نہ کرسکے تھے۔لیکن اس نظری علم میں ایسی مہارت بہم پہنچائی تھی کہ سائنس کے اساتذہ اور طلباء اس کا اعتراف کرتے تھے، چنانچہ مولانا بدرعالم صاحب کے بھانجہ سید محموقیل صاحب جوعلی گڑھ سلم یو نیورٹی کے فرسٹ کلاس اور نہایت قابل بی ایس ی (R.Sc.) تھے انہوں نے خود مجھ سے بیان کیا کہ ایک مرتبہ وہ دیو بند آئے اور حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوکر ایقر جس کوعر بی میں اثیر کہتے ہیں اس کے متعلق چند سوالات کئے تو حضرت شاہ صاحب نے ان سوالات کے جواب میں جوتقریر کی سید محموقیل کہتے تھے کہ وہ ایسی جامع اور مدل تھی کہ ہماری یو نیورٹی کا ایک سائنس کا پروفیسر اتناہی کچھ کہ سکتا تھا۔

ایک اور واقعہ سنے غالبًا ۱۹۲۷ء میں حضرت شاہ صاحب جمعیۃ علائے ہندگی ایک مالان کانفرنس کی صدارت کے لئے پشاور تشریف لے جارے سے لا ہور استہ میں تھا،ٹرین کافی دیر یہاں تھم بی تھی، اس موقع پر حضرت شاہ صاحب سے ملا قات کے لئے لا ہور کے جوحفرات اسٹیٹن پر تشریف لائے ان میں ایک صاحب مولانا سید محمد طلحہ ٹوئی بھی تھے۔ موصوف اور ینٹیل کالج لا ہور میں عربی کے استاذ تھے، جوحفرات ان سے واقف ہیں وہ جانے ہیں کہ موصوف نہایت ذہین وطباع اور علوم جدیدہ کے بڑے رسیاتھ، لا ہور میں ہر مضمون کے استاد اور پر وفیسر موجود تھے وہ ان سے استفادہ کرتے رہتے تھے، میں ان دنوں میں لا ہور میں ہی تھا۔ مولا نا سید محمد طلحہ صاحب مجھ سے بڑی محبت کرتے تھے، میں ان دنوں میں لا ہور میں ہی تھا۔ مولا نا سید محمد طلحہ صاحب مجھ سے بڑی محبت کرتے تھے، انفاق ایسا ہوا کہ اسٹیشن نہ جا سکا تھا دو سرے دن مولا نا سے ملا قات ہوئی تو اپنے خاص انداز میں پھاڑ، کرائیشن نہ جا سکا تھا دو سرے دن مولا نا ہے ملا قات ہوئی تو اپنے خاص انداز میں بھاڑ، کرائیشن نہ جا سکا تھا دو سرے دن مولانا ہے ملاقات ہوئی تو انہوں نے وہی کہا جس کو میں سائنس کے پروفیسروں نے وہی کہا جس کو میں سائنس کے پروفیسروں سے یہاں سنتار ہا ہوں۔

ابن خلدون کا نظریہ ہے کہ جو شخص جتنا بڑا عالم ہوگا اس تناسب سے شاعر کم درجہ کا ہوگا۔اس کے برخلاف حضرت شاہ صاحبؑ کا حال یہ تھا کہ بایں ہمہاستغراق وانہاک فی العلم کے وہ عربی اور فاری کے بلند پایہ شاعر بھی تھے ،عربی میں آپ کو ابوالعلاء معری اور فاری میں خاقانی کا ہمرنگ کہا جاسکتا ہے۔

یہ جو کھوض کیا گیا سخت حیرت واستعجاب سے سنا جائے گا اور واقعہ یہ ہے کہ جس

شخص کوحضرت الاستاذ ہے کسب فیض کی سعادت حاصل نہیں ہوئی وہ انداز ہ کر ہی نہیں سکتا کے اللہ تعالیٰ نے آپ کے وجو دِمسعود کی شکل میں اپنی کتنی بڑی نشانی اور ججت اہل علم پر ظاہر کی تھی۔حضرت شاہ صاحبؓ نے تصنیف و تالیف کو بھی اپنامستقل مشغلہ ہیں بنایا کیوں کہ خوب سے خوب ترکی تلاش وجنجو کے باعث مطالعہ میں اس درجہ استغراق وانہماک تھا کہ کسی اورطر ف طبیعت متوجه بی نہیں ہوتی تھی۔علاوہ ازیں طبعًا اس درجه فروتن اورمنگسر المز اج تھے کہ بھی اپنی ہستی کو کچھ جانا ہی نہیں، وہ تو اللہ نے خیر کی اور ارباب علم کی خوش مستی تھی کہ حضرت شاہ صاحب ؓ کی تر مذی و بخاری کی درسی تقریروں کو بعض فاصل اساتذہ نے قلم بند کرلیا اور انہیں شائع کر کے وقف افادۂ عام وخاص کردیا۔ان کے علاوہ خودحضرت شاہ صاحبؓ نے بعض وقتی اور ہنگامی حالات سے چندرسالے اور کتابیں زیور تصنیف سے آراستہ کیں،ان کےعلاوہ حضرت شاہ صاحب کی بعض قیمتی اور بلندیا پیچقیق پرمشمل چند یا د داشتی تھیں ان کو بھی آ کیے بعض ارشد تلا مذہ نے بعینہ یااپنی شروح اور حواشی کے ساتھ طبع کر کے عام کر دیا۔ پھر بعض رسالےا یہے بھی ہیں جنہیں حضرت نے خود اپنے ذاتی شوق اور جذبہ سے تصنیف کئے۔بس لے دے کے بیہ ہے کہ حضرت الاستاذ کا تصنیفی سر مایہ! آپ کی وجاہت علمی کے پیش نظریہ اگر چہ کوئی بڑا سرمایہ ہیں ہے، کیکن اس میں علوم وفنون نقلیہ وعقلیہ کے وہ انمول خزانے وفن ہیں جوار باب علم و تحقیق کے لئے ہمیشہ سرمہ نورِنظر اور حرزِ جان بنے رہیں گے چنانچہ عالم اسلام کےوہ ا کابرعلم و حقیق جن کو براہِ راست حضرت شاه صاحب کی صحبت حاصل نہیں ہوئی وہ آپ کی چند تصنیفات اور علمی افا دات کو ہڑھر ہی اسیر دام گیسوئے انوری ہوگئے۔علامہ زاہد کوٹری عہد حاضر کے نہایت بلندیا بیاور محقق مصر كے ہیں انہوں نے حضرت الاستاذ كے دورسالے ديكھے تو اپنی تصنيف "تانيب الخطيب" میں لکھا''رفع یدین کے موضوع پر جانبین سے خاص خاص کتابیں کھی گئیں ہیں لیکن اس موضوع برعلامه بجرو برمولا نامحد انورشاه صاحب تشميريٌ نے جودو كتابيں نيل الفرقدين وسط الیدین کے نام سے کھی ہیں۔ان میں سب کا لب لباب آ گیا ہے۔اور یہ موضوع بحث يرشافي وكافي بين '\_(الانور:ص:٣٩٩) حدوثِ عالم، فلفه وعلم الكلام كامعركة الآراء مسئله ب-حضرت شاه صاحب في الرود رساكة تاليف كئ بين، ايك ضرب الخاتم على حدوث العالم اور دوسرا مرقاة الطارم لحدوث العالم، ببهلا رساله چارسوا شعار بيش المي خوال بين؟ اس كااندازه اس سے ہوگا كه حضرت شاه صاحب كي تميند رشيد مولا نامحه يوسف بنوري ان حوالوں كو جمع كرنے بيٹھے تو ايك سوصفحات ميں آئے، دوسرے رساله كي نسبت مولا نامحم يوسف بنوري كيست بين :

''رَ کی کے سابق شیخ الاسلام مصطفیٰ صبری جورد مادیین و دہریین میں نہایت مخصص عالم سے، میں نہایت مخصص عالم سے، میں نے ۱۹۳۸ء میں قاہرہ میں ان کو پر سالہ دیا تو اسے بڑھ کر فرمایا: میں نہیں جانتا تھا کہ فلفہ وکلام کے دقائق کا اس انداز سے سجھنے والا اب بھی دنیا میں کوئی زندہ ہے۔ پھر فرمایا: ''جتنا کچھ آج تک اس موضوع پر لکھا جاچکا ہے، اس رسالہ کو اس سب پر ترجیح دیتا ہوں اور اسفار اربعہ پر بھی اس رسالہ کو ترجیح دیتا ہوں' (الافور: بحالہ: حیات انور: ص: ۳۳)

علامہ سیدرشید رضا صاحب المنار قاہرہ جو عالم اسلام کے نامور عالم اور محقق ہیں، دیو بند آئے وہاں حضرت شاہ صاحب کی فی البدیہ عربی میں مسلک دیو بند پر تقریر سن کر انہوں نے کیااٹر لیااور حضرت الاستاذ کے متعلق کیا لکھا؟ وہ اس قدر مشہور واقعہ ہے اور اتنے لوگوں نے اس کو لکھا ہے کہ اسے یہاں قل کرنے کی ضرورت نہیں ہے، شخ عبدالفتاح ابوغدہ نامور عالم اور مصنف ہیں، وہ حضرت شاہ صاحب کی کتابوں سے اس درجہ متاثر ہوئے کہ حضرت شاہ صاحب کی دو کتابیں اپنے مقدمہ کے ساتھ بڑے اہتمام سے دمثق سے شائع کر چکے ہیں۔ اور غالبًا بھی اور کتابیں چھا سے کا بھی پروگرام ہے۔

یہ بیرونی افاضل تو وہ ہیں جنہوں نے خضرت شاہ صاحبؓ کے ایک دورسالے دیکھے یا ایک تقریری اورایک رائے قائم کرلی ،اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ جوعلاء اور فضلاء خود برصغیر ہندویاک کے باشندے تھے اور اس بناء پر ان کو حضرت شاہ صاحبؓ کی ذات سے براہِ راست استفاد و کا موقع تھا ان کی کیا رائے ہوگی ؟ اگر چہ علامہ ذہبی کے بقول علاء کے لئے معاصرت فتنہ عظیم ہے، تاہم حضرت شاہ صاحبؓ کی شخصیت کی تا نیر کا یہ عالم ہے کہ

اینے اور پرائے سب ہی آپ کی عظمت وجلالت علم کے کھلے دل سے معترف ہیں، چنانچہ حضرت الاستاذمولا ناشبیراحمه صاحب عثا فی نے فتح الملہم فی شرح مسلم اور فوائد القرآن میں جگه جگه حفرت شاه صاحبٌ سے استفادہ کیا اور مسئلہ متعلقہ میں آپ کی رائے کو متقد مین علاء کی رائے پرتر جیج دی ہے۔مولا نامحمراشرف علی صاحب تھا نوی حضرت شاہ صاحب کوامام غزالی ورازی کا ہم پلہ قرار دیتے ہیں، مولانا سیدسلیمان ندوی کے نزد یک حضرت شاہ صاحب علم کےایسے سمندر ہیں کہ جس کی تھاہ ہی نہیں ہے،مولا ناعبیداللہ سندھی نے ایک مرتبه فرمایا جو خض میشم کھائے کہ مولا نا انور شاہ کشمیریؓ اس زمانہ کے بےنظیر عالم ہیں تو وہ ا یٰی قتم میں حانث نہیں ہوگا،مولا ناحسین احمرصا حب مدنیؓ نے فرمایا:''میں ایسے حضرات کو جانتا ہوں جنہیں بخاری اورمسلم از برخفیں لیکن حضرت مولا ناانور شاہ کے علاوہ کسی ایسے عالم دین سے واقف نہیں ہوں جس کے سینہ میں پورا کتب خانہ ہی محفوظ ہو'' مولانا ابراہیم میر صاحب سالکوئی جماعت الل حدیث کے امام اور بلند پایدعالم تھے،آپ نے فرمایا: "اگر مجسم علم ديكهنا بوتو مولانا انورشاه كوديكهؤ 'بيرحال تو علاء كاتها، جديدتعليم يافته طبقه ميں علامه ا قبال سے بردھ کر اور کون ہوسکتا ہے، علامہ کوحضرت شاہ صاحب سے جوغایت ورجہ کی عقیدت وارادت تھی،اسے دنیا جانتی ہے، بیان کرنے کی ضرورت نہیں،خود حفرت شاہ صاحبؓ فرماتے تھے، مجھ سے جواستفادہ ڈاکٹر اقبالؓ نے کیاہے کسی عالم نے نہیں کیا۔ (یہ سب اقوال حیات انورا درالانور سے ماخوذہیں )

ایک شخصیت کی تعمیر میں غزارت علم فن کے باوصف اس کے اخلاق، سیرت اور کردار کا بھی بہت بڑادخل ہوتا ہے، آیئے اب اس حیثیت سے بھی اس شخصیت کا جائز ہ لیں۔

حضرت شاہ صاحب طبعًا نہایت غیور وخود دار گر بے انتہا حلیم و بر دبار، جلالت شان کے ساتھ ابھرتے اور حافظ ابن مجر، علامہ ابن تیمیہ، ابن قیم، اور امام نووی، وغیر ہم پر جب موقع ہوتا تھا، تنقید کرتے تھے۔ کیکن لب ولہجہ ہمیشہ نہایت شستہ اور مہذب رکھتے تھے۔ کبھی کوئی بات غیر سنجیدہ اور غیر مہذب زبان سے نہیں نکلتی تھی۔ مخالف سے مخالف کا بھی اوب واحتر ام ملحوظ رکھتے اور اس کے علمی مرتبہ ومقام کا اعتراف برملا کرتے تھے، وسعت علم نے

وسعت نظر اور عالى حوصلگى پيداكى تقى مولوياندك ججتى ،خورده كيرى ،خن پرورى ، اورىخن سازی کا دور تک کہیں نام ونشان نہ تھا۔ جو بات فرماتے کھلے دل ود ماغ سے ایما نداری اور دیانت داری سے فرماتے تھے۔ چنانچ حضرت الاستاذ نے اگر چدفقہ حفی کی نہایت عظیم الشان اور ٹھوس خدمت انجام دی ہے کیکن اس میں بھی دھاند لی اور بخن پروری کوراہ نہیں دی بلکہ اگر کہیں کمزوری نظر آئی ہے تو بے تکلف اس کی نشاندہی بھی فرمائی ہے۔اختلافی معاملات ومسائل مين آپ كا مسلك نهايت معتدل اورمتوازن تها،اتباع سنت كابرواخيال اورلحاظ ركھتے تھ، چنانچہ ایک مرتبہ ہم لوگوں سے فرمایا کہ بھی بھی رفع یدین بھی کرلیا کروتا کہ سنت پڑمل ہوجائے۔ای طرح ایک مرتبہ ارشاد ہوا کہ فل نماز کھڑے ہوکر پڑھنا افضل ہے لیکن بھی بھی بیٹھ کربھی پڑھ لیا کرو، کیوں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں طرح نفل نماز پڑھی ہے۔ ترادیج کی نسبت فرمایا کہ بھی بھی اسے ناغہ کردینا اور بھی آٹھ بھی بارہ رکعات بھی پڑھنا چاہیے، کیوں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کامعمول یہی تھا، فیاض اور دریا دل اس درجہ تھے کہ قلیل آمدنی کے باجود بھی کوئی سائل ان کے در سے محروم نہیں لوٹااور جہاں تک میں نے دیکھا ہے بھی انہوں نے کسی سائل کوایک روپیہ سے کم نہیں دیا۔

 ک غرض ایک ہی ہے تو آپ کیوں شرمندہ ہوں ،غور سیجے کمال اکساری کے ساتھ حضرت شاہ صاحب نے امت اسلامیہ پرکس درجہ بھر پور گر حسرت ناک طنز کیا ہے۔ ب

قابل رحم ہےاس شخص کی رسوائی بھی ایک پردہ پردہ ہی میں کم بخت جور سوا ہوجائے ایک عہد آفریں شخصیت کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ ملک وقوم میں ایسے افراد پیدا کرے جواس کے مشن اور اس کے کا م کودنیا میں فروغ دیں اور علم وفن کے کا روال کوآگے بر صنے میں مدودیں۔ جب اس پہلو سے ہم ویکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ حضرت شاہ صاحبؓ نے نہایت لائق و فاضل تلا مذہ جس کثرت سے اور جس نوعیت کے پیدا کئے۔اس زمانہ میں کسی نے پیدانہیں کئے میں نام لینے کا عادی نہیں ہوں اور اگر نام گناؤں بھی تو کس کس کے، دوجار، دس بیس ہوں تو انہیں شار کیا جاسکتا ہے۔ جہاں قطار اندر قطار ہوں، ان کی تحکنتی کون کرے \_بس میں ہمجھ کیجئے کہ آج ہندوستان اور یا کستان اوربعض دوسر ہے ملکوں میں بھی دیوبند سے تعلق رکھنے والے پرانی نسل کے جوحضرات درس، افتاء تصنیف و تالیف، ارشاد وہدایت، وعظ وتبلیغ ،صحافت، تو می وملی خدمات کے میدانوں میں نمایاں کام کررہے بین اوران میں کتنے ہیں جوخدا کے پیارے ہوگئے، پیسب گلشن انوری کےخوشہ چیس اور حضرت شاہ صاحب کے صحبت یافتہ ہیں،ان حضرات نے علم وفن کے لالہ زارا گائے اور ۔ اسلامی ثقافت کے ہرشعبہ میں گل وگلزار پیدا کئے ہیں۔

الدہلوئ کی طرح حضرت الاستاذ العلام مولانا محمدانورشاہ الشمیری کی شخصیت بے شبہ ایک عہد آفریں شخصیت سے شبہ ایک عہد آفریں شخصیت سے شبہ ایک عہد آفریں شخصیت تھی۔ آپ نے علوم اسلا میہ اور خصوصاً فن حدیث کے درس وتعلیم میں ایک انقلاب عظیم پیدا کیا، ان کواشنباط واستخراج مسائل میں ایک وسیع نقط نظر عطافر مایا، اپنا علم وضل اور ہرفن میں اپنی مجتمدانہ آراء سے اپنی میں ایک وسیع نقط نظر عطافر مایا، اپنا علم ودانش کومتاثر کیا اور ایک نسل ایس پیدا کی جس نے زمانہ کے علاء وفضل اور دوسر سے ارباب علم ودانش کومتاثر کیا اور ایک نسل ایس پیدا کی جس نے زمانہ کے معیار علمی وخدمت ملی کا رنگ بدل دیا۔ ایک عہد آفریں شخصیت کی بہی خصوصیات ہوتی ہیں اور بے شک وشبہ حضرت شاہ صاحب کی عظیم شخصیت ان تمام خصوصیات ہوتی ہیں اور بے شک وشبہ حضرت شاہ صاحب کی عظیم شخصیت ان تمام

خصوصیات اوراوصا ف و کمالات کی جامع اتم تھی۔

آفاقها گردیده ام هر بتال ورزیده ام پهلابیارخوبان دیده ام اماتو چیز درگری

آخر میں بیوخ کرنا ہے کہ حضرت شاہ صاحب ہے علم وضل کا ابر کرم عالم اسلام کے ہرگوشہ اور ہر خطہ پر برسااس بناء پر آپ کی شخصیت بین الاقوا می ہے کین شمیر جنت نظیر کی سرز مین کو آپ کے مؤلد ومنشاء ہونے کا فخر حاصل ہے، وہ کسی مقام کو نہیں علامہ اقبال اور حضرت شاہ صاحب دونوں معدن شمیر کے وہ کو ونور ہیر سے ہیں، جنہوں نے اس سرز مین کولالہ وگل کی کلاو افتخار میں چارچا ندلگائے ہیں، انگریزوں کا زمانہ غلامی کا زمانہ تھا اس لئے کشمیر کا ور شعلی و ثقافتی نذر تفافل رہائیکن اب جب کہ ہم آزاد ہیں، ہمیں اپنے اس ورشہ کا جائزہ لے کر اس کی خاطر خواہ قدر دانی کا جبوت دینا چا ہے جبیبا کہ دنیا کے سب ملک اور ہرات کی مختلف ریاسیں کر رہی ہیں۔ شمیر یو نیور شی میں '' اقبال پر و فیسر کی چیئز'' پیدا کر کے اس راہ میں نہا ہمیتے میں اور ضروری اقدام کیا گیا ہے، تو کیا یہ مناسب نہ ہوگا کہ ای طرح کا اقدام شمیر یو نیور شی میں عربی یا اسلامیات کی ایک چیئز حضرت شاہ صاحب کے طرح کا اقدام شمیر یو نیور شی میں عربی یا اسلامیات کی ایک چیئز حضرت شاہ صاحب کے طرح کا اقدام کیا گیا ہے، تو کیا یہ مناسب نہ ہوگا کہ ای نام پریا ''دمولا نا انور شاہ اکا ڈی'' کے نام سے ایک اکا ڈی قائم کی جائے۔

## حضرت محدث شميري كاذوق تفسيري

لا جناب مولانا قاضی زین العابدین صاحب سجادمیر تقی مدیر 'الحرم' (سابق صدر شعبه دُینیات جامعه ملیه اسلامیده ملی)

کتاب الله العظیم قرآن کریم کی جلالت وعظمت کے پیش نظراس کے فہم وتفہیم اور تاویل وقفیر کے آداب وشروط پرعلائے محققین نے مفصل گفتگو کی ہے۔ (حافظ عمادالدین بن کیر وشقی، علامہ جلال الدین سیوطی، حافظ ابن تیمیہ، حضرت امام شاہ ولی الله دہلوگ، علامہ عبدہ المصری وغیرہم نے اپنے اپنے انداز میں دارِ تحقیق دی ہے) ماحصل یہ ہے کہ قرآن کریم، جہال تک ایمان کی تازگی، فیصحت پذیری، اقوام سابقہ کے واقعات سے عبرت اندوزی اور دینی ودنیوی فلاح وصلاح کے بنیادی اصول سے واقفیت کا تعلق ہے وہ ایک آئینہ رُشد وہدایت ہیں۔ یہی آسان کتاب ہے اس کے صفحات ہر طالب حق کے لئے آئینہ رُشد وہدایت ہیں۔ یہی منشاء ہے اس ارشاد کا:

وَلَقَدْ يَسَّوْنَا الْقُوانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ.

اور ہم نے قرآن کونھیحت پذیری کے لئے آسان بنایا، تو کیا ہے کوئی نھیحت حاصل کرنے والا؟

لیکن جہال تک قرآن کریم کے مقاصد عالیہ کو بیجھے، ان کے اسرار وہم سے واقفیت حاصل کرنے ،اس سے احکام شرعیہ کو متبط کرنے اور زندگی کے ہر پہلو سے متعلق تفصیلی رہنمائی حاصل کرنے کا تعلق ہے۔علامہ سیوطی صاحب الانقان نے پندرہ علوم میں مہارت شرط قرار دی ہے تاہم چند شرائط ضروری ہیں۔ پہلی شرط ہے کے عربی زبان کا سجح ذوق ہو علوم ادبیہ پر گہری نظر ہو ۔عاس زبان واسالیب بیان کا اداشناس ہو کسی بھی زبان کے اُدباء و بلغاء کے کلام سے استفادہ کے لئے یہ بنیادی شرط ہے۔ اقبال وغالب کے کلام کا مطالعہ بھی اس کے بغیر ممکن نہیں۔ اس کلام کا کیاذ کر ہے جس کے معانی کی طرح اس کے الفاظ بھی مجزانہ ہوں۔

(۲) دوسری شرط میہ ہے کہ صاحب کتاب، مہبط وحی، رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم کی سنت سنیہ پر گہری نظر ہو، اس لئے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے کسی مقدس بندہ کورسالت کے لئے استخاب فرما تا ہے تو اسے اپنے بھیجے ہوئے پیغام کو بچھنے اور دوسروں کو سمجھانے کی صلاحیت بھی عطافر ما تا ہے۔

وَمَآأَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيْهِ.

اے پغیر صلی اللہ علیہ وسلم! ہم نے آپ پر بیہ کتاب اس لئے اتاری ہے تا کہ جن باتوں میں لوگوں میں اختلاف ہے،آپ ان کی وضاحت کردیں۔

پیمبر کواللہ تعالیٰ کی طرف سے آیک خاص فہم عطا ہوتی ہے جس سے وہ کتاب اللہ کی تبیین وتو شیح کرتا ہے۔ وہ بھی وحی ہی ہوتی ہے مگر غیر متلو ۔ حافظ ابن کثیر ؓ امام شافعیؓ کے حوالہ سے فرماتے ہیں۔

وَالسُّنَّةُ اَيْضًا تُنَزَّلُ عَلَيْهِ بِالْوَحْيِ كَمَا يُنَزَّلُ القُرْآنُ اِلَّا اَنَّهَا لَا يُتْلَىٰ كَمَا يُتْلَى الْقُرْآنُ. (تنيرابن⁄ثير-مقدمهطبوء معر)

یہی نہیں بلکہاں کی زندگی کوحق شناسی اور خدا پرستی کے سانچیہ میں ڈال کرامت کے لئے اسوۂ اور نمونہ بنایا جاتا ہے۔

، وه،رر وح.وي به وج-لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيْ رَسُوْلِ اللِّه ٱسْوَةٌ حَسَنَةٌ.

تمہارے لئے اللہ کے پغیبر کی ذات میں بہتر نمونہ زندگی ہے۔

پھر بیغیر خداصلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال واعمال سے قطع نظر کر کے وی الہی اور پیغامِ خداوندی سے کس طرح استفادہ کیا جاسکتا ہے۔ دنیوی حکومتوں میں بھی کسی ملک کے سربراہ کے فرمان اور گورنمنٹ کی پالیسی کی وضاحت کے سلسلہ میں اس ملک کے سفیر کا بیان ہی ذمہ دارانہ حیثیت رکھتا ہے اوراسی پراعتماد کیا جاسکتا ہے۔

بہرحال قرآن کی تغییر وتشریک کے لئے صاحب قرآن صلی الله علیہ وسلم کی سنت سدیہ پر گہری نظر ضروری ہے۔ اس کے ساتھ اس مقدس گروہ کے اقوال وآثار پر بھی نظر ہونی چاہیے، جس نے دبستانِ نبوت میں براہِ راست پیغیبر خدا صلی الله علیہ وسلم سے تعلیم حاصل کی اور

جنہوں نے اس معاشرہ کی تشکیل کی جوقر آنی رنگ میں رنگا ہوا تھا۔علامہ ابن خلدون مقدمہ میں آکھتے ہیں۔

وكان النبى صلى الله عليه وسلم يبين المجمل ويميز الناسخ والمنسوخ ويعرّفه اصحابه فعرفوه وعرفوا سبب نزول الآيات ومقتضى الحال منها منقو لاً عنه (مقدمة ابن فلدون ص ٣٨٣ بطوء ممر)

(۳) تیسری شرط "تقوی" ہے۔ تقوی کے معنی ہیں اللہ تعالی سے ڈرنااوراس کے معنی ہیں اللہ تعالی سے ڈرنااوراس کے معنی ہیں اللہ تعالی درجہ میں ان باتوں سے احتر از کرنا جواس کی ناراضی کا سبب ہو سکتی ہیں۔ تقوی کا ابتدائی درجہ سیہ ہے کہ خوف خدا کے سبب نہ صرف سیہ ہے کہ خوف خدا کے سبب نہ صرف ممنوعات شرعیہ کو چھوڑ دے بلکہ بعض ان مباحات سے بھی دستبر دار ہوجائے جن کے متعلق اندیشہ ہوکہ وہ موصل الی المعاصی ہو سکتی ہیں۔ امام راغب اصفہانی کھتے ہیں:

ويتم ذلك بترك بعض المباحات لما رُوِى الحلالُ بينٌ والحرامُ بينٌ والحرامُ بينٌ وبينهما مشتبهاتٌ وَمَنْ وَقَعَ حَوْلَ الحِملى فحقيقٌ ان يقعَ فِيْهِ. (مفردات الممالرغب)

اس کی تعمیل بعض مباحات کے ترک سے ہوتی ہے کیوں کہ بغیر صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ نے فر مایا حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی اور ان دونوں کے درمیان مشتبہ چیزیں ہیں۔ (لہذا بردی احتیا طکی ضرورت ہے کیوں کہ) جو شخص محفوظ چراگاہ کے آس پاس این جانور چرائے گاوہ اس میں داخل ہوسکتا ہے۔

پھر جس طرح تقویٰ کے مدارج ہیں اسی طرح ہدایت کے بھی درجات ہیں۔قرآنی ہدایات کا ابتدائی درجہ حاصل کرنے کے لئے تقویٰ کا ابتدائی درجہ ضروری ہے چنانچے فر مایا گیا ھُڈی لِّلْمُتَّقِیْنَ (راہ بتاتی ہے ڈروالوں کو)

حضرت شاہ عبدالقا درؓ نے مذکورہ بالاتر جمہ فر ماکر بہت سے شبہات کوختم فر مادیا۔ ظاہر ہے کہ جس کے دل میں خوف خدا ہی نہ ہوگا وہ خدا کی کتاب سے کیا فائدہ اٹھا سکتا ہے؟ البتہ ہدایت کے اعلیٰ درجہ تک وصول تقویٰ کے اعلیٰ درجہ کے حصول پر منحصر ہے اس لئے معارف ِقرآنی سے کماحقہ وہی بہرہ اندوز ہوسکتا ہے جسے تقویٰ کا اعلیٰ درجہ حاصل ہو، لہذا مفسر قرآنی میں وہ خواہش قرآن کے لئے ضروری ہے کہ وہ متقی بھی ہو۔اس کا فائدہ یہ بھی ہوگا کہ تفییر قرآنی میں وہ خواہش نفسانی کا پیرونہ ہوسکے گااوراس کی تفییر تفییر بالرائے نہ ہوگی۔

(۳) یہ تینوں صفات جن کا ذکر کیا گیا ہے اکتسانی ہیں۔ان کے علاوہ ایک صفت اور بھی ہے جس کا تعلق محض اللہ تعالیٰ کی موہبت وکرم سے ہے۔جس طرح پینمبر خدا کو خدا کی طرف سے ایک خاص فہم اورا یک محضوص بصیرت نبوت عطا ہوتی ہے ای طرح اللہ تعالیٰ کے بعض نیک نہا داور پاک باز بندوں کو بھی اس نور بصیرت کا کچھ حصہ ملتا ہے اگر چہاس کے لئے تقویٰ شرط ہے مگر علت نہیں ۔ یعنی ضروری نہیں کہ جو تقی ہوا سے یہ نور بصیرت بھی عطا ہو۔ علامہ سیوطی فرماتے ہیں:

علم الموهبة وهو علم يورثه الله تعالىٰ لمن عمل بما علم واليه الا عادة بحديث من عمل بِمَا عَلِمَ وَرَّثَهُ الله ' تَعَالَىٰ عِلْمَ مَالَمْ يَعْلَمُ الله ' تَعَالَىٰ عِلْمَ مَالَمْ يَعْلَمُ (الاتنان: ٢٠١٥م المعروم طبح البريم مر)

(۵) بہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام میں بعض صغیر السن صحابہ کواس عطیۂ خداد ندی کا حصہ ان حضرات سے زیادہ مل گیا جو مقابلۂ صحبت رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے زیادہ مستفید ہوئے تھے۔ چنانچہ حضرت عبد الله بن عباس جواصا غرصحابہ میں تھے قرآن نہی میں امتیازی مقام رکھتے تھے۔ حضرت عمر جیسے جلیل القدر صحابی تفسیر قرآن میں ان کی طرف رجوع کرتے تھے اور عبد الله بن مسعود جیسے فاضل صحابی کا قول تھا کہ:

"نِعْمَ تَوْجُمَانُ القوْان عبداللّه بن عباس" اس كاسبب يَغْمِرخداصلى الله عليه وسلم كى دعا بھى تھى ـ

ای طرح ہندوستان میں حضرت الامام الحجت شاہ ولی اللہ دہلوگ کا خانوادہ یوں تو سب کاسب''ایں خانہ ہمہ آفابست'' کامصداق تھا، گریدامر سلم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن بہمی کے باب میں حضرت شاہ عبدالقا در کو جوبصیرتِ خصوصی عطافر مائی تھی اس میں ان کا کوئی شریک و تہمی نہ تھا۔

اس تفصیل کے بعد میں بیوض کروں گا کہ حضرت الامام علامہ انورشاہ کشمیری میں بیتمام صفات بدرجہ کمال پائی جاتی تھیں۔ عربی تقریر وتحریراورنظم ونثر پر قدرت میں وہ مصروشام کے اُدباء کے ہم بلہ تھے۔ان کی عربی زبان میں برجستہ تقریریں،ان کی عربی تصنیفات،ان کے بلند پا بیہ عربی قصا کہ اور ان کے ملال اور ان کے اعلیٰ لسانی ذوق کے شاہدِ عادل ہیں۔

استه میں علامہ رشید رضام مری مدیر''المنار'' کی دیو بند تشریف آوری پر حضرت شاہ صاحب ؓ نے علائے دیو بند کی درسِ حدیث کی خصوصیات پر جومحد ثانہ ومحققانہ برجت محربی تقریرار شادفر مائی اس کوس کر سننے والے جیران رہ گئے اور خود علامہ رشید رضا کا تو حال بیتھا کہ بار بارکری سے اٹھتے تھے اور فر ماتے تھے۔

"ما رأيت مثل هذا الرجل قط" (ظام تعليم وتربيت ازمولانا مناظرات كيلاني)

حضرت شاہ صاحب کے ارتجالاً شعر کہنے کا خودراتم الحروف کوذاتی تجربہہ۔۔ ۱۹۲۹ء کا ہنگامہ خیز دور تھا۔حضرت والا دولت کدہ پر بیرونی ومقا می اصحاب کے ایک مجمع میں گھرے بیٹے تھے۔ کچھا خبارنو لیس ہنگامہ کو یو بند سے متعلق آپ کا بیان لے رہے تھے، شمیر کے ایک مہمان بھی مصروف ِ گفتگو تھے بین اس وقت بیظلوم جہول بڑھا اور حضرت کے سامنے اپنا ایک تازہ قصیدہ جے اخبار میں چھپوا نا تھا پیش کر دیا۔حضرت نے اس بیبا کی اور بے ادبی پر تنبیہ کے بجائے قلم ہاتھ میں لیکرفور آمھر عے کے مصرعے تبدیل فرماد ہے۔ بیاصلاح شدہ قصیدہ میں کے بجائے قلم ہاتھ میں لیکرفور آمھر عے کے مصرعے تبدیل فرماد ہے۔ بیاصلاح شدہ قصیدہ میں کے بجائے قلم ہاتھ میں لیکرفور آمھر عے کے مصرعے تبدیل فرماد ہے۔ بیاصلاح شدہ قصیدہ میں کے بجائے قلم ہاتھ میں لیکرفور آمھر ہے کے مصرعے تبدیل فرماد ہے۔ بیاصلاح شدہ قصیدہ میں کے بحائے قلم ہاتھ میں لیکرفور آمھر میں کے مصرعے تبدیل فرماد ہے۔ بیاصلاح شدہ قصیدہ میں کے بحائے تھا میں کھون طرح ہے۔

جہاں تکسنت رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم کا تعلق ہے اس سلسلہ میں کچھ کہنا آفاب کو چراغ دکھانا ہے۔ کم از کم آپ کے زمانے میں اور اس کے بعد پورے عالم اسلام میں اس شان کا محدث بیدانہیں ہوا اور علائے ہند ہوں یا فضلائے مصروشام و جازیہ سب ہی کا متفقہ فیصلہ ہے۔ علامہ رشید رضا کے فضل و کمال سے وہ لوگ واقف ہیں جنہوں نے آپ کی مرتبہ تفییر ''المنار'' کا مطالعہ کیا ہے ان کا اعتراف او پر گذر چکا ہے۔ ایک دوسرے عالم اسلام کے عہد حاضر کے فاضل علامہ زاہد الکوثری نے حضرت شاہ صاحب کی بعض تصنیفات کا مطالعہ کرنے کے بعد فرمایا:

''احادیث ہے دقیق مسائل کے استنباط میں شخ ابن ہمام صاحب فتح القدیر کے بعد ایبامحدث وعالم امت میں نہیں گذرا''۔

تیسری شرط تقوی گئی۔ اس سلسلہ میں اس ماضی قریب کے ایک جلیل القدر بزرگ و
مشر حضرت مولانا شاہ عبدالقا دررائے پوری کا ایک ارشاد قال کرنا کا فی ہے۔ آپ نے فرمایا۔
'' کچھ دن میں نے حضرت شاہ صاحبؒ سے پڑھا ہے ایک دفعہ سنہری مجدا مینیہ میں
گیا تو دیکھا کہ حضرت حجرہ میں دروازہ بند کئے ذکر جہری میں مصروف ہیں، آپ اس
زمانہ میں جوان العمر ہی تھے۔ آپ کا دستوریہ تھا کہ باہر تشریف لے جاتے تو سر پر
رو مال ڈال کر آئھوں کے سامنے پر دہ کر لیتے کہ مبادا کی غیر محرم پر نظر نہ پڑجائے''۔
پوتھی شرط موہب خداوندی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت شاہ صاحب اللہ تعالیٰ کے
جوتھی شرط موہب خداوندی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت شاہ صاحب اللہ تعالیٰ کے
اس انعامِ خصوصی سے بھی بہرہ اندوز تھے۔ بہی وجہ ہے کہ تفییر قرآن کریم اگر چہ آپ کا
موضوع نہ تھا گرا حادیث پر گفتگو فرماتے ہوئے ضمنا یا بخاری شریف کی کتاب النفیر سے
گزرتے ہوئے جہاں کہیں جو کچھ آپ نے تفیر قرآن کریم کے سلسلہ میں فرما دیا ہے وہ اپنی

، اب میں اس سے قبل کہ حضرت علامہ کے تفسیری افادات میں سے چند دُرَدِ عُورُدُ آپ کے سامنے پیش کروں ایک بات عرض کرنا جا ہتا ہوں۔

یہ بات امر واقعہ ہے کہ علوم قرآنیہ پروسی نظر کے باوجود حضرت شاہ صاحب حافظ قرآن نہ تھے۔ مولا نا مناظر احسن گیلانی نے لکھا ہے کہ میں نے حضرت شاہ صاحب عض کیا: ''حضرت! آپ کا حافظ تو قرآن کریم کو چند دنوں میں حفظ کرسکتا تھا پھر کیا بات ہے (کہ آپ نے قرآن حفظ نہ کیا) حضرت شاہ صاحب نے جواب دیا''قسمت، بخت، واللہ اعلم' مولا نا گیلانی کے اس بیان کوڈاکٹر رضوان اللہ صاحب ریڈر مسلم یو نیورٹی علی گڑھ نے بھی اپنے مقالہ میں نقل کیا ہے۔ مولا نا گیلانی کو حضرت شاہ صاحب نے بہی جواب دیا ہوگا۔ گر میں نے اپنے زمانہ طالب علمی میں اپنے دوست مولوی جمیل الدین صاحب میرشی (حال ریٹا کرڈر جسر ارجامعہ عالیہ بھاولپور) سے سنا کہ کسی نے حضرت شاہ صاحب ہے بہی رحال ریٹا کرڈر جسر ارجامعہ عالیہ بھاولپور) سے سنا کہ کسی نے حضرت شاہ صاحب ہے بہی

سوال کیا تو آپ نے فرمایا ''بچین میں تو والدین نے اس طرف متوجہ نہ کیا اب یہ ممکن نہ رہا۔ اس لئے کہ قرآن کریم کی جوآیت پڑھتا ہوں معارف قرآن کا ایک طوفان سا امنڈ آتا ہے۔ الفاظ ذہن سے نکل جاتے ہیں اور معانی و مطالب کی وادیوں میں گم ہوجا تا ہوں' مجھے یقین ہے کہ اصل بات یہی تھی ، تاہم جہاں تک اپنی معلومات ہیں حضرت شاہ صاحب کو قرآن کریم پربڑی وسترس حاصل تھی۔ مجھے ایک واقعہ یاد ہے کہ قادیا نیوں نے میر ٹھ کنٹو نمنٹ کی ایک مسجد پر قبضہ کرنا چاہا مسلمانوں نے مزاحمت کی حکومت نے تصفیہ کے لئے نواب اساعیل خاں مرحوم کو ثالث مقرر کردیا۔

صورت مناظرہ کی سی پیدا ہوگئ۔قادیا نی مولوی نے کہا ہم غیر آباد مسجد کو آباد کر نا چاہتے ہیں اور بیلوگ ہمیں روکتے ہیں۔ پھر قر آن کریم کی بی آیت پڑھی:

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهَ أَنْ يُلْكُرُ فِيْهَااسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا.

(اس شخص سے زیادہ ظالم کون ہوسکتا ہے جس نے اللہ کی مسجدوں میں اس کا ذکر

کرنے سے روکا اوران کواجاڑنے کی کوشش کی )

حفرت شاه صاحب في برجسه جواب ديا:

وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرِی عَلَی اللّٰهِ کَذِبًا اَوْقَالَ اُوْجِیَ اِلَیْ وَلَمْ یُوْحَ اِلَیْهِ شَیْیً (اس شخص سے زیادہ ظالم کون ہوسکتا ہے جواللّٰد تعالیٰ پرجھوٹا بہتان باندھے یا کہے کہ مجھ پر وحی اتری ہے حالانکہ اس پرقطعاً وحی نہیں اتری۔)

اب میں اپنے موضوع پر آتا ہوں اور حضرت شاہ صاحب کے تفسیری ذوق کے چند نمونے آپ کے سامنے پیش کرتا ہوں:

قرآن كريم مين سوره مج مين فرمايا كياہے:

وَمَآ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُوْلٍ وَلَآنَبِيّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى الْقَى الشَّيْطَانُ فِي الشَّيْطَانُ فَمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ ايَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ فِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ ايَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ٥

یہ آیت مہمات آیات میں سے ہے۔مفسرین قدیم وجدیدنے اس کی تفسیر میں اپنے

ا پے ذوق کے مطابق نکتہ بخیاں کی ہیں۔ مدارِ بحث بیامور ہیں کہ تَمَنی کے معنی آرزوکرنا ہے زوق کے مطابق نکتہ بخیاں کی ہیں۔ مدارِ بحث بیا کلام اِلْقَاءُ الشَّیطَان سے شیطان کی وسوسہ اندازی مراد ہے یا خل اندازی یا مزاحت، اور آیات کے احکام سے کیامقصود ہے؟

وسوساندازی مراد ہے یاد طل اندازی یا مزاحت، اورا یات نے احکام سے ریا سود ہے:

تاضی بیضاویؓ نے تین اقوال اس کی تفسیر میں نقل کئے ہیں جن میں سے دو میں واقعہ فرانیق مرادلیا ہے۔ اس قصد کا خلا صدیہ ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم قریش کی مجلس میں بیٹھے اور آپ نے ان کوسورہ النجم سنائی تو اَفَرَءَ یٰتُمُ اللّٰتَ وَالْعُزْی وَمَنُو ةَ الشَّالِخَةَ اللّٰخَورٰی کے بعد آپ کی زبان مبارک سے سبقت لسانی سے یہ الفاظ نکل گئے تِلْکَ الْعُورُانِیْقُ الْعُلیٰ یا شیطان نے آپ کی آواز میں آواز ملاکر کہددئے۔

یقسدروایت کے اعتبارے ساقط الاعتبار اور مفہوم کے لحاظ سے مردود ہے۔ اگر اسے صحیح سلیم کرلیا جائے تو صاحب وئی کی عظمت اور وئی اللی کی جیت بجروح و مشکوک ہوکررہ جاتی ہے۔ حالال کہ سارے دین کی بنیادا نہی پر ہے۔ علام قسطلا نی نے لکھا ہے کہ اس کی سند میں مختلف ائمہ نے طعن کیا ہے یہاں تک ابن اسحاق امام سیرت نے کہ دیا ہے کہ یہ زندیقوں کا گھڑا ہوا ہے اور خود قاضی صاحب نے بھی لکھ دیا ہے کہ کسی صاحب صحیح محدث نے اس کاذکر نہیں کیا۔ قاضی صاحب کے تیسر بول کا جسے انہوں نے مرزح قرار دیا ہے، فلاصہ یہ ہے کہ ہر رسول اور نبی کے ساتھ یہ واقعہ پیش آیا کہ جب اس نے کوئی آرزو کی قرار دیا ہے نظامہ یہ ہے کہ ہر رسول اور نبی کے ساتھ یہ واقعہ پیش آیا کہ جب اس نے کوئی آرزو کی قرار دیا ہی نفسه مایہ ہوا ہ اللہ کیا گھرا اللہ تعالی نفسه مایہ ہوا ہوا کہ خوات کے (افراز و رفی نفسه مایہ ہوا ہوا کو نابود کر دیتا تھا۔ اس تغییر میں انہوں نے تمنی سے آرزو کرنا امدیۃ سے اس القائے شیطان کو نابود کر دیتا تھا۔ اس تغیر میں انہوں نے تمنی سے آرزو کرنا امدیۃ سے آرزواور القاء الشیطان سے شیطان کا اس میں آمیزش کرنا مرادلیا ہے۔

ريتفيراً گرچه مت نبوت كى قادح نهيل مگر عظمت نبوت كے منافى ہے۔علامہ جلال الدين أَكُلِّ اور حافظ عماد الدين بن كثير ؓ نے بھى ان ہزليات كا اپنى تفييرول ميں ذكر كرديا ہے۔اگر چه حافظ صاحب نے بعد ميں فرماديا وَ لَكِنَّهَا مِنْ طَرِيْقِ كُلِّهَا مُوْسَلَةٌ وَلَمْ أَرَهَا مسندةً مِن وجهِ صحيح. (تغيرابن كثير: ٣٢٩،٣٠)

مشہورمفسرین دمتر جمین ہند میں سے کسی نے اپنے تر جمہ وتفسیر کی بنیاد اِن لغویات پر نہیں رکھی۔

اب میں اختصار کے ساتھ پہلے چند بزرگوں کے ترجے اورمختصر طور پرتشریکی جملے پیش کروں گا۔ پھر حضرت علامہ کشمیریؓ کی پسندید ہقسیر بیان کروں گا۔

(۱) حضرت امام الهندشاه ولى الله الدبلويّ اس آية كي ذيل ميس لكھتے ہيں:

''ونه فرستادیم پیش از تو بیچ فرستاده و نه بیچ صاحب و می الا چوں آرزوئے بخاطر بست بیفگند شیطان چیزے درآرزوے وے لیس دور می کندخدا آنچی شیطان انداخته است باز حکم می کندخدا آیات خودراوخدادانا و با حکمت است''۔

اں پر حاشیہ ہے: مثلاً آل حضرت صلی اللہ علیہ وسلم بخواب دیدند کہ ہجرت کردہ اند
ہزمینے کنی بسیار دارد ۔ بس وہم بجانب بمامہ وہ ہجررفت و درنفس الامرمدینہ بودالخ۔
مذکورہ بالاتفسیر میں القائے الشیطان سے مرادیہ ہے کہ دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوئی خواب دیکھتے تھے تو بھی بھی اپنی طبیعت کے میلان کی بناء پر اس کی تعبیر میں مقام یاوقت کے تعین میں مسامحت ہوجاتی تھی ۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی کے ذریعہ یا اس واقعہ کے ظہور کے ذریعہ یا اس واقعہ کے ظہور کے ذریعہ یا اس واقعہ کے ظہور کے ذریعہ یا اس مسامحت کو دور فر ما دیا جاتا تھا۔

(۲) آپ کے فرزندار جمند حضرت شاہ عبدالقادر دہلوگ فرماتے ہیں:

''اور جورسول بھیجا ہم نے بچھ سے پہلئے یا نبی ،سو جب لگاخیال باندھنے شیطان نے ملادیااس کے خیال میں۔پھراللہ مٹا تا ہے شیطان کا ملایا، پھر کی کرتا ہے اپنی ہا تیں اور اللّٰدسب خبرر کھتا ہے حکمتوں والا''۔

حضرت شاه صاحبٌ فوائد میں رقمطراز ہیں:

نی کوایک تھم اللہ ہے آتا ہے اس میں ہرگز تفاوت نہیں،اورایک اپنے دل کا خیال اس میں جیسے اور آدمی بھی خیال ٹھیک پڑا بھی نہ پڑا۔ جیسے حضرت نے خواب میں دیکھا کہ مدینہ سے مکہ گئے عمرہ کیا۔خیال آیا کہ شاید اب کے برس وہ ٹھیک پڑا اگلے برس یا وعدہ ہوا کا فروں پرغلبہ ہوگا۔خیال آیا اب کے لڑائی میں،اس میں نہ ہوا۔پھر اللہ بتادیتا ہے کہ جتنا

تحكم تفااس ميں تفاوت نہيں۔

مقصد دونوں بزرگوں کا ایک ہی ہے۔ گرالجھن یہ پیدا ہوتی ہے کہ کیا نبی کی وحی میں (اگر چہوہ خواب ہی کی صورت میں ہو) غلط خیال کی آمیزش ہو سکتی ہے اور نبی اس خیال کی بنیاد پر کوئی ایساا ہم اقدام کرسکتا ہے جبیبا کہ واقعہ حدیبیہ میں کیا گیا۔

(٣) حضرت حکیم الامت مولا ناا شرف علی تھا نوی ترجمہ میں فرماتے ہیں:

"هم نے آپ سے قبل کوئی رسول اور کوئی نبی ایسانہیں بھیجا جس کو یہ قصہ پیش نہ آیا ہو کہ جب اس نے کچھ پڑھا شیطان نے اس کے پڑھنے میں شبہ ڈالا۔ پھر اللہ تعالیٰ شیطان کے ڈالے ہوئے شبہات کونیست ونابود کر دیتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنی آیات کو زیادہ مضبوط کر دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ خوب علم والا ہے''۔

حضرت تھانوی نے تمنی کو جمعنی قراءۃ کیا ہے جواس کے مجازی معنی ہیں اور امدیۃ کو جمعنی متلو لے کراس سے آیات متشابہات مراد لی ہیں اور القاءالشیطان سے شیطان کی وسوسہ اندازی اوراحکام آیات سے آیا ہے محکمات کی تنزیل۔

(۴) مفسرَ عصر حضرت مولا ناشبیراحمد عثاثی نے بھی اپنے فوائدالقر آن میں اس موقف کو اختیار فر ماکراس کی مزید وضاحت فر مائی ہے، آپ لکھتے ہیں:

احقر کے زدیک بہترین اور سہل ترین تغییر وہ ہے جس کی مخضر اصل سلف سے منقول ہے۔ یعنی تمنی کو بمعنی قراء ق و تلاوت یا تحدیث کے اور امدید کو بمعنی مثلو یا حدیث کے لیا جائے۔ مطلب یہ ہے کہ قدیم سے یہ عادت رہی ہے کہ جب کوئی نبی یار سول کوئی بات بیان کرتا یا اللہ کی آیات پڑھ کر ساتا ہے۔ شیطان اس کی بیان کی ہوئی بات یا آیة میں طرح کے شہبات ڈالٹا ہے۔ یعنی بعض باتوں کے متعلق بہت لوگوں کے دلوں میں وسوسہ اور شکوک و شبہات پیدا کرویتا ہے مثلاً نبی نے آیة محوِّمَتْ عَلَیْکُمُ الْمَیْنَةُ پڑھ کرسائی، شیطان نے شبہ ڈالل کہ دیکھوا پنا مارا ہوا تو حلال اور اللہ کا مارا ہوا حرام کہتے ہیں۔ اس القائے شیطانی کے ابطال ورد میں پغیبر علیہ السلام اللہ تعالیٰ کی وہ آیات سناتے ہیں جو باکل صاف اور کھا مہوں اور الیہ کی باتیں بتاتے ہیں جن کو سکر شکہ و شبہ کی قطعا مخوائش نہ رہے۔ گویا اور کھی ہوں اور ایسی کئی باتیں بتاتے ہیں جن کو سکر شکہ و شبہ کی قطعا مخوائش نہ رہے۔ گویا اور کھی موں اور ایسی کئی باتیں بتاتے ہیں جن کو سکر شکہ و شبہ کی قطعا مخوائش نہ رہے۔ گویا

متشابهات کی ظاہری سطح کود کیھ کر شیطان جواغوا کرتا ہے، آیات محکمات اس کی جڑکا ف دیق ہیں، جنہیں ن کرتمام شکوک وشبہات کا فور ہوجاتے ہیں۔

تفیر وتوضیح سادہ اور واضح ہے گراس میں بھی خلجان یہ بیدا ہوتا ہے کہ انداز کلام سے متباور ہوتا ہے کہ جب اس نے آیات متباور ہوتا ہے کہ ہر نبی اور رسول کے ساتھ یہ صورت پیش آئی کہ جب اس نے آیات متشابہات اپنی قوم کو سنائیں تو شیطان نے ان میں شکوک وشبہات پیدا کئے۔ پھر اللہ تعالی نے آیات محکمات نازل فرما کر ان شبہات کو دور فرما دیا۔ حالاں کہ ہر نبی کے لئے صاحب کتاب ہونا بھی ضروری نہیں۔

نیزیہ بھی واقعہ ہے کہ تمنی کے حقیقی معنی آرز و کرنا ہی ہیں، قراء ۃ کے معنی میں اس کا استعمال مجازی ہے۔جبیبا کہ امام راغب کی تشریح سے مستفاد ہوتا ہے۔

ان التمنى كما يكون عن ظن وتخمين فقد يكون عن روية وبناء على اصل. ولما كان النبى صلى الله عليه وسلم كثيراً ما كان يبادرُ الى ما نزل به الروح الامين على قلبه حتى قيل له لا تعجل بالقرآن الآية ولاتحرك به لسانك لتعجل به سمى تلاوته على ذلك تمنياً. (مفردات)

(۵) اب میں استفصیل کومختفر کر کے حضرت الا مام اکشمیر ی کی اختیار فرمودہ تفسیر

بیش کرتا ہوں۔آپفریاتے ہیں:

انبیائے کرام کی تمنی سے مرادوہ آرزو ہے جوان کے دلوں میں اپنی امتوں کے ایمان کے بارے میں پیدا ہوتی ہے کہ کاش سب ہی ایمان لے آتے اور القاء الشیطان سے مراد شیطان کا ان کی امت کے لوگوں کو اغوا کرنا اور ایمان کے راستہ سے ان کورو کنا ہے۔ جس کے نتیجہ میں وہ ان کی آرزو کے مطابق ایمان قبول نہیں کرتے اور یہ ایک بلیغ محاورہ ہے۔ کہا جاتا ہے فلان القی فی امنیتی یعنی فلال میرے اور میری آرزو کے درمیان حاکل جاتا ہے فلان القی فی امنیتی یعنی فلال میرے اور میری آرزو کے درمیان حاکل ہوگیا۔ اس کے بعد اللہ تارک و تعالی جوا ہے منظور ہوتا ہے، کرتا ہے، جن کی تقدیم میں ایمان کا ناہوتا ہے ایمان لاتے ہیں اور شیطان ان کے معاملہ میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کے معاملہ میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان کا معاملہ میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان ماکن جن کے درمیان میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کی المیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کیا کہ کرتا ہے ایمان لاتے ہیں اور شیطان ان کے معاملہ میں کامیاب نہیں ہوتا، لیکن جن کے درمیان حاکم کیا کیات کی تعدیل کی تعدیل جن اللہ کی تعدیل کی حالم کی کی تعدیل کی

کے بربختی مقدر ہوچکی ہوتی ہے وہ اس کے جال میں پھنس جاتے ہیں اور کافر بن جاتے ہیں۔ یہم معنی ہیں فینسنے الله ما یُلْقِی الشَّیْطُنُ ثُمَّ یُحکمُ الله ایاته کے۔

اما وجهُ الآية فاقول ان تمنى الانبياء عليهم السلام عبارةٌ عَمَّا تتحدث به انفسهم فى حق ايمان أممهم. انَّهمْ لَوْ آمَنُوا كُلِّهِمْ والقاءُ الشيطن فيها عبارة عن إغوائه اياهم وصدِهم عن سبيل الايمان فلا يومنون حسب امنيتهم وهذه محاورة بليغة يقالُ فلان القى فى امنيتى. اى حال بينى وبينها. ثم الله يفعل فيهم ما هو فاعل. فيومن من قُدِرلهم الايمان ولا ينجح فيهم اللهين واما من قدرت له الشقاوة فيتبعونه فيكفرون وهو معنى قوله فينسخ الله مايلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته. (فيض البارى: ٢٠٩،٣٠٥)

اں تفییر کا ماخذ صاحب تبریز کی تشریح ہے جبیہا کہ حضرت مولانا بدرعالم نے اس طرف اشارہ کیا ہے۔اس صورت میں حضرت علامہ شمیریؓ کی تفییر کی توشیح یہ ہوگی۔

ہر پغیر غایت شفقت امت کی بناء پریتمنا کے کراٹھتا ہے کہ میر کی ساری قوم میر کی دوستِ اصلاح وہدایت کو قبول کرے، مگر شیطان اس کی اس تمنا کو ناکام بنانے کے لئے قوم کے دلوں میں طرح طرح کی وسوسہ اندازیاں کرتا ہے اوران کو راہ ہدایت سے رو کئے کے لئے ہر کوشش ممل میں لاتا ہے۔ یہ وسوسے یوں قوسب ہی کے دلوں میں ڈالے جاتے ہیں مگر جن کے دل روگی ہوتے ہیں، سنت الہی کے مطابق ان کے دلوں میں یہ وسوسے پھولتے ہیں اور آخر میں انہیں کا فر بنا کر چھوڑتے ہیں۔ اور جن کے دلوں میں قبول حق کی مطاحیت موجود ہوتی ہے اللہ تعالی ان کے دلوں سے ان فتنہ کی جڑوں کو اکھاڑ کھینگتا ہے ملاحیت موجود ہوتی ہے اللہ تعالی ان کے دلوں سے ان فتنہ کی جڑوں کو اکھاڑ کھینگتا ہے ادرانی آیات کی صدافت اور دین کی حقانیت کو ان پر آشکارا کر کے ایمان ویقین کی دولت سے ان کو مالا مال کر دیتا ہے۔

 مفہوم ہوتی ہے جوعصمت نبی یاعظمت نبوت کےخلاف ہو۔

حضرت مولا ناابوالکلام آزاد نے بھی حضرت شاہ صاحب کی رائے سے اتفاق کیا ہے اور قریب قریب وہی بات کہی ہے جو حضرت شاہ صاحب نے فرمائی ۔ ان کا ترجمہ بیہ ہے۔

''اور اے پینمبر! ہم نے تجھ سے پہلے جتنے رسول اور جتنے نبی بھیجے سب کے ساتھ یہ معاملہ ضرور پیش آیا کہ جوں ہی انہوں نے اصلاح وسعادت کی آرزوکی، شیطان نے ان کی آرزو میں کوئی نہ کوئی فتنہ کی بات ڈال دی اور پھر اللہ نے اس کی وسوسہ اندازیوں کا اثر مٹایا اور اپنی نشانیوں کو اور زیادہ مضبوط کر دیا۔وہ سب کچھ جانے والا (اپنے سارے کا موں میں) حکمت والا ہے'۔

واضح رہے کہ ترجمان القرآن حصہ دوم کے مقدمہ میں اس کی تاریخ میمکیل ترتیب، ۱۲ راپریل ۱۹۳۱ء مندرج اور حضرت شاہ صاحبؒ کی تاریخ وفات اس سے تین سال قبل ۲۹ رمئی۱۹۳۳ء ہے۔

> اب حضرت علامہ تشمیری کی دوسری نکتہ سنجی ملاحظہ ہو۔ سورہ بقرہ میں روزہ کے احکام میں سلسلہ فرمایا گیاہے:

ان کے ذمہ بدلہ ہےا کیے فقیر کا کھانا''۔ اس آیۃ کا آخری عکڑامفسرین کرام میں زیر بحث رہاہے۔عام طور پریہی کہا گیا ہے کہ ابتدائے اسلام میں چوں کہ روزہ رکھنے کی لوگوں کوعادت نتھی اور یہ امران پربہت شاق گذرتا تھا۔اس لئے اس وقت ان کو اجازت دی گئی تھی کہ جاہیں روزہ رکھیں جو بہتر ہے اور چاہیں ایک مسکین کودووقت کا کھانا کھلا کراس کا فدید دیدیں۔ پھریے کم جب لوگ روزہ کے عادی ہوگئے، دوسری آیت : شَغُو رَمَضَانَ الَّذِی اُنْزِلَ فِیْهِ الْقُواْنُ هُدًی لِلنَّاسِ وَبَیّنْتٍ عَادی ہوگئے، دوسری آیت : شَغُو رَمَضَانَ الَّذِی اُنْزِلَ فِیْهِ الْقُواْنُ هُدًی لِلنَّاسِ وَبَیّنْتِ مِنْ الْهُدای وَ الْفُوْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْکُمُ الشَّهْرَفَلْیَصُمْهُ. النج سے منسوخ فرادیا گیا۔ حضرت شخ الهند نے بھی ای قول کے مطابق ترجمہ فرمایا ہے۔ اگر چہ آپ نے فوائد میں دوسر نے ول کا بھی ذکر کیا ہے گرا کر محققین جو سنخ کے دائرہ کو وسیع نہیں کرتے، اس آیت کو منسوخ نہیں مانتے انہوں نے اسے محکم قرار دینے کے لئے مخلف توجیہات فرمائی ہیں۔ کومنسوخ نہیں مانتے انہوں نے اسے محکم قرار دینے کے لئے مخلف توجیہات فرمائی ہیں۔ مقدر مانا ہے۔ یعنی جولوگ روزہ کی طاقت نہیں رکھتے، ان کے ذمہ فدیہ ہے ایک مسکین کا کھنا۔ اور اس کا محمل شخ فانی وغیرہ کو قرار دیا ہے۔

گرجیسا کہ حضرت علامہ کشمیریؓ نے فرمایا'' یہ بڑی خطرناک تو جیہ ہے۔اس سے کلام خداوندی سے امان اٹھ جاتا ہے۔ مثبت اور منفی کے درمیان فرق باقی نہیں رہتا۔ ہر باطل کوش کسی بھی تھم میں لا محذوف مان کر تھم کوختم کر سکتا ہے۔

(۲) بعض دوسرے جلیل القدر مفسرین نے اطاقہ میں باب افعال کی خاصیت سلب ماخذ مانی ہے۔ اس صورت میں لامقدر مانے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ چنا نچہ النفیرات الاحمدیہ میں شمس الائمہ کے حوالہ سے نقل کیا گیا ہے۔ ان قوله تعالیٰ: یُطیقونه من الاطاقة والماضی اطاق والهمزة فیه للسلب مراس تول میں بیضعف ہے کہ خاصیت ابواب ماعی ہیں قیاسی نہیں۔

حفرت شاہ ولی اللہ دہلوگ اپنی مختر تفسیر فتح الرحمٰن میں یطیقو نه کی ضمیر کو فدیہ کی طرف راجع کرتے ہیں اور''فدیہ' سے صدقۃ الفطر مراد لیتے ہیں ۔ یعنی جولوگ صدقۃ الفطر ادا کرنے کی طاقت رکھتے ہیں ان پراس کی ادائیگی واجب ہے۔ گراس صورت میں اضار قبل الذکر لازم آتا ہے۔ اگر چہتو جید لطیف ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ دوسری توجیہہ میں یُطیقو نهٔ کی ضمیر آیۃ سابقہ فَمَنْ کَانَ مِنْکُمْ مَّرِیْضًا الْح کے مفہوم کی طرف راجع فرماتے ہیں اور مراد یہ لیتے ہیں کہ جولوگ حالت مرض وسفر کے روزوں کی قضا کر سکتے تھے۔ مگرانہوں نے مراد یہ لیتے ہیں کہ جولوگ حالت مرض وسفر کے روزوں کی قضا کر سکتے تھے۔ مگرانہوں نے

اس کی قضانه کی یہاں تک که دوسرا رمضان آگیا۔ان کے ذمه واجب ہے که وہ فدیہ ادا کریں، پیفر جب امام شافعی کا ہے۔اس صورت میں ایک جملہ مقدر ماننا پڑےگا۔ صاحب''المنار'' علامه رشید رضا اپنے استاذ علامہ عبدہ مصری سے ایک اور توجیہ قل کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ:

اطاقۃ کے معنی ہیں کسی کام کو بمشکل کرسکنا۔اطاقۃ قوت وقدرت کے ادنی درجہ پراستعال ہوتا ہے۔عرب اَطَاق الشّینی کا استعال اس صورت میں کرتے ہیں جبکہاں پر قدرت نہایت ضعیف ہو کہ اس میں مشقت شدیدہ اٹھانی پڑے۔ تو اس صورت میں معنی یہ ہوں گے کہ''جولوگ روزہ رکھتے ہوئے سخت تکلیف محسوں کرتے ہوں مثلاً شخ کبیریا وہ مریض جس کی صحت یا بی کی امید باقی ندر ہے تو انہیں اجازت ہے کہ وہ روزہ ندر کھیں اور اس کے بدلہ میں فدید دے دیں۔ (علامہ مصری اس ذیل میں کان کے مزدوروں کو جنہیں کوئلہ وغیرہ کھودنا پڑتا ہے اور اسی نوعیت کے دوسرے خت جسمانی مشقت کے کام کرنے والوں کو مثامل کرلیتے ہیں) (تغیر المنارنج: ۲، من ۱۵۲)

یہ قول دراصل صاحب کشاف کے کلام سے ماخوذ ہے جبیبا کہ حضرت علامہ کشمیری گے اس کی وضاحت فرمائی ہے۔ اور سیح بخاری میں مجاہد کی جوروایت حضرت ابن عباس کے متعلق ہے کہ کان یقر أو على الذین یطوِ قونه فدیة طعام مسکین اوراس کی تشریح یُحَمِّلُوْنَهٔ ہے کہ گئ ہے وہ اس کی مؤید ہے۔

حضرت العلامه الاستاذ الامام الشميري كي رائے اس سلسله ميں منفرد ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

ذهب عامة المفسرين الى ان تلك الآيات نزلت فى شهر رمضان وعندى لامِسَاسَ لهابرمضان وانماهى فى الايام البيض وعاشوراء. فريضة قبل رمضان ولذا قال اياماً معدودات فتعبيره بالايام ادَلُّ واَصْدَقْ عَلَى تِلْكَ الْآيَام من رمضان. لما يشهدبه الذوق الصائب (فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ آيَّام أُخَر) اى من لم

يَصُم تلكَ الْآيَّام لِمَرَضِ اوسفرٍ فَعَلَيْهِ أَن يَقْبضها فَى غير تلك الايام (وَعَلَى الَّذِيْنَ يطيقونه فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِيْن) وَ فَى قراءة يُطَوِّقُوْنَهُ وهذا الحكم ايضاً يتعلق بالايام البيض ولا تعلق له برمضان. يَدُلُّ عليه ما اخرجه ابوداؤد في حديث احوال الصلواة والصِّيام عنْ مَعَاذ.

پھر فرماتے ہیں:

فهذا نص في أنَّ تِلْكَ الآيَاتِ فِيْ حَقِّ أَيَّامِ البَيْضِ وَإِنَّمَا الْمَتَرَضَ فِهٰذَا نَصْ فَيْ الْقُوْانُ. الآية) صِيَامُ رَمَضَانَ مِنْ قَوْلِهِ (شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيْ أُنْزِلَ فِيْهِ الْقُوْانُ. الآية) وَمن ههنا ظَهَرَ وجه قوله "كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ" فَانَّ تِلْكَ الصِّيَامُ كَانَتْ فِي الْاُمَمِ السَّابِقَةِ أَيْضًا. بخلاف رمضان. وحينئِذٍ لاحاجة الى التَّاوِيْل في آية الفدَاء. الخ. (نيش البارى: كاب الصم: ج:٣٨٠)

حضرت العلامة الامام الشميري كي رائح كاخلاصه بيهك

ان آیات (یا آیکه الگذین امَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْصِّیامُ الخ) کاتعلق باورمضان کے روزوں سے ہے جوابتدائے اسلام میں فرض تھے۔ان ہی کے متعلق بی کم تفا کہ جو محص مریض ہو یا مسافر وہ دوسرے دنوں میں ان کی قضا کر ہو تھی مراز ہو ہوں ،وہ بھی روزہ نہ رکھتے ہوں ،وہ بھی روزہ نہ رکھیں اوراس کے بدلہ میں فدید ادا کریں۔بعد میں آیات شفو کہ مَضَانَ الَّذِی اُنْزِلَ فِیْدِ الْقُواْنُ کَ بدلہ میں فدید ادا کریں۔بعد میں آیات شفو کہ مَضَانَ الَّذِی اُنْزِلَ فِیْدِ الْقُواْنُ الریں۔ان سے رمضان کے روزوں کی فرضیت کا تھی خاب ہوا۔ایام بیض اور عاشوراء کی فرضیت ختم ہوگئ البتداس کا استحباب باتی رہا۔مریض اور مسافر کا تھی ان آیات میں بھی بتادیا گیا ہے کہ وہ ان روزوں کی قضا دوسرے دنوں میں کرلیا کریں، ان ہی پرشخ کبیرکو قیاس کیا جائے گا کیوں کہ عذر مشقت دونوں میں مشترک ہے۔اس لئے اجازت افطاران کو بھی دی جائے قضاء کے فدید ادا کرنا کا فی

ہوگا۔ حضرت شاہ صاحبؒ نے اپنی اس رائے پر حدیث معاذ سے جوابوداؤد کے احوال الصلوة والے امیں فرکور ہے، استدلال فرمایا ہے۔ حضرت شاہ صاحبؒ کی اس رائے پر ایا معدودات کا اللہ میں فرکور ہوجاتا ہے۔ کیوں کہ گئے جنے دن ایام بیض اور عاشوراء ہی کے تھے۔ کیما مُحتِبَ عَلَی الَّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ کی تشبیہ بھی صحیح ہوجاتی ہے، اس لئے کہ امم سابقہ پران می دنوں کے روز نے فرض تھے۔ مریض اور مسافر کے تھم میں تکرار بھی باتی نہیں رہتی ۔ کیوں کہ دونوں کے روز نے فرض تھے۔ مریض اور مسافر کے تھم میں تکرار بھی باتی نہیں رہتی ۔ کیوں کہ دونوں کے کی مختلف ہیں۔ اور یطیقونہ کی تاویل کی زحمت سے بھی نجات مل جاتی ہے۔ کہ اس کا تعلق ہی صیام رمضان سے نہیں۔ فَلِلّٰهِ دَرُّ ہُو.



# حضرت علامه ميري كاعلمي مقام

حضرت مولا ناسیداحمد رضاصا حب بجنوریٌ ،موَلف: انوارالباری (۱)مشہور اہل حدیث عالم علامہ ثناء اللّٰد امرتسریؒ حضرت شاہ صاحب کے مداحین میں سے تھے، آپ کی خدمت میں دیو بند جاتے اور استفادہ کرتے تھے۔

(۲) علامہ ابراہیم میر سیالکوئیؓ فرمایا کرتے تھے کہ اگر کسی کوجسم علم دیکھنا ہوتو حضرت شاہ صاحبؓ کودیکھے لے۔

سے بالمشافہ اور بذریعہ مکا تبت بھی بہت استفادہ کیا ارداح سبحضے میں حضرت شاہ صاحبؓ سے بالمشافہ اور دارالعلوم سے علیحدگ کے بعد آپ کولا ہور لانے کی بھی بہت کوشش کی تھی۔

آپ نے حضرت کی وفات کے بعد لا ہور کے تعزیق جلنے میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ''اسلام کی ادھر کی پانچ سوسالہ تاریخ حضرت شاہ صاحب کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے''ڈاکٹرا قبالؒ نے ایک موقع پرمحتر ممولانا سعیدا حمد صاحب اکبرآبادی سے فرمایا تھا کہ آپ کا یا دوسر ہے مسلمانوں کا (حضرت شاہ صاحبؒ کے ترک تعلق دارالعلوم کے بارے میں) جوبھی تاثر ہو، مگر ان کے استعفلٰ کی خبر سن کر میں بہت خوش ہوا، کیوں کہ دارالعلوم کو صدر مدر س اور بھی مل جائیں گے مگر اسلام کے لئے اب جو کام میں شاہ صاحبؒ سے لینا چاہتا ہوں، وہ کوئی دوسر اانجام نہیں دے سکتا۔

حفرت کی وفات کے بعد علامہ اقبال کی مکا تبت راقم الحروف ہے بھی رہی اور علامہ چاہتے تھے کہ کسی جبھی رہی اور علامہ چاہتے تھے کہ کسی جید عالم کو اپنے پاس رکھ کر اس دور کے پیچیدہ فقہی مسائل پر کوئی کتاب کھوائیں، غالبًا وہ حضرت شاہ صاحب ؒ کے افادات کی ہی روشنی میں اتنا بڑا کام کرنا چاہتے تھے، مگرافسوں کہ علامہ کواس مہم میں کامیا بی نہیں ہوئی۔

(۴) ایک دفعہ صاحبزادہ آفاب احمد خال صاحب علی گڑھ سے دیوبند آئے اور حفرت شاہ صاحب کی گڑھ سے دیوبند آئے اور حفرت شاہ صاحب کے درس مسلم شریف میں بیٹھے تو کہا کہ آج تو آکسفورڈ اور کیمبرج کے کی کی ان یو نیورسٹیوں میں پروفیسروں کوجس طرح کے کی کی منظر سامنے آگیا تھا، یورپ کی ان یونیسٹیوں میں پروفیسروں کوجس طرح پوری تحقیق وریسرچ کے ذریعہ پڑھاتے ہوئے میں نے دیکھا تھا، آج ہندوستان میں میری آئھوں نے وہی نقشہ دیکھا ہے۔

(۵) حفرت مولا ناخلیل احمد صاحب محدث سہار نپوریؓ اپنی مشہور حدیثی تالیف بذل المجھو دشرح ابوداؤ د کی مشکلات میں حضرت شاہ صاحبؓ سے رجوع کرتے تھے، حالاں کہوہ آپ کے ساتذہ کے درجہ میں تھے۔

(۲) علامہ محدث نیموگ نے اپنی پوری تصنیف آثار السنن طبع واشاعت سے قبل حضرت شاہ صاحب کے ملاحظہ سے گذاری اور آپ کے علمی مشوروں سے استفادہ کیا۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ پہلے علامہ نے اس تالیف کے مسودات حضرت شخ الهند کی خدمت میں ملاحظہ کے لئے جصبے سے مگر آپ نے مشورہ دیا کہ ان کو حضرت شاہ صاحب کے پاس بھیجا جائے۔

کے لئے جصبے سے مگر آپ نے مشورہ دیا کہ ان کو حضرت شاہ صاحب کے پاس بھیجا جائے۔

(۷) حضرت علامہ مولا ناشبیر احمد صاحب نے اپنی شرح مسلم شریف اور فوائد قرآن مجید میں حضرت شاہ صاحب کی تحقیقات عالیہ سے پور ااستفادہ فرمایا تھا، سورہ نجم کے ایک تفیری استفادہ کا ذکر کرتے ہوئے آپ نے فتح آملہم ، ج:ام :۳۳۵۔ میں حضرت شاہ صاحب کو القاب عالیہ کے ساتھ ذکر کرتے ہوئے یہ جملہ بھی لکھا کہ ''لوگوں کی نظروں نے صاحب کو القاب عالیہ کے ساتھ ذکر کرتے ہوئے یہ جملہ بھی لکھا کہ ''لوگوں کی نظروں نے اپنامشل دیکھا تھا''۔

مولانا سیدمحمد یوسف بنوریؒ نے نفحہ العنبو: ص: ۲۲۷ میں یہ جملہ تقل کر کے یہ بھی ہتا ہوں گار کے یہ بھی ہتا ہوں کہ استعال کہ یہ جملہ کتب تراجم وطبقات میں صرف، ۲، ک، اکابر امت کے حق میں استعال کیا گیا ہے۔ گویا حضرت شاہ صاحبؒ ان اعلی وار فع شان کے اکابر واساطین امت میں سے ایک تھے و کفی به منقبة۔

اب تک میں نے حضرت شاہ صاحبؓ کے اعلیٰ دار فع ''علمی مقام'' کے لئے اکابر معاصرین کے اجمالی ارشادات سے استدلال کیاہے،اس کے بعد پچھ علوم وفنون میں حضرت شاہ 

# علم تفسير ميں حضرت كامقام رفيع

حضرت کی عادت مبارکتھی کہ آپ ہر علم ونن کے مشکلات و مختارات دونوں پر پوری نظر رکھتے تھے اور مشکلات کے حل کی فکر میں رہتے تھے، مختارات کی نشان وہی فرمادیتے تھے، آپ کی تالیفات میں سے ''مشکلات القرآن' اس کا ایک نمونہ ہے۔ اس کتاب کورا قم الحروف نے ہی حضرت کی یا دواشتوں سے مرتب کیا تھا اور حوالوں کی تخری حاشیہ کتاب میں کی تھی اور اس پر نہایت مفید علمی وقفیری مقدمہ رفیق محترم مولانا سیدمحمہ یوسف بنورگ مرحوم نے لکھا تھا۔ یہ کتاب مجلس علمی و انجیل سے شائع شدہ ہے اگر چہ اب نایاب ہے، مرحوم نے لکھا تھا۔ یہ کتاب خاتی کرتا ہوں۔

#### (۱)ساع موتی کامسکله

حضرت نے آیات و آثار سے ثابت کیا کہ ارواح موتی اسب سنی ہیں جہال نفی آگئ ہے وہ اجساد سے متعلق ہے یا اس امرکی نفی ہے کہ مرنے کے بعدان کے لئے سننا نفع بخش نہیں ہے۔ یہ بھی حضرت نے فرمایا کہ جو کچھاس بارے میں اختلاف بھی مواہوہ وہ عام ارواح کے بارے میں ہوا ہے، باتی ارواح انبیاء کیہم السلام کے ساع میں کسی کا بھی اختلاف نہیں ہے۔ حضرت قاضی ثناء اللہ صاحب نے بھی تفسیر مظہری میں لکھا ہے کہ ارواح انبیاء کیہم السلام کے ساع پر سب کا اتفاق ہے۔ (مشکلات القرآن: ص:۲۲۲)

#### (۲)سورج کی حرکت

حفرت نے سورہ کیلین کی آیت و الشمس تجری لمستقر لھا کے بارے میں افادہ کیا کہ اس کوجد ید ہیئت کے خالف نہ محمنا چاہیے کیوں کہ قر آن مجید کا طمح نظر معلی وسائنسی معلومات فراہم کرنانہیں ہے، بلکہ صرف اپنی قدرتِ عظیمہ کا ملہ کا بیان ہے۔اورا یسے مواقع

پرجوبات عام طور سے عوام جانے پہچانے ہیں اسی کے مطابق کلام کیا گیا ہے۔اگر عوام کے افران کو کونی حقائق اور سائنسی تحقیقات میں الجھا دیا جاتا تو وہ ہدایت ونفیحت کی طرف کما حقہ متوجہ نہ ہوسکتے قرآن مجید کے وقت نزول سے ہزار بارہ سو برس تک لوگ یہی سجھتے رہے کہ سورج حرکت کرتا ہے، تواس کے خلاف کی طرف ذہنوں کو موڑنے کی سعی لا حاصل اور بہ فائدہ تھی۔اور یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ آیت میں متعقر سے مراد قیامت ہو کہ سورج کی خدمت وکا رفر مائی کا دور قیامت تک باقی رہے گا (پھر اور مخلوقات کی طرح وہ بھی فنا ہوجائے گا) اور احادیث میں جو بجدہ کا ذکر ہے وہ معمورہ ارضی کے لحاظ سے ہوگا نظ سے ہے۔(یعنی دریافت امریکہ کے اعدوہ بجدہ ان کے معمورہ ارضی کے لحاظ سے ہوگا)۔(مشکلات القرآن:۲۲۹)

نیز حضرت نے فرمایا کہ سورج کے لئے بالکلیہ سکون وعدم جریان ہیئت جدید میں بھی مسلم نہیں ہے، کیوں کہ وہ بھی اگر چہ سورج کی حرکت زمین کے گر دتو نہیں مانے گر سورج کے لئے بھی ایک حرکت وجریان فضائے بسیط کے اندر مانتے ہیں۔ جو مستقریا قیامت تک کے لئے بھی ایک حرکت وجریان فضائے بسیط کے اندر مانتے ہیں۔ جو مستقریا قیامت تک کے لیے ہوگی۔ احقر نے انوارالباری میں اس کی بوری تحقیق درج کی ہے۔ ہمارے حضرت شاہ صاحب یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ جدید ہیئت و سائنس چوں کہ مشاہدہ پر مبنی ہے اس لئے وہ قدیم سے زیادہ قابل وثوق ہے۔ یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ اسلای تعلیمات سے جدید سائنس کا کوئی ظراؤ نہیں ہے بلکہ وہ ان سے زیادہ قریب ہے۔ واضح ہو کہ ہمارے اکا ہر میں سب سے بہلے حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتو گ

واضح ہو کہ ہمارے اکابر میں سب سے پہلنے حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتو گُ نے شق قمر کی بحث میں جدید ہیئت کی برتری وصحت کی طرف اشار ہ فرمایا تھا۔

## (٣) آيت: إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا (بَرْه)

اس آیت کی تفسیر میں علامہ ابن تیمیہ اوران کے بعد بھی بعض حضرات کواشکالات پیش آئے ہیں۔ان حضرات نے آیت میں ذکر شدہ اہل مذاہب کا حکم ماضی ہے متعلق سمجھا ہے۔حضرت شاہ صاحب نے اس کوز مانئہ نبوت سے متعلق ثابت فرمایا اور تفصیل کی جس کو

#### بسبب طوالت مضمون ترك كرمامول - (مشكلات: ص:١٦)

## (٥) آيت: وَإِنْ اسْتَنْصَرُوْ كُمْ فِي الدِّيْنِ (انقال)

بظاہر ارشاد ربانی ہے ہے کہ اگر کسی دارالحرب کے مسلمان باشندے دارالاسلام کے مسلمان باشندوں یا اس کی حکومت سے کسی دینی معاملہ میں نصرت و مدد طلب کریں تو ان کا فرض ہے کہ دارالحرب کے مسلمانوں کی مدد کریں۔بشر طیکہ ان دونوں ملکوں میں کوئی باہمی معاہدہ نہ ہو (کیوں کہ معاہدہ کے خلاف کرنا اسلام میں جائز نہیں)

حضرت شاہ صاحب نے تفییر ابن کثیر وغیرہ کے حوالوں سے بیتحقیق فرمائی کہ بیہ معاہدہ والی شرط طلم کی صورت میں ہر مظلوم کی مدد معاہدہ والی شرط طلم کی صورت میں ہر مظلوم کی مدد کرنا شرعاً ضروری ہے۔ خواہ دارالاسلام ہی کے اندر کوئی مسلمان دوسرے مسلمان پر ظلم کرے۔ لہٰذا آیت فدکورہ کے استثناء میں ظلم کفار والی صورت داخل نہ ہوگی اور معاہدہ مظلوم مسلمانوں کی نفرت سے مانع نہ ہوگا۔ (مشکلات: ص:۱۹۰)

(٢) آيت: اَلنَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِيْنَ فِيْهَا إِلَّا مَاشَآءَ اللَّهُ. (انعام، ١٠٠٠)

حضرت شاہ صاحب ؒ نے تفسیر بحرمحیط کے حوالوں سے تحقیق فرمائی کہ آیت میں استنائے فدکور سے عدم خالدین عذاب کفار ثابت کرنا سیح نہیں اور علامہ ابن تیمیہ وغیرہ کی غلطی کو دلائل کے ساتھ واضح فرمایا۔ حوالوں کی تخریخ جنج راقم الحروف نے کردی ہے۔ (مشکلات القرآن: من: ۱۸۰۱ تا ۱۸۰۱)

### (2) آيت: فَاشْهَدُوْ ا وَ أَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِيْنَ ( آل عران )

حفرت نے تفاسیر کے حوالوں سے شہادت امت مرحومہ کی مکمل وضاحت فر ماکر ضمنا یہ بھی تحقیق فر مائی کہ صوفیہ جو وساطت فی النبوۃ کا ذکر کرتے ہیں اس سے مراد فتح باب نبوت ہے اس سے اصطلاح اہل معقول کے مطابق بالذات و بالعرض کی بات سمجھنا درست

نهيل \_(مشكلات:ص:۷۴)

حضرت نے کی جگہ درس بخاری شریف میں یہ بھی فرمایا تھا کہ مذکورہ بالاتعبیر خلاف احتیاط معلوم ہوتی ہے کیوں کہ بیاہل معقول کی اصطلاح کے مطابق سلف سے ثابت نہیں ہوگ ۔

طوالت کے خیال سےان ہی چندنمونوں پراکتفاء کرتا ہوں ورنہ پوری کتاب حضرت کے حل مشکلات ِتفسیر حوالوں کے ۷۷مضات پرمشمل ہے۔

واضح ہوکہ تغییر قرآن مجیدایک محفوظ طریقہ تو تغییر القرآن بالقرآن کا ہےاس کے بعد تفسیر القرآن بالحدیث الصحیح کا درجہ ہے گرکسی بھی تغییر بالما تور پر پورا بھروسہ اس وقت تک نہیں کر سکتے جب تک کہ اس ما تورکا سیح درجہ معلوم نہ ہو۔ تغییر بیضاوی، تغییر درمنثور سیوطی تغییر روح المعانی تغییر ابن جریر طبری تفییر ابن کثیر وغیرہ متند تفاسیر ہیں گر ان میں بھی حذف والحاق اور اندراج ضعاف وموضوعات کا سقم موجود ہے۔ان اکا بر مفسرین کا مطمح نظریہ تفاکہ کسی آیت کی تغییر میں جتنا بھی مواد مل سکے وہ سب اسانید کے ماتھ جمع کردیں اور چوں کہ پہلے دور کے علاء رجال سے واقف ہوتے تھے وہ سند حدیث ماتھ جمع کردیں اور چوں کہ پہلے دور کے علاء رجال سے واقف ہوتے تھے وہ سند حدیث صرف نضائل اعمال کے لئے ہے یا اس سے بڑھ کرا دکام حلال وحرام یا واجبات و فرائض کے لئے بھی اور اس سے بھی آگے درجہ اصول وعقائد کے لئے ہے، جن کے اثبات کے لئے اور بھی زیادہ تو کی احادیث درکار ہیں۔

علامہ ابن کثیر نے یہ بہت بڑا کام کیا کہ تغییر ابن جریر کی روایات کوسند کے ساتھ بیان
کیا اور ان کی علل بھی بیان کیں۔ا حادیث ضعاف وموضوعات کی نشاندہی کر دی۔ بیان کی
نہایت عظیم الشان خدمت ہے مگر اس کے باوجودان ہے بھی بعض احادیث کے اندر کوتا ہی
ہوگئ کہ ان کی علت و نکارت پر تنبیہ نہیں کی۔ ملاحظہ ہو ہ ص: ۱۰ الا جوبۃ الفاصلہ مولانا
عبد الحی ککھنوی ۔ شاید علامہ نے ان کی بین نکارت کی وجہ سے تنبیہ ضروری نہ بھی ہو۔ جس
طرح امام ابوداؤ د نے اپنی سنن میں گئ احادیث منکر وشاذ رواۃ سے درج فر مادیں اور تنبیہ
نہیں فر مائی۔ حالاں کہ انہوں نے بھی اپنی کتاب میں صرف صحیح احادیث ذکر کرنے کا ارادہ

کیا تھا اور فرمایا تھا کہ جس مدیث گی مند م کوت کروں اس بہمی بیج مجما ہائے کہ رمدیث تمانیہ اور المیدا عرش و نمیرہ باا جنبیہ و کرفر مادیں۔ جن سند بیزے بیزوں کو مغالط اللہ عملات تاہم علامہ ذہی نے سیراعلام العبلاء عمل آسری کی کہ امام ابوداؤ ڈ نے اکر چوبی ملاحت رادیوں پر سکوت نہیں کیا بلکہ ان کا ضعف نہا دیا ہے۔ پھر بھی بعض جا رازبوں نے کسی راوی کے نہایت ضعیف و مشکر ہونے کی شہرت کی وجہ سے بھی سکوت کیا ہے۔ ماا حظہ ہوئی دادی ہے۔ ماا حظہ ہوئی تاہا ہے۔ اور کیا ہے۔ ماا حظہ ہوئی تاہا ہوئی ت

یہاں صرف اتناعرض کرناتھا کہ حضرت شاہ صاحبؒ نے کتب تھا سیر میں ہے بھنا حصہ مشکلات قرآنیہ کے طل کے لئے اہم وضروری تھا نیز جس قدر مختارات فسرین حضرت کی نظر میں معتمدہ لیندیدہ تھے وہ ایک جگہ جمع فرماد ئے تھے۔ احقر نے اپنے ابتدائی دور میں کی نظر میں معتمدہ لیندیدہ تخ وہ الہ جات کا انجام دے کر مجلس علمی ہے اس کوشائع کردیا تھا۔ اب کتاب مذکور ممل تشریحات اور مزید تائیدی حوالہ جات کی مختاج ہے۔ اللہ تعالی کسی کو اس کام کی تو فیق عطا فرمائے۔

# علم حدیث میں حضرت شاہ صاحب کا اعلیٰ مقام

حضرت شاہ صاحب نے درس بخاری شریف باب الا ذان قبل الفجر میں امام طحاوی کی تحقیق کوسرا ہا اور اسکو بیان کر کے فر مایا کہ امام طحاوی کی قدر وہ کرسکتا ہے جس کو معلوم ہو کہ پہلے کیا کچھ اعتراضات وابحاث ہو چکی ہیں، اور فر مایا کہ حنفیہ کے ندہب برجس قدر احسانات امام طحاوی کے جیں اور کسی کے نہیں۔ میں نے اکثر دیکھا کہ امام طحاوی کی تحقیق کی بنیا دام محرا کی کہ تحقیق کی بنیا دام محرا کی کہ تحقیق کی بنیا دام محرا کی محاوی کی تحقیق کی بنیا دار کھ کرا مام طحاوی کی تحقیقات کی نشاندہی جتنی امام طحاوی نے کہ اور کسی نے نہیں ۔ کی پھر ان کی تقریرات و تا سکدات جس قدر میں نے جمع طحاوی نے کی ہے اور کسی نے نہیں ۔ کی پھر ان کی تقریرات و تا سکدات جس قدر میں نے جمع کر دی ہیں اور کسی نے نہیں کیں۔

راقم الحروف عرض كرتاب كدامام محر اكابرسلف اورامام اعظم رضى الله عنهم كعلوم

و کمالات کے جامع تھے، اور امت مجمریہ کے نہایت جلیل القدر محقق و مرقق تھے، بقول حضرت شاہ صاحب آپ کے علوم کی تشریحات امام طحاوی نے کیس اور امام مجمد کے تلمیذ خاص امام شافع گی کی وساطت سے وہ علوم دوسر ہے انحمہ مجہدین و محد ثین کو بھی حاصل ہوئے، پھر ایک مدت مدید کے بعد ہمار ہے حضرت شاہ صاحب نے جن کا سلسلۂ نسب بھی امام اعظم آکے خاندان سے ملت ہے، ان علوم و تحقیقات عالیہ مجمدیہ و طحاویہ کوسامنے رکھ کر تمیں چالیس سال تک ان کے لئے تائیدی دلائل و ہر ابین جمع کئے، اور ان کی شان علم وضل و جامعیت بھی بقول حضرت تھانوی آپی تھی کہ ان کے ایک ایک ایک رسالہ مدوّن ہوسکتا تھا اور بقول حضرت تھانوی آپی تھی کہ ان کے ایک ایک جملہ پر ایک ایک رسالہ مدوّن ہوسکتا تھا اور بقول حضرت تھانوی آپی گران قدر علمی تالیفات کی قدر بھی و ہی کرسکتا ہے حصرت شاہ اور بقول حضرت علامہ شبیراحم عثانی آپ کی گران قدر علمی تالیفات کی قدر بھی و ہی کرسکتا ہے حس کے سامنے سابقہ اعتراضات و ابحاث ہوں اور خود علامہ موصوف نے ہی حضرت شاہ حس کے سامنے سابقہ اعتراضات و ابحاث ہوں اور خود علامہ موصوف نے ہی حضرت شاہ حساب کا رسالہ دی مطالعہ ستر ہ بار کرنے مصاحب کا رسالہ دی مطالعہ ستر ہ بار کرنے میں تھے سابقہ استر "پڑھ کر رہے بھی فر مایا تھا کہ اس رسالہ کا مطالعہ ستر ہ بار کرنے کے بعد میں تبھوسکا ہوں کہ دھنے سے مصاحب کا رسالہ دی مصاحب کا رسالہ دی مصاحب کی مصاحب کا رسالہ دی مصاحب کا رسالہ دی مصاحب کی تعد میں تبھوسکا ہوں کہ دھنے سے کہ دی مصاحب کی اس کے بعد میں تبھوسکا ہوں کہ دھنے سے کتاب میں تبھوسکا ہوں کہ دھنے سے کہ دھوس کے مصاحب کی سابقہ کی مصاحب کی کی دور میں تبھوسکا ہوں کہ دھوس کے دور میں تبھوسکا ہوں کہ دھوسکی کے دور میں تبھوسکی کے ایک میں تبعی کے دور میں تبعی کے دور میں کہ دور میں تبعی کی دور میں کے دور میں کہ دور میں کے دور میں کے

سیب معلوم ہوا کہ امام محمدٌ ، امام طحادیؓ اور علامہ شمیریؓ تینوں حضرات کی محد ثانہ شانِ تحقیق ویڈیتی علائے امت میں سے ایک نرالی شان کی تھی۔

حضرت شاہ صاحب نے رسالہ مذکورہ اور نیل الفرقدین، بسط الیدین، مرقاۃ الطارم وغیرہ کی یا دداشتیں احقر کے سپر دفر ماکرنقل و تر تیب کا کام کرایا تھا۔ جن کی در مجلس علمی، ڈا بھیل سے اشاعت ہوئی تھی، اور بیا دارہ اولاً حضرت کے علوم کی اشاعت ہی کے لئے قائم کیا گیا تھا۔ حضرت کی الی طرح کی یا دداشتوں کے تین صندوق بھرے ہوئے گھر پر تھے، جن کا اکثر ذکر فرمایا کرتے تھے، ان سے بینکٹر ول مسائل میں مددل سکتی تھی، اور آج وہ سب موجود ہوتیں تو صحابِ ستہ معانی الآ ثار طحاوی وغیرہ کی بینظیر شروح تالیف کی جاسکتی تھیں، مگر صدافسوس کی محصرت کی وفات کے بعداس بے مثال خزینہ میں سے ہمیں کچھ بھی نہل سکا، بلکہ حضرت کی وہ کتابیں بھی جن پر حضرت نے اپنے قلم سے واثنی لکھے تھے وہ بھی حاصل نہ ہوسکیں۔

ان حالات میں حضرت کی وفات کے بعد سوچا گیا کہ کم سے کم حضرت کے درس حدیث کے امالی ہی کومرتب کرا کرشائع کر دیا جائے ، چنانچہ فیض الباری مرتب کرائی گئی جس کومصر میں طبع کرا کے شاکع کیا گیا مگرافسوں ہے کہ اس سے جتنی امیدیں قائم کی تھیں، وہ پوری نہ ہو تکیں، کیوں کہ اس میں نہ صرف ضبط و کتابت کی بے شار غلطیاں ہیں بلکہ کتابوں کے حوالوں میں بھی مراجعت نہ کرنے کی وجہ سے فاحش غلطیاں ہو گئیں ہیں۔اسی لئے ''انوارالباری'' میں ایسی فروگذاشتوں کی اصلاح بھی پیش نظر ہے تا کہ حضرت کے علوم وافادات کوتی الوسع سے صورت میں پیش کیا جائے۔والٹدالموفق۔

استمہید کے بعد حضرت کی محد ثانہ شان تحقیق کے بھی چند نمونے پیش کرتا ہوں۔

## (١) صريث سُدُّوْ اعَنِي كُلُّ خَوْخَةٍ فِيْ هذا المسجد

غیر خوخة ابی بکر (بخاری:ص:۲۷)

اس حدیث پر حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ ارشاد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم دربارہ سد الابواب غیر باب علی بھی قوی سند سے ثابت ہے۔(اگر چہ بخاری میں نہیں ہے) لیکن محدث ابن الجوزیؒ نے اس کوموضوع قرار دے دیا ہے، جس کا حافظ ابن حجر نے ردِ وافر کیا ہے، اورامام طحاویؒ کی مشکل الآ ثار سے بھی اپنے مدعا کوقوت پہنچائی ہے کیوں کہ امام طحاوی نی بین الحدیثین کا راستہ اختیار کیا ہے۔

حافظ نے لکھا ہے کہ محدث ابن الجوزی نے اس حدیث کو بوجہ اعلال بعض رواۃ کے گرایا ہے اوراس لئے بھی کہ اس کو بخاری وغیرہ کی صحیح روایت کے مخالف خیال کیا کہ اس حدیث کوروافض نے حضرت علیٰ کی منقبت کے لئے گھڑلیا ہے، حالال کہ بیابن جوزی کی خطاء شنیع ہے، کیول کہ اس طرح انہول نے احادیث صحیحہ کو رد کرنے والول کا طریقہ اختیار کیا۔ (فتح الباری: ج: 2، صن ۱۲)

حفرت شاہ صاحب ؒنے مزیدافادہ کیا کہ ایسی غلطیاں دوسرے اکابرامت ہے بھی ہوئی ہیں کہ کسی ایک مجروح راوی کی وجہ سے حدیث سیحے یا حسن کو گرادیا۔ جبکہ وہ حدیث دوسرے تقدراویوں سے بھی مروی ہوتی ہے ،خود بخاری میں بھی بعض ضعیف راوی ہیں مگران کی حدیث اس لئے نہیں گرے گی کہ وہ دوسرے تقدراویوں سے بھی مروی ہے ،اس لئے سیح کی حدیث اس لئے نہیں گرے گی کہ وہ دوسرے تقدراویوں سے بھی مروی ہے ،اس لئے سیح

بخاری کی تمام احادیث صحیح وقوی قرار دی جائیں گی۔ بعض حضرات کی حدیث کواضطراب کی تمام احادیث ہیں جب کہ وہ معنی کے لحاظ سے صحیح ہوتی ہے، یا بھی تعصب مسلکی کے سبب سے بھی کی خالف کی حدیث کو گرا دیا جاتا کہ وہ اپنے مسلک پراس سے استدلال نبر سکے۔ چنا نچہ حافظ ابن حجر عسقلائی ہی نے علامہ ابن تیمیہ پر بھی نقذ کیا ہے کہ انہوں نے منہاج النۃ میں روافض کے مقابلہ میں اتنا زور دکھایا کہ ان کی نقل کر دہ صحیح احادیث کو بھی گرا دیا، یہ بات انصاف سے بعید ہے۔

#### (۲)قوله وقال الشعبي لايشترط المعلم الاان يعطي شيئًا فيقبله (عاريس.٣٠٣)

حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ امام محمد نے جو یہ تفصیل کردی ہے کہ اجرت ممنوعہ اگر مشروط ہوتو ناجائز ہے ورنہ درست ہے تو اس پر علامہ ابن تیمیہ نے بڑے غیظ وغضب کا اظہار کیا ہے اور امام محمد کے اپنے فتاوی میں مستقل جز ولکھا ہے کہ ہم نہیں سمجھ سکے اس قید کا خارج میں شمرہ کیا ہے جبکہ وہ اجرت قبول کر لے حالاں کہ حدیث میں اس کی ممانعت ہے ۔ اور اس نے حدیث کی کھلی مخالفت کی ہے، میں نے کہا کہ وہ اپنے غصہ کو اپنی ممانعت ہے ۔ اور اس نے حدیث کی کھلی مخالفت کی ہے، میں نے کہا کہ وہ اپنے غصہ کو اپنی باس ہی رکھیں ہمیں ان کاعلم بھی معلوم ہے ۔ یبال امام بخاری نے علامہ صحبی کا قول نقل کیا کہ معلم اگر شرط نہ کرے اور اس کو بچھ دید یا جائے تو لینا جائز ہے، اور تر نہ کی شریف میں مجمع مدیث ہے کہ حضور علیہ السلام نے عسب الحجل کی ممانعت فرمائی ہے اور اس کی اجرت حنف مدیث ہی میں یہ بھی حضرت انس سے مروی ہے کہ صحابہ نے خض کیا ہمیں اگر اما و ہدیئے کچھ دیا جا تا ہے، اس کی آپ نے اجازت دی۔

پس جبکہ ایک اصل اور جنس حضور علیہ السلام کے ارشادات سے ثابت ہوگئ تو اس کے تحت آنے والی جزئیات پر نکیر کیوں کر درست ہو سکتی ہے، غرض فقہ حفی میں بہت سے جزئیات تعامل و تو ارث کی وجہ سے جائز قرار دیئے گئے ہیں جن پر دوسرے لوگ نکتہ چینی کیا کرتے ہیں، اور یہ بات شان علم و تحقیق اور انصاف سے بعید ہے۔ حضرت شاہ صاحبؓ نے کرتے ہیں، اور یہ بات شان علم و تحقیق اور انصاف سے بعید ہے۔ حضرت شاہ صاحبؓ نے

مزید فرمایا کہ علامہ ابن تیمیہ جب اکابرامت کی شان میں سخت الفاظ استعال کرتے ہیں تو براد کھ ہوتا ہے، انہوں نے ائمہ حنفیہ پر بھی بہت کچھ لے دے کی ہے اور خاص کرامام محر سے تو بہت ہی ناراض معلوم ہوتے ہیں۔ (شایداسی لئے انہوں نے امام شافعی کے امام محر سے تلمذ کا بھی انکار کیا ہوگا۔واللہ اعلم)۔

## (۳)مرض و فات میں نبی اکرم علیقی کی نمازیں مسجد نبوی میں

حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ بخاری کی صدیت الباب (۲۵۱) میں حضور علیہ السلام کا مرض وفات میں فب میں بیٹھ کوشل کرنے کا ذکر ہے اور نماز عشاء مسجد نبوی میں پڑھنے کی بھی صراحت ہے اور بخاری کے الفاظ سے بھی ۵-۲- جگہ سے یہ بات نکلی ہے کہ حضور علیہ السلام عشاء کے وقت ججرہ شریفہ سے مسجد کی طرف نکلے ہیں اور خطبہ پڑھا ہے، مگر حافظ نے کہیں بول کر نہیں دیا۔ اور وہ صرف ایک ظہر کے نکلنے کو مانتے ہیں باقی کا انکار کرتے ہیں حالاں کہ حضور علیہ السلام نے اپنے مرضِ وفات میں چار پانچ دن کے اندر چار بار مسجد نبوی کی نماز میں شرکت کوتو امام ترفدی نے بھی مانا کی نماز میں شرکت فرمائی ہے۔ اور تین نمازوں کی شرکت کوتو امام ترفدی نے بھی مانا دونوں میں بھی انتظاف ہے کہ امام شافعی اور حافظ صرف ایک نماز کی شرکت مانے ہیں، پھران دونوں میں بھی اختلاف ہے کہ امام شافعی صبح کی نماز میں کہتے ہیں اور حافظ طہر میں۔

راقم الحروف عرض کرتا ہے کہ بخاری کی حدیث ص:۳۲، کے تحت بھی ضروری تفصیل انوارالباری،ج:۵،ص:۱۵میں آچکی ہے،وہ بھی اس کے ساتھ دیکھ کی جائے۔

اب حضرت نے سابق باب اہل العلم والفضل احق بالا مامۃ کی حدیث انس میں قولہ فنکص ابوبکو النج پربھی فرمایا کہ اس کے ظاہر سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور علیہ السلام اس نماز میں داخل نہیں ہوئے کہ ایسا ہوتا تو راوی اس کو ضرور ذکر کرتا، تا ہم امام بیہ تی نے شرکت پراصرار کیا ہے اور دوروا تیوں سے استدلال کیا ہے میر سے پاس بھی دس وجوہ یا زیادہ الی ہیں جوشر کت نماز فجر (یوم الاثنین یوم و فات نبوی) پر دلالت کرتی ہیں اور میر اخیال ہے کہ آپ جو تشریف نہیں کے جاسکے، جس کی عورتیں کہ آپ نے اقتداء ججر و شریف سے کی ہے، مجد میں تشریف نہیں لے جاسکے، جس کی عورتیں

جمعہ کے دن حجروں سے اقتداء کرتی تھیں، ( کما فی المدونہ کیکن میرے پاس اس کی نقل نہیں ہے۔ ہے )اورنسائی سے معلوم ہوتا ہے کہ صف تک پہنچ گئے تھے۔

امام شافعی بھی نماز صبح کی شرکت کے قائل ہیں اور غالبًا وہ بیر کے دن کی ہے، حافظ نے صبح کی نماز کی شرکت سے انکار کیا ہے اور شرکت صرف ظہر میں مانی ہے۔ پہلے یہ بات بھی آ چکی ہے کہ ایک نماز کی شرکت کوسب ہی مانتے ہیں، علاوہ امام شافعیؓ کے خواہ وہ سنچر کی ہویا اتو ارک جمعہ کی تو ہونہیں سکتی، اور جمعرات کی شام سے علالت شروع ہوئی تھی، جمعہ سنچر، اتو ارتین روز پورے علالت میں گذرے، بیر کے دن ظہر سے قبل و فات ہوئی ہے۔ واللہ تعالی اعلم۔

آخر میں حضرت شاہ صاحبؓ نے یہ بھی فرمایا کہ حافظ نے نمازعشاء کی شرکت ہے بھی انکار کیا ہے جبکہ امام بخار کی گی ۵-۲، روایات سے بھی حضور علیہ السلام کے حجر ہ شریفہ سے نکلنے اور نماز کے علاوہ خطبہ دینے کا بھی ثبوت موجود ہے، مگر بڑا مغالطہ حدیث ابن انسؓ: ۲۵۱،

سے ہی لگاہے جواس وقت سامنے ہے کیوں کہ اس کے شروع میں اگر چینمازع شاء کا ذکر صراحناً موجود ہے مگر آگے راوی نے نماز ظہر کا بھی ذکر کر دیا ہے ،اس سے حافظ نے عشاء کی شرکت ملک نا کہ یک مصرور سیک میں میں ایس مینی بھی میں دی گری انہوں نرجھی عنسل

ہٹا کرظہر کی شرکت ثابت کردی ہےاورعلامہ عینی بھی یہاں چوک گئے کہ انہوں نے بھی عسل کے واقعہ میں ظہر کی نمازنشلیم کرلی، حالا ہے کہ اس واقعہ کا کوئی تعلق نما زظہر سے نہیں ہے۔

حضرت شاہ صاحب نے جس عمر گی کے ساتھ اوپر کی محد ثانہ بحث فرمائی ہے وہ بھی آپ کے طرزِ تحقیق اور ریسر ج کا ایک نمونہ ہے اور بجیب بات یہاں یہ بھی ہے کہ جمارے اکابر میں حضرت اقد س مولانا گنگوہ گی اور حضرت شیخ الحدیث دامت برکاتہم نے بھی لامع الدراری اور اس کے حاشیہ میں اشکال ندکور اور اس کے حل کی طرف کوئی توجہ نہیں فرمائی حضرت کی عادت مبارکتی کہ کسی اشکال کے موقع سے فاموثی سے گذر نے کو گوارہ کر ہی نہیں سکتے تھے۔ گویا حضرت حل مشکلات ہی کے لئے پیدا ہوئے تھے۔

(۴) تولہ فَیُصَلِّی عِنْدَ الاسطوانَة التی عِنْدَ المُصْحَفِ (بناری بن ۲۰۰) حضرت شاہ صاحبؓ نے فرمایا کہ یہاں علامہ عینیؓ اور حافظ الدنیا ابن جُرِّدونوں سے غلطی ہوگئی کہ اس اسطوانہ کو جومصحف کے پاس تھا، اسطوانہ مہاجرین سمجھے شاید مخلقہ ہونے کی

وجہ سے مغالطہ لگا ہو، علامہ مہو دگ نے اس بارے میں اپنے استاذ حافظ ابن حجر کا رد کیا ہے اور کہا کہ وہ دوسراتھا،اسطوانہ مہاجرین نہیں تھا۔

پھر حضرت نے فرمایا کہ میر ہے نزدیک علامہ سمہودی کا قول اس بارے میں زیادہ معتبر ہے،علامہ نے اپنی کتاب وفاء الوفا میں، ج:ا،ص:۲۲۲، سے ج:ا،ص:۳۲۱ تک متعدد جگہ پوری تحقیق کے ساتھ ثابت کیا ہے کہ مصحف شریف کے قریب والے جس اسطوانہ کا ذکر یہاں بخاری شریف میں ہوا ہے وہ اسطوانہ علم المصلی الشریف تھا اور درمیان میں ج:ا،ص:۲۲۱ میں اپنے استاذ محترم حافظ ابن حجری غلطی مع وجو واشتباہ بیان کر کے سی کا دی اور اسطوانات کی تحقیق نقشہ کے ساتھ انوار الباری، ج:۱۱ میں درج ہوئی ہے۔

## (۵) امام بخاری کے رفع بدین پراتفاق صحابہ کے دعوے کی حقیقت

حضرت شاہ صاحب نے نیل الفرقدین، ص ۸۵، میں لکھا کہ امام بخاریؒ نے اپنے رسالہ رفع الیدین میں دعویٰ کیا ہے کہ تمام صحابہ "رفع یدین پر شفق تھے اور کی سے ترک کا شبوت نہیں ہوا۔ یہ امام بخاریؒ کا حسب عادت مبالغہ ہے کیوں کہ خود ان کے خلیفہ اور تلمیذ رشید امام تر ندیؒ نے ہی اس دعوے کے خلاف فیصلہ دیا ہے، انہوں نے لکھا کہ ترک رفع کے قائل بھی بہت سے اہل علم صحابہ وتا بعینؓ تھے۔ اور وہی سفیان اور اہل کوفہ کا نمہ بہ ہے۔ حضرت شاہ صاحب نے اپنے رسالہ میں ثابت کیا کہ صحابہ میں سے حضرت عرش حضرت عمر محضرت ابو ہریہ ہو فیے رہ اور تا بعین میں سے اصحاب علی وابن مسعود، جماہیر اہل کوفہ، بہت سے اہل مدینہ اور دوسر سے اہل بلا دسے بھی ترک رفع ثابت ہے۔ ہماہیر اہل کوفہ، بہت سے اہل مدینہ اور دوسر سے اہل بلا دسے بھی ترک رفع ثابت ہے۔ اہل مدینہ اور دوسر سے اہل بلا دسے بھی ترک رفع ثابت ہے۔ اس کے ساتھ اس مسئلہ میں ابن حزم اور ابن قیم کی غلطیوں کی طرف بھی اشارات کی سے دوں سے

کے ہیں،اور حضرت کے رسائل فصل الخطاب، نیل الفرقدین و کشف السر کا مطالعہ کرکے ہمشتنل بالحدیث حضرت کی نہایت بلند پایہ محد ثانہ تقیقی شان سے واقف ہوسکتا ہے۔ ہمشتنل بالحدیث حضرت کی نہایت بلند پایہ محد ثانہ تقیقی شان ہے کہ بخاری میں تو زیادہ نہیں کھلے،

#### -مگرایخ رسائل قراءت ورفع یدین میں حنفیہ کے خلاف خوب تیز کلام سے کا م لیا ہے۔

### (٢)باب اذا أقيمت الصلواة فلا صلواة الآالمكتوبة (١٠٠٥)

حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ یہاں امام بخاریؓ سے دوغلطیاں ہو گئیں ایک تو یہ
کہ حدیث الباب کی روایت مالک بن بحبینہ سے کی ، حالاں کہ وہ مسلمان بھی نہ ہوا تھا اور شیح
یہ ہے کہ بیر روایت مالک کے بیٹے عبداللہ نے کی ہے، جو صحافی شیے، اور ابن ماجہ میں روایت
ان ہی ہے کی ہے جو شیح ہے، دوسری غلطی ہے کہ بجینہ کو مالک کی ماں کا ذکر کیا گیا ہے حالال کہ
وہ مالک کی بیوی اور عبداللہ کی مال ہے۔

پھرفرمایا کے میرے نزدیک شارع علیہ السلام کا منشاا قامت صلوٰۃ کے بعد دوسری نماز کی ممانعت مبحد کے اندر ہے اس لئے امام ابوصنیفہ کا فدہب جواز فی المخارج کا ہے اورنظر شارع میں داخل مسجد وخارج مسجد کے احکام الگ الگ ہیں۔ امام شافعی کا مسلک ہے ہے کہ اقامت صلوٰۃ کے بعد کوئی دوسری نماز مسجد کے اندر پڑھ سکتا ہے نہ باہر۔ حالاں کہ رادئ حدیث حضرت ابن عمر کا فتو کی موطا امام مالک میں اور دوسر دراوی حضرت ابن عباس کا فتو کی معانی الآ فار میں موجود ہے کہ شبح کی دور کعت خارج مسجد پڑھی جا تیں اگر چوامام نے نماز فرض شروع کردی ہو۔ پھر یہاں ایک حدیث سجح ابن خزیمہ کی بھی ہے جوعمدۃ القاری، خارخ مشروع کردی ہو۔ پھر یہاں ایک حدیث سجح ابن خزیمہ کی بھی ہے جوعمدۃ القاری، حدیث سکے ابن خزیمہ کی بھی ہے جوعمدۃ القاری، حدیث سکے ابن خزیمہ کی بھی ہے جوعمدۃ القاری، حدیث سے مانعت فرمانی موئی ہے کہ حضور علیہ السلام اقامت نماز کے وقت نکلے تو لوگوں کو دیکھا کہ جلدی جلدی جلدی ورکعت پڑھ رہے ہیں، آپ نے فرمایا کہ دونمازیں ایک ساتھ ؟ پھر آپ نے ممانعت فرمائی کہ اقامت ہوجائے تو مسجد میں دوسری نماز نہ پڑھی جائے۔

حافظ کے سامنے بیچے ابن خزیمہ کا قلمی نسخہ تھا، جس کے حوالے وہ دوسری جگہ دیے ہیں، مگریہاں اس کا ذکر نہیں کیا بلکہ تاریخ بخاری ومسندِ بزاروغیرہ کا حوالہ دیا ہے، جس میں مسجد کا ذکر نہیں ہے۔

## (2)بابُ دخُول المشرك في المسجد (بزاري:٥٠)

حضرت شاہ صاحبؓ نے فرمایا کہ شرک کے دخول مسجد کے مسئلہ میں اکابرامت کا

اختلاف ہے، حنفیہ کے نزدیک مطلقاً جواز ہے، مالکیہ کے یہاں مطلقاً عدم جواز، شافعیہ تفصیل کرتے ہیں کہ معجد حرام میں ممنوع اور دوسری مساجد میں جائز (عمدة القاری) امام محد میں کے نزدیک بھی شافعیہ کی طرح معجد حرام میں دخول مشرک ناجائز ہے، جیسا کہ سر کبیر اور شامی میں ہے۔ امام احد سے دوروایت ہیں ایک میہ کہ مطلقاً ہر مسجد میں ناجائز ہے، دوروایت ہیں ایک میہ کہ مطلقاً ہر مسجد میں ناجائز ہے، دوروایت ہیں درست دوسری میہ کہ امام وقت کی اجازت سے جائز ہے، کیکن حرم میں داخلہ کی حالت میں درست نہیں جیسا کہ مغنی میں ہے۔

لہذا حدودِ حرم کی تمام مساجد میں بھی داخلہ جائز نہ ہوگا اور اس براس وقت حکومت سعودیہ کا عمل بھی ہے۔ پھر حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ امام محمد کا ند ہب ہی اختیار کرنا چاہیے جونص قرآن مجید کے ساتھ زیادہ موافق اور دوسرے ائمہ سے زیادہ اقرب ہے، اور حضرت نے اصول وقو اعد کے تحت بھی اس مسلک کی مفصل دلائل سے تائید کی ۔

یہاں بیام بھی تھی تابل ذکر ہے کہ حضرت کی ایک خاص شان تحقیق بی بھی تھی کہ ائمہ کونی بیاں بیام بھی تھی کہ ائمہ کہ حفیہ میں کتاب وسنت سے زیادہ قریب اور دوسر سے خفیہ میں کتاب وسنت سے زیادہ قریب اور دوسر سے نماہ ہم بھتدین سے او فق دیکھتے تھے تو اس کوئر جے دیا کرتے تھے، خواہ وہ امام البوحنیفہ کے خلاف ہی ہو، جس طرح مسئلہ کریر بحث میں کیا، جبکہ عام طور سے دوسری شان اختلافی مسائل میں یہ بھی تھی کہ امام صاحب کی رائے کوئی ترجے دیا کرتے تھے اور حضرت شخ البند کا مسئلہ میں امام صاحب دوسروں سے الگ اور مشارہ وتے ہیں وہاں امام صاحب کی رائے سب سے زیادہ قیمتی اور وزنی ہوتی ہے۔

### (۸) حدیث صحاح، بخاری وغیره انّی لاراکم من وراء ظهری

حفرت شاہ صاحبٌ فرماتے تھے کہ حضور علیہ السلام کا اپنے بیجھے بھی آگے کی طرح دیکھنا جواس حدیث سے ثابت کردیا ہے کہ قوت باعرہ تمام اعضائے جسم میں موجود ہے۔

حفرت شاہ صاحب نے بی بھی ارشادفر مایا کہ دنیا میں سائنس وطبعیات میں جوجیرت

انگیزتر قیات ہوئی ہیں انبیاء کیبم السلام کے مجزات میں ان کی نظیریں موجود ہیں اور ان کے معجزات میں سے خات کے معجزات میں سے خاہر کرائیں کہ بیآئندہ امت کی تر قیات کے اسے خاہر کرائیں کہ بیآئندہ اور فرمایا کہ' ضرب الخاتم'' میں ب

ڈاکٹرا قبال مرحوم نے حضرت شاہ صاحبؒ سے ایسے امور میں کافی استفادہ کیا تھاوہ خود بھی فلسفۂ یونانی واسلامی کے ساتھ عہدِ حاضر کے فلسفۂ مغرب سے خوب واقف تھے، اس کے علاوہ ان کا اسلامیات کا مطالعہ بھی وسیع تھا، انہوں نے اپنے مشہور چھا گریزی لکچروں کی تیاری میں بھی حضرتؓ سے کافی مدد لی تھی۔

ایک دفعہ حضرت نے خود فرمایا تھا کہ جتنا استفادہ جدید معلومات کے سلسلہ میں مجھ سے ڈاکٹر اقبال نے کیا ہے کسی اور نے نہیں کیا، نیز فرمایا کہ 'ڈاکٹر صاحب علوم قرآن وصدیث پرکافی دسترس رکھتے تھے، اور انہوں نے مولانا میرحسن صاحب سیالکوئی مرحوم سے با قاعدہ پڑھاتھا''۔

# علم اصول وعقائد مين حضرت كاعلمي وتحقيقي مقام

حضرت شاہ صاحبؓ نے دربارہ مسائل اعتقادیہ اپنے رسائل اکفار الملحدین عقیدۃ الاسلام اور التصریح بما تواتر فی نزول اسے میں جمہور سلف وخلف کے عقائد کی تائید میں مفصل دلائل تحریر فرمائے ہیں۔ صحیح بخاری کتاب التوحید اور ابوداؤد کی کتاب النۃ کے ذیل میں ذات وصفات باری عزامہ کرکافی وشافی بحثیں فرمائی ہیں۔

آپ نے مشکلات القرآن، ص:۱۴۹ میں محدث ابن خزیمہ کی کلامی خامیوں اور غلطیوں کی طرف بھی اشارات کئے ہیں، جن کے اتباع میں علامہ ابن تیمیداور ابن قیم وغیرہ نے باب عقائد میں متعدد فاحش غلطیاں کی ہیں۔

۔ اشاعرہ شیخ اکبراور دوسرے اکابرصوفیہ کے بارے میں علامہ ذہبی اور ابن تیمیہ وغیرا سے جوافراط وتفریط عمل میں آئی اس پر بھی حضرت تکیر فرمایا کرتے تھے اس فن کی غایت اہمیت کے بیش نظر ضروری تھا کہ مثال کے طور پر پچھارشادات ِ انوری نقل کئے جاتے مگر مضمون کی طوالت کے خیال سے ترک کئے گئے۔انوارالباری کے متعدد مواقع میں تفصیلات ملاحظہ کی جا سکیں گی۔انشاءاللہ۔

# علم فقه مین حضرت کاعلمی مقام

حفرت شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے کہ میں ہرعلم میں اپنی رائے رکھتا ہوں گرفقہ میں نہیں اور حفرت چوں کہ تمام فقہائے امت کے مدارج واقد ارسے پوری طرح واقف تھے اس لئے ترجیح کا طریقہ جلالت فقد رہی کی بناء پر فرمایا کرتے تھے۔ کی فقیہ کا کوئی فیصلہ آپ کے سامنے پیش کیا جا تا تو فوراً فرماتے کہ ان سے زیادہ درجہ کے فلال فقیہ کی رائے دوسری ہوہ اختیار کی جائے گی۔ یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ فقہاء نے صرف نزاع وجدال کی صور توں کے لئے احکام کھے ہیں، باہمی مسامحت والے معاملات کے لئے نہیں۔ اس لئے ان میں شدت نہ کی جائے۔

مثلاً نقہاء نے لکھا ہے کہ قربانی کے حصوں کا گوشت تول کر تقییم کیا جائے۔اس پر فرماتے تھے کہ اگر کمی بیشی کی وجہ سے باہم دلوں کے اندر خیال وملال پیدا نہ ہوتو وزن کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔

ا ۱۹۲۷ء میں حضرت نے جمعیة علائے ہند کے سالانہ اجلاس پیثاور کے خطبہ صدارت میں دارالحرب، دارالاسلام ودارالامان کی فقہی تشریحات کیں۔ حب وطن کی شرکی حیثیت واضح کی۔ آیات سورہ بقرہ ''اللّا الَّذِیْنَ عَاهَدْتُم من المشرکین ثم لم ینقصو کم شیئًا ولم یُظاهِرُوْا عَلَیْکُم اَحَدًا فَاتِمُوْا اِلَیْهِم عَهْدَهُم ''اور''فَمَا اسْتَقَامُوْا لَکُم فَاسْتَقِیمُوْا لَهُمْ '' اور''فَمَا اسْتَقَامُوْا لَکُم فَاسْتَقِیمُوْا لَهُمْ '' سے۔ نیز حدیث نبوی صلی الله علیہ وسلم: ذمة المسلمین واحدة فاستقیمُوا لَهُمْ '' سے۔ نیز حدیث نبوی صلی الله علیہ وسلم: ذمة المسلمین واحدة بسعی بھا ادناهم وغیرہ سے استشہاد کر کے ثابت فرمایا کہ اگر ہندوستان کے غیر مسلموں کے ساتھ برابری حقوق اور شرع اسلامی کے تحفظ کی بنیاد پرکوئی معاہدہ مواوروہ اس پرصد ق

دلی کے ساتھ پابند بھی ہوں تو ہا ہر سے کسی اسلامی حکومت کے حملہ کا خطرہ نہیں ہوسکتا۔ نہاسکو ایسے اقدام کاحق ہے۔ نہ مسلمانان ہنداس کا ساتھ دیں گے ،مسلمانوں کا اسلامی فرض ہے کہ وہ معاہدہ کے تحت ملک کے ساتھ بوری و فا داری برتیں۔

مقالہ ضرورت سے زیادہ طویل ہوگیا اس لئے معافی چاہتا ہوں میرا مقصد یہ تھا کہ حضرت شاہ صاحب کے نہایت ہی رفع و بلند علمی مقام کی کچھ نشاندہی کروں، کیوں کہ میں حضرت کو بحثیت مذکورہ نوادرامت میں سے ایک نادرہ خیال کرتا ہوں اور جتنا بھی حضرت کے علوم و فادات میں غور و فکر کرنے کا موقع میسر ہواور ہور ہا ہے میرے دل و د ماغ پر آپ کی عقریت، آپ کی انفرادیت ولامثالی شان کا یقین واذ عان بردھتا جارہا ہے۔ اگر چہ میں اس کے اظہار و بیان پر کماحقہ قادر نہیں ہوں۔

حضرت کے علوم کمالات پرخمتہ العنبر حضرت مولانا بنوری مرحوم، حیات انور (مرتبہ مولانا از ہر شاہ قیصر) ''مولانا انور شاہ کشمیریؓ کی حیات اور علمی کارنا ہے'' (وکتور قاری محمد رضوان اللہ)اور''الانور'' (فاضل نو جوان عبدالرحمٰن کوندوکشمیری) میں کافی اور وافی ذخیرہ آ چکا ہے۔ گر اس سے بھی زیادہ کی ضرورت ہے اور سب سے بڑی ضرورت حضرتؓ کی شایا نِ شان علمی یا دگار کی ہے۔ اگر آل جموں وکشمیر سلم اوقافٹرسٹ اس طرف توجہ کر نے قیال کا عظیم کا رنامہ ہوگا۔

میں مختر م القام شخ محم عبداللہ وزیر اعلیٰ جموں وکشمیر وچیئر مین آل جموں وکشمیر مسلم اوقاف ٹرسٹ کے اس سیمینار کو منعقد کرنے کے اقدام کو مستحق صد تحسین وتبریک سجھتا ہوں اور سب ہی کارپر دازان سیمینار کے شکریہ پراس مقالہ کوختم کرتا ہوں۔ وَ الْحِرُدُ عُواناۤ أَن الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ

## حضرت علامہ کے درسِ حدیث کی خصوصیات

(ز: جناب مولا ناانظرشاه کشمیری استاذتفییر وحدیث دارالعلوم دیو بند

حضرت علامہ مولانا محمد انور شاہ تشمیری المغفور پر دانشوروں کے اس اجتماع میں میرے مقالہ کاعنوان''علامہ کے درسِ حدیث کی خصوصیات''ہے۔

یہ موضوع بجائے خود نہایت وسیع اور مرحوم کی پوری زندگی برحاوی ہے، چول کہ علامہ کی زندگی علمی زندگی اورآپ کا تعارف علم ودانش کی وادیوں میسلسل سفر سے تعبیر ہے اور بیہ بھی واقعہ ہے کہ آپ کے منفر واجتہا دی درس کاحقیقی رنگ درسِ حدیث ہی میں نمایاں ہوا۔ یہ بتانے کی چنداں ضرورت نہیں کہ دینی درسگاہوں کامنتہائے کمال حدیث کا درس ہے۔غالبًا بیاس وجہ سے کہ جناب رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کی احادیث کا معاملة قرآن كريم سے جدااورممتاز ہے، حالال كەقر آن كريم دين كاسر چشمه،علوم كابحرِ ذخار، معارف کاحسین آبشارہے،ان خصوصیات کا تقاضاتھا کہ ہرفتم کی رفعتیں اورعلم وتحقیق کےامتیازات قرآن ہی کے لئے خاص ہوں کیکن قرآن مجید کا ثبوت اس قدر متواتر ،غیر مشتباور تقینی ہے کہ خاص وہ مباحث جو حدیث کے باب میں رد وقبول کے لئے چل پڑے ان سے "القرآن" كوسابقة نهيس رما، ليكن اس كايه بهي مطلب نهيس كه قرآن سے اعتناء نهيس كيا كيا، الل علم خوب جانتے ہیں کہ قرآنی علوم ومعارف میں بھی انکشافات، نکتہ سنجی، نکتہ آفرین کاایک چمن ہارے کتب خانہ علم کی دلفریب بہار ہے۔لیکن حدیث کا فن جیسا کے عرض کیا گیاوسیع تر ہوتا گیا حدیث ثابت ہے یانہیں، ثبوت کے بعد پھر کس درجہ کی ہے، تعامل سلف مؤیدہے پانہیں،شواہدموجود ہیں پانہیں،اس کےروا قاکس درجہ کے ہیں، کیاان احادیث ے احکام کا استنباط وانتخراج ہوتا ہے؟ پھر مختلف متضاد احادیث میں تطبیق، ترجیح وتاویل، رواة کی سوانح، ان کے تذکر ہے ایک ہی نام یا القاب میں شرکت ایسے اور اس طرح کے دوسر ہے مباحث نے فن حدیث کواہم حیثیت دینے کے ساتھ دشوار تربنادیا۔ نیتجاً کی دانشور کا کمال فن حدیث ہی میں نمایاں اور سند کی حیثیت اختیار کر گیا۔ مزید برآں حدیث نمرکورہ بالاحیثیتوں ہے ہے کر کچھاور دخوں ہے بھی ذیر بحث آگئ۔ مثلاً حدیث کی فصاحت وبلاغت، حدیث میں بریع ومعانی کے فیصلے ،صرفی ونحوی مباحث، ندا ہب فقہیہ کابیان۔ کی ایک فقہی کمتب فکر کی ترجی ، وجو و ترجیح ، احکام ومسائل کا استخراج ، کلام مباحث، منلالت پند فرقوں کی تر دیداوران کے زینے وضلال پر حدیث کے سرمایہ سے بھر پور تر دید، بلکہ حدیث کے رخ زیبا سے نقاب کشائی کرتے ہوئے ان انوار و تجلیات کی شخیص و تعیین جن کی اس امت کو تا قیامت قدم قدم پر ضرورت پیش آتی رہے گی۔

ظاہرہے کہ جب امت کے اساسی علوم وفنون میں حدیث کو قرآن کے بعد دوسرا درجہ حاصل ہےتو حدیث ہی سے کام نے کروین ودنیا کے حوادث میں کوئی جیا تلا فیصلہ کرنا ہوگا، اس لئے ایک محدث درس حدیث میں صرف حدیث کی شرح ، لغوی مباحث یا اس طرح کے سامنے کے مسائل پر گفتگونہیں کرتا بلکہ اس کی واقفیت وشناسائی دین کی تمام روایات وجوانب پراتی دبیز ہوتی ہے کہا*س کے فیصلے م*صرانہ اوراس کی آراء متوازن حیثیت اختیار کرتی ہیں اور در حقیقت مولا ناانور شاہ ان ہی منتخب محدثین میں سے ہیں جن کی عبقریت و جامعیت ان کے لئے اس اجتہادی مرتبہ کی سفارش کرتی ہے۔ ہندوستان میں درسِ حدیث کا جورنگ حضرت شاہ ولی اللہ مسے قائم ہوا اس میں صدیث کے اصل وطن کی گہری جھاپ کے باوجودخود ہندوستان کے ماحول نے مختلف اضافے اور رنگ آمیزیاں کی ہیں،جس کی مختفر تفصیل ہے: حضرت شاہ ولی الله رحمة الله علیہ کے عہد میں تقلید وعدم تقلید کے مسئلے کھڑے ہو کے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ حضرت شاہ صاحب کے قلم نے ''عقد الجید''۔''الانصاف' جیسی و قیع کتابیں تصنیف کیں، مگر جو فتنه اٹھ چکا تھا تدریس و تالیف کے حدود میں اس کا بھر پور مقابلہ ایسا نفع بخش نہ ہوا کہ فضا کا پیغبار ہمیشہ کے لئے بیٹھ جاتا بلکہ دھواں پھیلتا رہااوراس نے بڑھ کر بڑے حصہ کواپنی تاریکی کے زدمیں لےلیا۔ پھر''شیعیت'' کا ہنگامہ قیامت خیز انداز مین نمودار موااز الله السخف ع، تحفه الاثنا عشري كي باوقعت جدو جهر بهي اس

بلائے بدر مال کورو کئے میں پوری طرح کامیاب نہ ہوسکی۔ مزید برآل بدعت وسنت کی مشمش میں ایک خاص جماعت کی اٹھائی ہوئی آ ندھی میلوں کی رفتار سے ہندوستان کے طول و عرض میں کھیل گئ، اس ہنگامہ کے خلاف ہزاروں علاء کی مخلصانہ جدو جہدسنت اور اس کی اشاعتی مہم کا فیمتی سر مایہ ہے۔ تا ہم آئندہ سطور سے معلوم ہوگا کہ اس گراہی کی نیخ کنی واستحصال کی سعادت اس مکتبہ فکر کے حصہ میں آئی جس سے علامہ شمیری کا دین و دانش ہمیشہ کے لئے وابستہ ہاور پھر جب ہندوستان میں خانہ ساز نبوت کا بلا فیزسیا ب امنڈ آیا تو اسکی سرکوبی کے لئے بھی اسی درسگاہ کی قوشے علم وعمل کو حرکت میں آنا پڑا۔ ان تمام ہنگاموں بلکہ اس قبیل کے تمام فتنوں میں 'المقس آن' اور' المحدیث' کے جموعہ سے تر دیدی مسالہ بہم پہنچایا گیا، گویا کہ حدیث کی گئی بندھی بحثوں پر بیروہ نئے اضافے سے جنہیں دارالعلوم کے اجتہادی طریق درس نے نمایاں کیا۔

دارالعلوم دیو بند کابی تعارف که وه مندبشمول پاکتان میں ایک عظیم دینی اداره ہے، دارالعلوم کی وسعت، ہمہ گیری، اوراس کے تقوس و گئے بند سے فکر سے ناوا تفیت ہے، یہ درسگاہ درحقیقت مکتبہ وفکر ہے اس کے تاسیسی پس منظر میں پچھا ہم حقائق جلوہ افروز ہیں۔ جماعت دیو بند کے ایک عظیم مفکر مولا ناعبید اللہ سندھی کا مقولہ ان حقائق کی نقاب کشائی کرتا ہے۔ آپ نے ایک بارفر مایا تھا کہ:

'' دیو بندنا م ہےاتباعِ سنت،اسکی اشاعت کی مجاہدا نہ کوشش، حنفیت کی ترجیح و تفوق کاتقین اوراعلاءکلمیۃ الحق کا جذبہۂ بےقرار''

مفکرسندهی کایدارشاد دارالعلوم کے عموی جذبہ کا آئینہ دار ہے اوراس کا اثر اس کے اجتہادی طرزِ تعلیم میں بھر پورنمایال ہے۔ درس میں بھوتو وہ اضافے ہوئے جس کا سطور بالا میں مختر ذکر آیا۔ اس کے علاوہ تو سط واعتدال تطبیق بین الاحادیث ترجے فقہ خفی ، حدیث میں مختر ذکر آیا۔ اس کے علاوہ تو سط واعتدال تطبیق بین الاحادیث ترجی کی اس نقط منظر کے متعلق اس یقین کی آبیاری کہ وہ تعلیمات اسلامی کا سرچشمہ ہے یا حدیث کی اس نقط منظر سے تعلیم کہ وہ متن قرآنی کی جامع شرح ہے اور ان سب کے ساتھ اسلام کی حقیقی روح کی سے تعلیم کہ وہ متن قرآنی کی جامع شرح ہے اور ان سب کے ساتھ اسلام کی حقیقی روح کی نقلب کشائی اور اس کو اپنے واقعی پس منظر میں جلوہ طراز کرنے کی کاوش۔ دار العلوم کی ان فکر

ی وعلمی خصوصیات کا اظہار یوں تو دارالعلوم کے روزِ تاسیس ہی سے شروع ہوگیا لیکن ان میز ات وخصوصیات کا بدرجۂ اتم ظہور حضرت مولا نا انور شاہ تشمیری قد س سر ہ کے درس میں ہے۔ اس دعوے کا سیحے ثبوت اس مرقع ہے بہم پہنچے گا جوقلم انکے بااختصاص تلا مذہ کے بیانات سے تیار کر کے پیش کرتا ہے۔ راقم السطور نے اسکی کوشش کی ہے کہ اس منفر دتدریس کی اہم خصوصیات آپ کے سامنے آجا کیں۔ سب سے پہلے درس کی انفرادیت پر ان کے معروف وضوف نے معروف وشہور تلمیذمولا نامحہ طیب صاحب مہتم دارالعلوم کی شہادت پیش ہے۔ موصوف نے ایخ مقالہ برائے ''حیات انور'' میں تحریر کیا ہے:۔

''حضرت شاہ صاحبؒ کے درسِ حدیث میں کچھالی خصوصیات نمایاں ہوئیں جوعام طور سے دروس میں نتھیں بلکہ واقعہ ہے ہے کہ آپکا اندازِ درس دنیائے درس وقد رکیں میں ایک عظیم انقلاب کا باعث ثابت ہوا''۔

اس کی مزید توثی مولانا مناظراحس گیلانی کے قلم سے پیش ہے، وہ شاہ صاحب مرحوم کی خصوصیات درس پراینے البیلے انداز رقمطر از ہیں:۔

''خیال تھا کہ جیسے عام طور پر ہمارے مدارس کا دستور ہے، طلباء کتاب کی عبارت پڑھیں گے اور حضرت شاہ صاحب ؓ اس عبارت کا ترجمہ ومطلب طلباء کو بنا کمیں کیا گئیں پہلی مرتبہ درس کا منظر یقنہ کے تجربہ کا موقع میرے لئے یہ تھا کہ بسم اللہ بھی کتاب کی شروع نہیں ہوئی تھی کہ کاعلم کا ایک بحربیکراں بلامبالغہ عرض کر بہوں میرے دل ود ماغ کے ساحلوں سے نگرانے لگا''

ہندوستان کی درس گاہوں میں درس کا جوروایتی طریقہ چلا آ رہا ہے فاضل گیلانی نے اس کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ:

''ایسے اساتذہ سے بھی پڑھنے کا موقع ملاتھا جو کتاب کوشروع کراتے ہوئے غیر ضروری طور پراس تنم کی عام باتوں کا تذکرہ عموماً کیا کرتے ہیں کہ مصنف نے خداکی حمد سے کتاب کیوں شروع کی ؟ اورای عام سوال کواٹھا کراس کا جومقررہ جواب کتابوں میں لکھا ہے لفظوں کے الٹ چھیر سے دہرانے کی عادی تھے ،صلوۃ کی شرح اور مختلف میں لکھا ہے لفظوں کے الٹ چھیر سے دہرانے کی عادی تھے ،صلوۃ کی شرح اور مختلف

امور کی طرف اس کا انتساب اس کے معانی میں کن تبدیلوں کو بیدا کر تاہے۔الغرض مسلمان مصنفوں کی کتابوں کے دیبا ہے کے عمومی اجزاء کے تعلق سوال وجوابی و شروح میں منتقل ہوتا چلا آرہا ہے،اس کوغریب طالب علموں پر پیش کر کے اپنی علمی وسعت کوظا ہر کرتے تھے۔''

صدیوں سے متوارث اس طریق تعلیم کی نشاندہی کے بعد یکا یک فاضل گیلانی کوطر زِ تعلیم کاجوایک نیامشاہدہ دتجر بہ ہوااس کی پچھ تفصیل مولاناہی کے قلم سے سنئے اکھا ہے کہ:

"الیکن الامام شمیری نے قبل اس کے کہ کتاب کا کوئی لفظ بھی شروع ہوا ہوا یک خاص قسم کی دلچیپ، ترنم آمیز آواز میں تقریر شروع کی، کس کس موضوع سے اس تقریر کا تعلق تھا تقریر جہاں تک خیال کرتا ہوں اب بھی باقی ہے'۔

صحاحِ ستہ میں مسلم شریف کوجو بنیا دی اہمیت حاصل ہے اس پرایک مختفر تبھر ہ کرنے کے بعد فاضل گیلانی ککھتے ہیں کہ:

''پہلے دن کے پہلے ہی سبق میں ایسا معلوم ہوتا تھا کہ برسوں میں حاصل ہونے والے معلومات یکا کیے میرے سامنے آگئے''

گویا کہ علامہ کے درس کی پہلی اور بنیادی خصوصیت یہی جامعیت اور ایک ہی وقت میں علمی نوادر سے طلباء کے دامن دماغ کولبریز کرنا تھا، پھر معلومات کا بیوسیج افادہ کسی ایک ہی وائرہ میں بنز ہیں تھا بلکہ اس کا تعلق مختلف علوم وفنون سے تھا۔ متعلقہ موضوع کی مناسبت سے جب آپ ضمنی مسائل و مباحث کی طرف متوجہ ہوئے تو اسکا نام خود آپی زبان پر "دفاع" تھا مولانا گیلانی ہی اس سلسلہ میں رقسطراز ہیں:

"یادداشت اور حافظ کی غیر معمولی قوت کا نتیجہ تھا کہ معلومات کا طوفان شاہ صاحب کے اندر تلاطم پذیر رہتا، کسی مسئلہ پر تقریر فرماتے ہوئے اس کی مناسبت سے انکا ذہن کسی دوسرے مسئلہ کی طرف متوجہ ہوتا تو فرماتے کہ دفاع ہوگیا، ان دفاعی مسائل میں صرف ونحو، معانی، بیان، بدیع وغیرہ فنون تک کے مسائل شامل سے"۔

درس کی اس اہم خصوصیت میں محقق گیلا ٹی کے ساتھ مولانا محمد طیب صاحب ؓ کی ریہ ہمنوائی بھی قابل غور ہے:

" حضرت ممروح کے علمی تبحر اور علم کے بحر ذخار ہونے کی وجہ سے در ی صدیث صرف علوم صدیث تک ہی محدود خدر ہتا بلکہ ضمنا لطیف نسبتوں کے ساتھ ہم علم فن کی بحث آتی ،اگر معانی و بلاغت کی بحث آتی تو محسوس ہوتا کہ علم معانی کا بیمسئلہ واضع نے اسی حدیث کے لئے وضع کیا تھا، معقولات کی بحث چل نگلتی اور آپ معقولیوں کے سی مسئلہ کا رد فرماتے تو اندازہ ہوتا کہ بیہ حدیث معقولات کے مسئلہ پر ہی تر دید کے لئے قلب نبوی پر وار دہوئی تھی ،غرض اس نقلی وروایت فن میں نقل وعقل دونوں کی بحث میں آتی اور ہرفن کے متعلق مقصد پر سیر حاصل اور محققانہ بحث ہوتی ، پھر علاوہ بحث حدیث کے وہ فنی مسئلہ ہی فی نفسہ اپنی پوری تحقیق کے ساتھ متع ہوگر سامنے آجاتا تھا"۔

فاضل مقاله نگار کے قلم نے اس داستان کوآگے بڑھاتے ہوئے یہ بھی سنایا کہ: ''حضرت شاہ صاحب کا درسِ حدیث محص حدیث تک محدود نہ تھا بلکہ فقہ، تاریخ، ادب، کلام، فلسفہ نبطق، ہیئت، ریاضی، سائنس الغرض تمام علومِ جدیدہ وقدیمہ پر شتمل ہوتا''

گویا کہ معلومات کا بیش بہاخزانہ مختر مدت میں طالبعلم اپنے لئے فراہم پاتا، ضمنا حدیث وقر آن سے متعلق شک وریب کے وہ کا نظیمی دل و دماغ سے نکل جاتے جن کی خلش ایک مومن کے لئے انقباض و وحشت کا موجب ہے وہی پہلے دن کا درس جس کا قلمی خاکہ مولا نا گیلائی کے قلم نے تیار کیا، اسکی تفصیلات میں موصوف نے اپنی بعض خلشوں کا ذکر کرتے ہوئے الا مام شمیری کی شفاء بخش تقریروں کی چارہ سازی اس عنوان سے بیان کی ہے:

اس وقت تک میرا تاثر بیتھا کہ قرآن کے سوا بجز چندگی چنی روایتوں کے صاحب شریعت کی طرف قطعی یقین اور کا مل اطمینان کے ساتھ کی اور کا انتساب نہیں کیا جا سکتا، گویا دین کا اکثر حصہ صرف ظنی اور یقین کی قوت سے محروم ہے۔

ایک مولانا گیلانی ہی کیا خیرالقرون کے اختتام کے ساتھ ہی دین کے اس انتساب کے بارے میں نہ جانے کیسے کیسے ہولناک مغالطو ں میںعوام مبتلا کر دیئے گئے اور عصر حاضر کے مہیب فتنوں میں تو حدیث کو عجمی سازش قرار دیکر دیدہ و دانستہ دین کے اہم و بنیا دی ستون ہی پرحملہ کر دیا گیا، مجمی سازش کا شوشہ چھوڑنے والوں نے اپنی حیا بک دستیوں سے لیکر بیج یوچ دلائل اس مقصد کے لئے تلاش کئے ہیں انہیں سے مرعوب ہوکر بلامبالغہ لاکھوں تک تعدادان سادہ لوح مسلمانوں کی پہنچی ہے جوصاحب شریعت کی جانب حدیث کا انتساب مشتبر دان رہے ہیں۔اس لئے ضرورت اس امر کی ہے کددین کے خدام درس کے حلقوں میں بھی اس زہر کا تریاق بہم پہنچاتے رہیں۔ یقین ہے کہ اگر طلباء کے ذہنوں میں دلائل کے ساتھ بیہ بات ڈال دی گئی کہ حدیث کوئی مجمی سازش نہیں بلکہ ایک بنیا دی عضر ہے اور مناسب ہتھیاروں سے انہیں مسلح کردیا گیا تو منکرین حدیث کی زہر چکانیوں کا شافی علاج ہوسکے گا۔الامام تشمیری کوخدا تعالیٰ نے فتنوں کو بھانب لینے اور انکا ضروری مقابلہ کرنے کی جوغیر معمولی صلاحیت عطا فر مائی تھی اس کا متیجہ تھا کہ آپ بالکل ابتدائی مرحلوں میں طلباء کے روبر و جمیت حدیث کے موضوع پر الیمی فاضلانہ تقر بر فرماتے جس سے حدیث کی جمیت ایک حقیقت نظر آتی ممروح گیلاتی نے تفصیل سناتے ہوئے بتایا ہے کہ: ''پہلا دن تھا جب میرے کا نول نے اسناد والے تواتر کے سوا تواتر طبقہ،تواتر عمل، تواتر قدر مشترك كى نئ قىمول كوسنا سمجھا گيا كەچندروا يتول كے متعلق جس تواتر کا دعوی عام کتابوں میں کیا جاتا ہے بیدعوی صرف اسناد والے تواتر کی حد تک محدود ہے، ورنہ دین کا بڑاا ہم حصہ تو اتر طبقہ، تو اتر عمل اور تو اتر مشترک کی راہ سے منتقل ہوکرمسلمانوں کی پچھپلی نسلوں میں اگلی نسلوں سے پہنچا ہے اور تو اتر کی ان تمام قسموں میں یقین آفرینی کی وہی نفسیاتی اور منطقی قوت ہے جوقوت

(۱) تواتر کی ان انسام چہار گانہ کو مرحوم گیلانی ہی کی الفاظ میں یوں سیجھے کہ سند کی کثرت اور راویوں کے تعدد کی مرورت عموماً ان ہی باتوں میں ہوئی ہے جوروایت کی راہ ہے نتقل ہوئی ہوں کیکن ایسی بات کہ شاہ جہاں ہندوستان کا

اسنادوالي واتر ميں يائي جاتى ہے(ا)'

دین کے اس اہم اور ضروری عضر پر جو فاضلانہ دلائل بہم پہنچائے گئے ان کوئ کر مرحوم گیلا ٹی نے اپنے متعلق بیشہادت دی ہے۔

''یہ پہلا دن تھاجس میں قرآن کے بعد دین کا سارا نظام میرے لیے یقینی وقطعی ہوگیا اور جیسے جیسے تمیز وشعور میں عمر کے لحاظ سے اضافہ ہوا بجائے گھٹنے کے میرایہ تاثر گہراہی ہوتا چلاگیا''۔

خاکسارنے ابھی عرض کیاتھا کہ دری افادات میں معلم واستاذ اس نہج پراگر دماغوں کی آبیاری کرتے رہے تو دین کی جانب سے دفاع کرنے والوں کا جو مضبوط حلقہ قائم ہوگا وہ درس گا ہول سے لی ہوئی روشن سے ہمیشہ کام لیتا رہے گا، چنانچہ فاضل گیلانی نے ایئے متعلق خودلکھا ہے کہ:

''خاکسارنے اپنی مختلف کتابوں اور مقالات میں امام کشمیری کی عطا کی ہوئی اس روشنی سے استفادہ کیا''۔

بلکہ \_\_\_\_''مسلمانوں کے دین اختلاف کی نوعیّتوں میں تمیز کا سلیقہ اسی انوری تحقیق سے پیدا ہوا''۔

بہر حال درس میں جامعیت اور وسیع ترین افادی معلومات جوشاہ صاحب کی دُربار زبان سے ظاہر ہوئے اس سے جہاں ایک فائدہ وہ تھا جسے مولا نامجہ طیب صاحب نے لکھتے ہوئے بتایا ہے کہ:

محکم ال تقایا سکندر نے ہندوستان پر تملہ کیا تھا اس تم کے واقعات کے متعلق بیۃ لاش کرنا کہ دوایت کر نیوالے انکے کون بیں جوب بیں جنون کے سوااور پھی نہیں ہے۔ ای طرح اس تم کی باتیں کہ مسلمانوں پر مثلاً پانچے وتوں کی نمازیں فرض ہیں عرب میں الکجہ نامی محارت کا بح فرض ہے، سال میں جب رمضان کا مہینہ آئے تو روز و مسلمانوں کور کھنا پڑتا ہے۔ بیالی باتیں ہیں جے مسلمان ہی نہیں، بلکہ جو مسلمان ہیں بیں ان کے زدیکے بھی اسلام کے بیٹنی عناصر ہیں۔ بہی تو از عمل ک مثالیں ہیں داتی طرح حاتم کی سخاوت، رسم کی شجاعت، اگر چہ گزرے ہوئے واقعات ہیں لیکن انکی تفصیلات مثلاً مثالیں ہیں داتی طرح حاتم کی مجاوت، رسم کی شجاعت، اگر چہ گزرے ہوئے واقعات ہیں لیکن انکی تفصیلات مثلاً حاتم کی طرف خاوت پر بیارت کی بہادر آدمی تھا اس قدر مشترک کے بیٹی ہونے میں کون شبہ کر سکتا ہے۔ الاستاذ قدر مشترک یعنی حاتم تی تھا، رسم بہادر آدمی تھا اس قدر مشترک کے بیٹی ہونے میں کون شبہ کر سکتا ہے۔ الاستاذ العثم انی مولانا شبیر احمد مرحوم نے بھی سے حصلے میں تو از کی ان قسموں کا ذکر کرکے اعتر اف کیا ہے کہ پہلی و فعہ حضرت علامہ شمیری ہی ہے بیات سننے میں آئی ہے:

"اس جامع درس کا طالب علم اس درس سے ہرعلم فن کا نداق کیکر اٹھتا اور اس میں ہے۔ ہرائم فن کا نداق کیکر اٹھتا اور اس میں ہے۔ ہے استعداد پیدا ہوجاتی کہ وہ بضمن کلام خداور سول ہرفن میں محققانه انداز سے کلام کر جائے۔ یہ درحقیقت درس کی لائن کا ایک انقلاب تھا جوز مانہ کی رفتار کود کھے کر الاستاذ الا مام الشمیر ی نے اختیار فرمایا"۔

مولانا طیب صاحب ہی کے قلم نے حضرت شاہ صاحب کے ایک ملفوظ سے اس حقیقت کوبھی بے نقاب کیا کہ درس کا آپ کا بیاجتہادی طرز دورِ حاضر کے فتوں کے مقابلہ کی سوچی تیاری تھی۔ چنانچی آپ خوددرس میں طلباء کونخا طب کر کے فرماتے:

' ' بھائی اس زمانہ کے علمی فتوں کے مقابلہ میں جس قدر ہوسکا ہم نے سامان جمع کردیاہے'

موصوف کے اس ارشاد سے بیدواضح ہوا کہ درس میں مختلف عنوانات سے متعلق تقریر اپنے علم کا اظہار یا اپنے تبحر کا مظاہرہ نہیں تھا، بلکہ آپ طلباء کونت نے فتنوں کے مقابلہ میں اس طرح مسلح کر دینا چاہتے تھے کہ وہ دین کی جانب سے دفاع کر سکیں ۔ آج دارالعلوم کی ممتاز بچاس سالہ تاریخ جس کی ابتداء آپ کی تدریس وتعلیم سے ہوتی ہے، شاہدہ کہ آپکی درسگاہ سے نظے ہوئے فضلاء اپنی اپنی جگہد دین کی حمایت ونصرت میں اپنی تو انائیاں صرف کررہے ہیں۔ بہر حال مرحوم کی درسی خصوصیات میں سے اب تک دو بنیا دی خصوصیات کا ذکر آیا۔ آپ کے درس کی تیسری اہم خصوصیت ہے جس کے ناقل ملک کے مشہور عالم و فاضل مولانا محمد ادریس کا ندھلوی شارح مشکوۃ وشیخ الحدیث جامعد اشر فیدلا ہوں ہیں۔ حسب فاضل مولانا محمد ادریس کا ندھلوی شارح مشکوۃ وشیخ الحدیث جامعد اشر فیدلا ہوں ہیں۔ حسب معمول مولانا کا ندھلوی نے اپنے مقصد کو واضح کرنے کے لئے تھوڑی سی تفصیل سے کام لیا ہے۔ اس تفصیل کے بغیر مولانا کا مقصد واضح نہیں ہوتا۔ اس لئے خاکسار بھی مفصل پیش کرتا ہے، لکھا ہے کہ

" دنیا کے علم میں خیروشر، محمود و خدموم کی تقسیم ہے گرآخرت اور دین کے علم میں سی سیم نہیں، آخرت اور دین خداوندی کاعلم خیر ہی خیراور محمود ہی محمود ہے۔ خلاصه اس کا سیہ کے اول مرتبدایمان واسلام کا ہے اور اس کے بعد علم دین کا ہے" اس کے بعدیہ بتاتے ہوئے کہ علم کے لئے دوقو تیں درکار ہیں ایک قوت فہم دوسری قوت حافظہ تحریر فرمایا کہ:

''حضرت شاہ صاحب مرحوم كوخداتعالى نے ان تمام تو توں سے اس طرح سرفراز فرمایا تھا كہ عالم میں اس وقت اس كى نظير نہيں''۔

بلكه طبقه علاء ميسآب ك خصوصيت وامتياز ريتهاكه:

''جب کوئی عالم کسی مسئلہ میں شاہ صاحب کی طرف مراجعت کرتا تو مسئلہ کا مادہ اس کے سامنے کردیتے اور اس کے بعد اپنا فیصلہ بھی بتادیتے کہ اس مختلف فیہ مسئلہ میں میری رائے بیہے''

جس کا حاصل یمی نکلا کہ خام علم اور نا پختہ آگی کے جومظاہر آئے دن ہمارے سامنے رہے ہیں کہ اگر کسی سے کوئی بات پوچھی جائے تو اول تو بچارہ شایداس علم کے بارے میں ظنی و تخمینی رائے بھی ندر کھتا ہواور اگر مختلف اقوال نقل بھی کردیتو رائے اور مرجوح کی تعیین سے بہر حال محروم ہی ہوگا،کین علامہ کا بیر حال تھا کہ:

''ہرمسئلہ آپ کے نزدیک طے شدہ تھا، اختلاف اقوال کی وجہ سے تذبذب اور تر دد نہیں بلکہ رائح اور مرجوح متعین رہتا''۔

جانے والے جانے ہیں کہ مولا ناکا ندھلوی اپنجلیل القدراستاذکی جس خصوصیت کا ذکر کررہے ہیں وہ فنی مہارت اور علمی حذاقت کی دوسری تعبیر ہے، نقول کے انبار سے کار آمد چیز اٹھالیٹا اس وقت تک ممکن نہیں تاوقت کی ملکہ را سخہ نہ بن جائے۔ اس خصوصیت کے بعد فاصل مضمون نگار نے شاہ صاحب کے خدا ددا دفہم کا ذکر کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے کہ:

د فہم کا بیرحال تھا کہ ہرمسئلہ کی اصل اور اس کا سرامعلوم تھا، اصل کلی کے بتلا دینے کے بعد بیہ بتلا دیتے تھے کہ فلاں فلاں مسئلہ اس اصل پر متفرع ہے اور ان مسائل مختلف فیہ میں ما بدالاشتر اک اور ما بدالا ختلاف ہیہ ہے؛

ظاہرہے کہ اختلاف اور قدر مشترک کی بنیا دوں کوشعین کرتے ہوئے مسئلہ کی روح پر اطلاع خودمولا ناکے الفاظ میں کہ''میطریق نہایت دقیق اور عمیق ہے'' تاد قتیکہ اختلاف علاء کے پس منظر پر پوری اطلاع نہ ہوتمیز و امتیاز کی بیہ توت و ملاحیت ممکن نہیں ۔ چنانچے موصوف لکھتے ہیں کہ:۔

'' جب تک روایات ِمخلفه میں فقہائے کرام کا منشاءخلاف اور سبب اختلاف معلوم نه ہومسئلہ کی حقیقت منکشف نہیں ہوتی''۔

اس کے بعد فاضل کا ندھلوی نے علامہ کے درس حدیث کی بنیادی خصوصیات کا تفصیلی ذکر کرتے ہوئے ہیکھی سنایا کہ:

درسِ حدیث میں سب سے اول اور زیادہ توجہ اس طرف فرماتے کہ حدیث نبوی کی مراد باعتبار قواعد عربیت و بلاغت واضح ہوجائے ، کوشش اسکی فرماتے کہ حدیث کی مراد کوعلمی اصطلاحات کے تالع ندر کھا جائے۔

بياس كئے كه "اصطلاحات بعد ميں حادث موئيں اور حديث نبوى زماناً ورحبة مقدم ہيں "-اوربیهاری کوشش اس کئے ہوتی کہ ''حدیث کواصطلاح کے تابع کرنا خلاف ادب ہے'' جو خص مسائل ومباحث میں ان بنیا دی اصول پر پوری بصیرت رکھتا ہوجس اصل پر یہ مسائل تھیلے ہوئے ہیں، اسکی تعلیم ویدریس افادی نقطهٔ نظر سے بردی جامع ہوگی ،قوت مافظ نقول کی حد تک طلباء کے سامنے اقوال کا انبار لگاستی ہے کیکن فہم ٹاقب کی جلوہ طرازیاں ماصل نہیں ہوسکتس ۔علامہ مرحوم کے درس کی یہی بردی خصوصیت تھی کہ آپ اقوال میں این خدادادنیم سے کاملیکر ترجی بھی جاری فرماسکتے تھے۔مولانا کا ندھلوی نصف صدی سے درں گاہی ضرورتوں پر تام اطلاع رکھتے ہیں۔اس لئے آپ کی نظر درس کےاس امتیازی پہلو پر جا پیچی جوطلباء کے لئے سب سے زیادہ مفید ہے۔ حدیث، قرآنی بیانات ومضامین کی ایک واقعاتی تشریح ہے۔ غالبًا اس کئے الثافعی الا مام کو کہنا پڑا کہ قرآن جس قدر حدیث کا محان ہے، حدیث اتن قرآن کی نہیں، او کما قال۔مطلب اس کا یہی ہوا کہ قرآن کے مجملات کوحدیث ہی ہے مجھناممکن ہے جبکہ حدیث بجائے خوداس قدرواضح اور صاف ہے کہاں کی مراد کی تعیین کے لئے کوئی تشریح درکارنہیں۔ اس اہم حقیقت کے پیش نظر علامہ نے درس میں اس کا بھی اہتمام فر مایا تھا کہ قرآن مجید کی ان آیات کی تعیین فرمادیں جوحدیث کا ماخذیا حدیث جن اجمال کی شرح ہے، مولانا کا ندهلوی لکھتے ہیں کہ:

''حدیث نبوی کا ما خذ قرآن کریم سے بیان فرماتے''۔

اس التزام كاسب سے برافائدہ بيہوتاكه:

''بہت بی مشکلات قرآنیه کوحل فر مادیتے''۔

گویا کہ آپ کا درس حدیث ہی کی حد تک محدود نہ تھا بلکہ دین کی اولین اورا ہم بنیاد قر آن مجید کو بھی حل فر ما کر طلباء کی واقفیت کے دائر ہ کو وسیعے کیا جاتا۔ مولانا گیلانی نے اپنی فاصلانہ مقالہ میں شاہ صاحب کی اس دری خصوصیت کا خصوصی تذکرہ کرتے ہوئے قرآن کر کیا ہے۔ کریم سے متعلق آپ کے خصوص نظریات کا ذکر کیا ہے۔

معلوم ہے کہ حدیث کی صحت وعدم صحت تمام تر راویوں کے احوال پر قائم ہے اورای ضرورت سے اساء الرجال نامی فن کومحدثین نے ایجاد بھی کیا اور اختیار بھی، حدیث کی یہی وہ ضرورت ہے جس کی بنا پر رسول الله صلی الله علیه وسلم کے مختصر ارشاد کے ساتھ سند کا طویل اضا فه کردیا گیا، افسوس که آج جهاری درس گاهوں میں جن بنیا دی علوم وفنون ہے صرف نظر کی جارہی ہے، ان میں اساءالر جال بھی ہے۔اساءالر جال ہی کی طرح اس کا دوسراضروری شعبه جرح وتعدیل بھی اکثر حچھوڑ دیا گیا۔ مذہبی وفقہی تعصب کی بناء پر بہت سی وہ روایتیں قبول کر لی جاتی ہیں جو کسی خاص مکتبہ فکر کی تائید کرتی ہوں، حالانکہ اگر فنی نقطہ نظر سے جانچ پر تال کی جائے تو سلسلۂ سند میں وہ مخصیتیں نظر ہو کیں گی جنگی حیثیت مجروح ہے، یاان روایات پر نارواجرح کا دفتر ہی ملے گا جس کی روایت کسی ناپندیدہ فقہی اصول کی تائید کرتی ہواس لئے کوئی بالغ انظر عالم ہی ردوقبول کے ان ناملائم فیصلوں پر انصاف کی بات کہ سکتا ہے۔ اس کئے ضرورت اس بات کی تھی کہ اساء الرجال اور جرح وتعدیل کے فنون کو ان درسگاہی علوم میں داخل کیا جاتا جن کی با قاعدہ تعلیم دی جارہی ہے، مگراساءالر جال اور جرح و تعدیل کے فن سے اس غفلت کا کیا شکوہ، درسگاہوں میں تو اصولِ حدیث کے فن کو بھی بڑی *حد تك ترك كر*ديا گيا\_

بقول شاعر م دہن کا ذکر کیایاں سرجی غائب ہے گریباں ہے

حافظ ابن جمرعسقلانی کی ''نخبۃ الفکر' اصولِ حدیث میں ہماری درس گاہوں کا سب
ہے بڑا سرمایہ ہے اور اس کی بھی تعلیم جس لئے دیئے انداز میں ہوتی ہے اس سے پچھ
ہمارے طلباء ہی واقف ہیں۔ بہر حال شاہ صاحب مرحوم نے حدیث کی اس بڑی ضرورت کا
خیال فرما کرراویوں سے متعلق مناسب تفصیل کا بھی التزام اپنے درس میں فرمایا۔ اس سلسلہ
میں مولانا کا ندھلوی کا بیان ہے:

"اساءالرجال پر کلام فرماتے خصوصاً جن رواۃ کے بارے میں محدثین کا اختلاف ہے، جرح وتعدیل کے اختلاف کو کیا تول فیصل بتلادیے کہ بیراوی کس درجہ میں قابل قبول ہے اور یہ کہ اس کی روایت حسن کے درجہ میں رہے گی یا تھے کے درجہ میں اور یہ کہ اس کی روایت حسن کے درجہ میں رہے گی یا تھے کے درجہ میں یا قابل رد ہوگی یا قابل اغماض، زیادہ ترفیصلہ کا پیطریقہ ہوتا کہ جب کسی راوی کے جرح وتعدیل میں اختلاف ہوتا تو یہ فرماتے کہ بیراوی ترفیدی کی فلاں سند میں واقع ہوارا مام ترفیدی نے اس روایت کی تحسین یا تھی فرمائی ہے'

اساءالرجال کا بہی فن جوقوت حافظ کا مطالبہ کرتا ہے اور ساتھ ہی وسعت مطالعہ کا بھی ، مدیث کے طول وطویل وفتر میں ناقدین نے جہاں کہیں کی راوی کی تعدیل ہے اور پھر کی ناپرای راوی کو مجروح قرار دیا ہے اس کی تعدیل سے فائدہ اٹھانے کے لئے مدیث کے پورے ذخیرہ پر واقفیت کی ضرورت ہے۔ خدا تعالی نے آپ کو یا دواشت کی غیر معمولی قوت کے ساتھ جو وسعت نظر عطا فرمائی تھی اس سے کام لیکر احناف کے لئے مفید روایتوں اور راویوں ہے آپ کام لیتے اور سلسلہ میں شافعی انمسلک علماء کی زیادتی پرخصوصی توجہ دلاتے جس کا مقصد احناف کے لئے مفید روایت اور رواۃ کی بیخ کنی ہوتا حافظ ابن ججرعسقلانی شارح بخاری سے آپ کی غیر معمولی عقیدت کا بیام تھا کہ جبل العلم، حافظ الدنیا ہے آپ کا اشارہ ابن ججرکی جانب ہوتا، لیکن جب محسوس فرماتے کہ ابن ججر دانستہ کف لسانی سے کام لے اشارہ ابن ججرکی جانب ہوتا، لیکن جب محسوس فرماتے کہ ابن ججر دانستہ کف لسانی سے کام لے اس طرز کوطوطے کی چال سے تشبید دیتے جوآ تھوں کو گردش دیکر دھیرے دھیرے قدم اٹھا تا ہوا اس حافظ الی حدیثوں کے بارے میں شوافع کے یہاں اصح مافی الباب (یعنی اس نکل جاتا ہے۔ اختلافی حدیثوں کے بارے میں شوافع کے یہاں اصح مافی الباب (یعنی اس

باب میں سب سے زیادہ صحیح حدیث ہے ہے) کا جوز جیمی طریقہ جاری ہے اس کا جب بھی ذکر آتا تو فرماتے کہ لیجئے علاء شافعی نے پٹھے ٹو لنے کا کام شروع کردیا۔ اس علمی لطیفہ کی دلچب تفصیل فاضل گیلانی سے سنتے، کھتے ہیں کہ:

"اساءالرجال کی کتابوں کواٹھا کر راوی پر جرح کر کے خالف کی حدیث کونا قابل کی ظربنا دینا اور سرف رجالی رجازوں کی مدد سے کسی روایت کوتر جیج دینا اور آٹارِ صحابہ، قرآنی آیات کے اقتضاء اور اسلام کے کلی قوانین واصول سے چیٹم پوٹی حضرت شاہ صاحب شافعیوں کے اس طرز کوروایتوں کی ترجیح میں پندنہیں فرماتے حضرت شاہ صاحب شافعیوں کے اس طرز کوروایتوں کی ترجیح میں پندنہیں فرماتے ہے، جرح کے لئے رجالی رجازوں میں راوی کی کمزور یوں کوٹولنا اس کا نام انہوں نے بٹھا ٹولنار کھایا تھا، فرماتے کہ رقصابوں کا کام ہوا کہ جوجانور کمزور نظر آیاای کو پیٹے کر ذرائے کر ڈالا"۔

عرض كرچكا هول كةن حديث كابيا جم ترين شعبه يعني اساءالر جال غير معمولي اجميت كا مقضی ہے۔یادیر تا ہے کہ جاج بن ارطات کی ایک روایت جو کسی مسئلہ میں احناف کے کئے مفید ہے، شوافع نے روایت کو نا قابل قبول تھہرانے کے لئے حجاج کی شخصیت پر جو تابرد تو ڑھلے کئے ہیں،ان میں ایک برااعتراض بیجی کیا گیا کہ وہ باجماعت نماز کا اہتمام نہیں کرتے تھے۔ علامہ نے فر مایا کہ بیانصاف کی بات نہیں کہ حجاج کواس جرم کی وجہ سے متروک قرار دیا جائے درآ نحالیکہ امام دارالہجر ت ما لک ابن انس ایک مدت تک مسجد میں تشریف نہیں لائے اور اس کے باوجود الامام کی روایتیں بدستور قابل قبول ہیں۔ حجاج کی مرافعت میں جود قیقہ شاہ صاحب نے دریا فت فرمایا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے کس دقت نظری ہے اس فن کا مطالعہ فر مایا تھا، غرضیکہ اساء الرجال جوفن حدیث کا ایک نہایت ہی ضروری اورا ہم عضر ہے شاہ صاحب اس فن کی اہمیت کے پیش نظر درس میں اس کا با قاعدہ اہتمام فرماتے۔ اساءالرجال ہی نہیں بلکہ درس میں جن تصانیف اور تالیفات کے حوالے پیش کرتے ان کے مصنفین ومولفین کے حالات، مصنف کا علمی یابیاورخوداس کتاب کی ثقابت برایک جامع تبجرہ بھی ہوتا جس سے طلباء کومخضروقت میں سیروسوانح کے ساتھ کتاب کی علمی حیثیت بھی معلوم ہوتی اور اس طرز سے نئی کتابوں کے مطالعہ کا شوق و ذوق بھی پیدا ہوتا، فاضل گیلانی ہی ککھتے ہیں:۔

"وہ اپنے عہد کے طلباء کی علمی بے بصاعتوں کا اندازہ کرکے تکلیف اٹھا کرعلاوہ موضوع درس کے چند خاص امور کا تذکرہ التزاماً اپنے درس میں ضرور فرمایا کرتے تھے مثلاً جن مصنفین کی کتابوں کا حوالہ دیتے انکی ولا دت ووفات سنین کے ساتھ ساتھ مختصر حالات اور انکی علمی خصوصیت، علم میں ان کا خاص مقام کیا ہے۔ ان امور پرضرور تنبیہ کرتے چلے جاتے۔ یہ ان کا ایسا اچھا طریقہ تھا جس کی بدولت شوقین اور مختی طلباء انکے صلقہ درس میں شریک ہوکر علم کے ذیلی ساز وسامان سے مسلح ہوجاتے یا کم از کم سلح بنے کا ڈھنگ ان کو آجا تا تھا"۔

لین اساء الرجال کی طرح بیکام بھی انتہائی دشوار ہے، غیر معمولی حافظہ کے ساتھ و سیج مطلعہ اس منگلاخ وادی کو طے کرنے کے لئے ضروری ہے اور اس لئے عام مدر سین واسا تذہ اگراس کا اہتمام نہیں کریا تے تو انہیں معذور سمجھنا جا ہیے، فاضل گیلانی نے بھی لکھا ہے:

''لیکن تج بیہ ہے کہ ہرغریب مدرس واستاذ کے بس کی بیات بھی نہیں کہ مطالعہ کئے بغیر جس عالم کاذکر آجائے اس کے متعلق ندکورہ بالا تنصیلات سے طلباء کوآگاہ کرنے بغیر جس عالم کاذکر آجائے اس کے متعلق ندکورہ بالا تنصیلات سے طلباء کوآگاہ کرنے پرقادر ہو، بیتو ان کے خصوصی حافظ کا کمال تھا''۔

بعد معلوم ہوجا تا تھا کہ اس مسئلہ کی ابتداء کس شکل میں ہوئی اور کن کن نقاطِ نظر سے اللہ معلوم ہوجا تا تھا کہ اس مسئلہ کی ابتداء کس شکل میں ہوئی اور کن کن نقاطِ نظر سے اللہ معلوم موجودہ حال تک پہنچا''۔

اس ساری کدوکاوش سے مقصود طلباء کے ساتھ ان کی وہ غیر معمولی شفقت تھی جس سے ان کا قلب معمور تھا۔ وہ چاہتے تھے کہ طلباء کو اس طرح تیار کردیں کہ آئندہ علمی مرحلوں میں ان کے لیے کوئی دشواری باقی ندر ہے اس لیے ندہ صرف مطالعہ کا طلبہ میں ذوق بیدا کرنا چاہتے بلکہ ان کے پیش نظر مطالعہ کے طریقے ہے بھی طلباء کو آگاہ کرنا تھا۔ خاص اس مقصد کے لیے ان کے سامنے درس میں کتابوں کا انبار رہتا جس سے ضرورت کے وقت بطور حوالہ اصل مآخذ پرنشا ندی فرماتے تا کہ طلباء زبانی حوالوں پر ہی اکتفا نہ کریں، بلکہ مسائل میں مدلل گفتگو کی آئیس عادت پڑجائے ہمولانا منظور نعمائی نے اپنے مقالہ میں ان کی ای خصوصیت پر توجہ دلاتے ہوئے کھا ہے:

ر بڑجائے ہمولانا منظور نعمائی نے اپنے مقالہ میں ان کی ای خصوصیت پر توجہ دلاتے ہوئے کھا ہے:

ر بڑجائے ہمولانا منظور نعمائی نے اپنے مقالہ میں ان کی علاوہ حدیث کی اور کتابیں حضرت کے سامنے رہتی تھیں اور جب کی مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے آپ کو کسی حدیث کا حوالہ دیا ہوتا تو صرف زبانی حوالے پراکتفائی بیس فرماتے تھے (۱)''

جیںا کہ پہلے عرض کر چکا ہوں اور آپ کے تلاندہ کے متعدد حوالوں ہے واضح کیا گیا کہ علامہ تشمیری کا درس صرف حدیث ہی کی شرح وتغییر تک محدود نہ تھا بلکہ حدیث کے عنوان پر ہمہ جہت افادات جن میں تنوع کے ساتھ جامعیت وگہرائی ہوتی آپ کے درس کا امتیاز تھا، اس کے باوجود جب آپ کسی مسئلہ پر کلام کرتے تو اگر چہ یہ کلام کسی ادنی مناسبت کی بناء پر ہوتا۔ گرجس جانب بھی طبیعت متوجہ ہوتی اس پر کھمل اور سیر حاصل بحث فرماتے۔ درس

<sup>(</sup>۱) فیرمعمولی قوت مافقا در یا دواشت جوایک موہت الی کی طرح مرح م کو مامل تھی اس کا ایک جرت انگیز منظر روزانه طلباء کے سامنے آتا جس کی تفسیل مولانا محر منظور نعمانی نے اپنے ای محولہ بالا مغمون میں دیتے ہوئے لکھا ہے کہ دوران تقریر ہاتھ بے تکلف اس کمآب پر جاتا جس کا حوالہ دیتا جا جے اور حسبنا اللہ وہم الوکیل ایک فاص انداز میں کہتے ہوئے اس طرح کمآب کمولتے کہ بعض اوقات تو وی صفی کھا جس پر وہ صدیت ہوتی ور ندوو جارور ق ادھرادھر سے النے کے بعدوہ صدیت موتی مرتب موتی تھی۔ جن حضرات نے یہ منظر نیس دیکھا آئیں آج یہ من کی مشکل ہوگا لیکن جن حوال کو معرب کے درس میں چندروز بھی جیشنے کا موقعہ ملا ہوگا ادر شاید بہت موں کو باور کرنا بھی مشکل ہوگا لیکن جن لوگوں کو معرب کے درس میں چندروز بھی جیشنے کا موقعہ ملا ہوگا ادر شاید بہت موں کو باور کرنا بھی مشکل ہوگا لیکن جن لوگوں کو معرب کے درس میں چندروز بھی جیشنے کا موقعہ ملا ہوگا انہوں نے قریباً روزانہ میں ہے وجد یکھا ہوگا ، ذلک فضل اللّٰهِ یُوزِینِهِ مَنْ یُشَانَهُ ،

میں خصوصی اضافوں میں اضافہ اسرار وحکم کا تھا۔اسرار وحکم کا مطلب بیہ ہے کہ شریعت پر احکام کی علت اور حکمت کو دریافت کیا جائے۔قرآن کریم کے احکام جیسا کہ معلوم ہے حا کماندو حکیماند دونوں لب ولہوں میں انسانوں تک منتقل کئے گئے ہیں، حا کمانہ لب ولہجہ کسی تھم کے جاری کرنے کے بعداس کی حکمت وعلت بیان نہیں کرتا جب کہ حکیمانہ اندازِ بیان میں مسلحت و حکمت کی مختفر تفصیل آجاتی ہے۔اسے یوں سمجھئے کہ قبلہ کی تبدیلی پرایک ان محروم عقل لوگوں کا گروہ تھا جواس تبدیلی پرسب سے زیادہ چراغ پا ہو گیا ظاہر ہے کہان لوگوں کو سمجمانے کے لئے حکمت آمیز کلام کے مقابل میں حکومتی لب ولہجہ در کا رتھا۔ اس لئے خدا تعالی ني ان كى جانب روئ يخن فرمايا توصرف اتناار شاد موا : قُلْ لِلْهِ الْمَشْرِقْ وَالْمَغْرِبُ -ان معترضین سے کہدد بھئے کہ شرق ومغرب کے ہم مالک ہیں ،اس لئے جو جا ہیں حکم دیں ہیں جس طرح ایک مکان کے مالک کواینے مکان میں اور ایک خسر وسلطنت کوایئے ملک میں تمام تصرفات کا پورااور قانونی حق حاصل ہوتا ہےا یہے ہی احکم الحا کمین کواپنی وسیع حکمرانی میں ہرطرح کا اختیار حاصل ہے پھراس کے کسی حکم پراعتراض بےمعنی ہے، دوسری جانب مخاطبین کا وہ گروہ تھا جنہوں نے تبدیلی قبلہ کے حکم کو دل وجان سے قبول کیا تھا۔ ضرورت ریھی کہانہیں حکم کی مصلحت سمجھا دی جائے تا کہ وہ مومنانہ طمانیت سے بھی سرفراز ہوں، ای لئے اسکے لئے ارشاد ہوا:

إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ.

(اور بیقبلہ ہم نے صرف اس لئے تبدیل کیا تا کہ رسول کی اتباع کرنے والے اور حکم کی مخالفت کر کے کفر کی جانب جانے والے کھل کرسا ہنے آ جائیں )

گویا کرقبلہ کی تحویل سے متعلق چند در چند حکمتوں میں سے یہاں ایک حکمت ذیر گفتگو رئی، حاکمانہ د حکیمانہ فرق کوقر آن مجید نے اس جگہ جیسے کمح ظر کھا وہ اس کی معروف بلاغت کا ایک ادنیٰ کر شمہ ہے، بہر حال عرض تو یہ کیا جارہا تھا کہ قرآن حکیم التزاماً تو نہیں لیکن کہیں کہیں مصلحت ِ حکم کو کھولتا بھی ہے جیسا کہ روزہ والی آیت میں ارشاد ہوا: گتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ کُمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِیْنَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلَّکُمْ تَتَقُونَ . (تم پر فرض کردیے گئے روزے جیسا کہتم سے پہلی امتوں پرفرض تھے،تو قع ہے کہ اس سے تم میں تقوی پیدا ہوگا) اس ارشاد میں روز ہے کی فرضیت کی مصلحت تقوی کوقر اردیتے ہوئے اسے بیان بھی کر دیا گیاای طرح نماز کے متعلق ارشاد فرما کہ:

تَنْهٰى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكُرِ.

(كدوه تم كوبرائيول اوربدكاريول سےروكنے والى ہے)

بہر حال اسلام کا سب سے پہلا مطالبہ مسلمان سے احکام کی اطاعت ہے۔ ایمانی تقاضے حکم کو بلا چوں و چراتسلیم کرنے سے ہی پورے ہوتے ہیں۔ اس لئے قرآن وحدیث دونوں نے اسرار وحکم کے موضوع پر زیادہ توجہیں کی مگریہ بھی عجیب بات ہے کہ اسلای تعلیمات کا متن یا اجمال ایک دوسری تفصیل و شرح کی جانب منتقل ہوتا رہا۔ ظاہر ہے کہ قرآن مجید کے اجمال کی سب سے کامل اور کا میاب تفصیل حدیث ہے۔ اور حدیث میں جو گرآن مجید کے اجمال کی سب سے کامل اور کا میاب تفصیل حدیث ہے۔ اور حدیث میں جو کو تفصیل کی جو باقی رہ گیا اس کے ایک حصہ کا بیان فقہاء نے کیا اور دوسرے جزء کی تشریح و تفصیل صوفیاء کیہم الرحمۃ نے کی ، پس جس طرح فقد اسلام میں نہ فقہاء سے بے نیازی برتی جاسمتی ہے اور نہ صوفیاء کی ، پس جس طرح فقد اسلام میں نہ فقہاء سے بے نیازی برتی جاسمتی شریعت کے مصالح پر طویل کلام فرماتے۔ یوں بھی آپ کو صوفیاء سے ایک غیر معمولی عقیدت تھی بہی تاثر بھی بھی ان الفاظ میں آپ کو صوفیاء سے ایک غیر معمولی عقیدت تھی بہی تاثر بھی بھی ان الفاظ میں آپ کی درسگاہ میں سناجا تا کہ ...

''صوفیاء کی دلپذیر باتوں سے قلب و دماغ مطمئن ہوتے ہیں جبکہ مناطقہ وفلاسفہ کہ مفوات سے ایک نہ تم ہونے والی تشویش بیدا ہوتی ہے''۔

بلکة قرآن کریم اور بعض اختلافی احادیث میں جہاں مختلف اقوال کے ایک صحراکی رہ نوردی کے باوجود شفی نہیں ہوتی وہ اس قبل و قال میں صوفیاء ہی کی تحقیق کوا طمینان بخش قرار دیتے۔ سور ہُو المنجم میں وہی معرکة الآرااختلاف کرآ پکی زبان مبارک پرالعیاذ باللہ بتوں کی تعریف میں تسلک المغرانیق العلی ان شفاعتهن لترجی (یہ بی لمی گردن والے بت ان کی شفاعت کی توقع کی جاتی ہے) جاری ہوگیا اور بتوں کی یہ تعریف من کرکفار مسرت سے جھوم اٹھے۔ روایت کے اعتبار سے ابن جمر جیسے بلندیا یہ محقق کواصرار ہے کہ کشر سے طرق

کی بناء پر روایت کچھنہ کچھ حیثیت رکھتی ہے۔ ابن ججراور دوسر مے حدثین کے اس اصرار پر جانے والے جانے ہیں کہ علمی حدود میں یہ مسکلہ اپنے دور رس نتائج کے اعتبار سے کیسی خوف ناک کشاکش کا باعث بن گیا، عرض یہ کرنا ہے کہ شاہ صاحب نے اس بحث میں عبدالعزیز دباغ صاحب ابریز کی صوفیا نہ حقیق کو کمل قرار دیتے ہوئے فیصلہ کی اہم بنیاد قرار دیا ہے۔ خاکسار نے تو نمونہ کے طور پر یہ ایک مثال ذکر کر دی۔ آپ کی املائی تقریر فیض الباری میں اس طرح کے بہت سے نمو نے مل سکتے ہیں، غرضیکہ آپ اسرار و حکم کوایک اہم ضروری علم قرار دیکر اپن کر دی سے آپ س چکے ہیں کہ تو اضع وائلساری جس کا آپ پر ملہ تھا، اس کے نتیجہ میں ''جمہ دانی'' کا دعویٰ تو در کنار ' دیجے ندائم'' کا نعرہ آپ کی زبان پر تھا، لیکن اس کے باوجود فرماتے کہ جن دو چارعلوم سے جمعے مناسبت ہے ان میں معانی و بلاغت، انکان س کے باوجود فرماتے کہ جن دو چارعلوم سے جمعے مناسبت ہے ان میں معانی و بلاغت، انجازِ قرآن اور اسرار و حکم کا خاص طور پر ذکر ہوتا یہ بھی فرماتے کہ:

''اسرارو حکم کو بجزشیخ محی الدین ابن عربی کے سب سے زیادہ جانتا ہوں۔بلاشبہ شخ اکبراس فن میں مجھ پر فاکق ہیں''۔

شخ اکبرے اسی غیر معمولی عقیدت کی بناء پر اسرار دھکم کے موضوع پران کے اقوال یا پھر عبدالوہاب شعرانی کی تحقیقات درس میں زیر گفتگو آتیں۔ الکاندھلوی نے بھی اسی کی اطلاع دیتے ہوئے لکھاہے کہ:

"اسرارشر بعت میں شخ می الدین ابن عربی اور شخ شعرانی کا کلام ہمیشہ تقل فرماتے"
معلوم ہوا کہ اسرار و حکم کے بیان سے شرعی احکام کومعقول سمجھنے کے ساتھ ان کی قبولیت کے
لئے جمی دل و دماغ کے دریج کھل جاتے ہیں، اس لیے درس کا بیرخ بھی بڑی افا دیت کا
حال تھا مگر افسوس کہ جہاں ہماری درسگا ہوں میں اور بہت سے ضروری علوم چھوٹ گئے ان
کے ساتھ اسرار و حکم کافن بھی رخصت ہوا۔

علاء وطلباء تو اس حقیقت سے خوب واقف ہیں لیکن جونہیں جانتے انہیں کو سمجھانے کے لئے اس کلپتر ہ گوئی سے کام لینا پڑا ہے کہ اہل علم پراٹھائے ہوئے بہتان وافتر اءجس سے دو جارامت کے عام ہی متاز ومنفر داشخاص ہوتے رہے انہیں میں امام ابو حنیفہ رحمۃ اللّٰد علیہ کی بھی ستورہ صفات ذاتِ گرامی ہے۔جسب ونسب سے لے کران کی شخصیت، علم، تفقہ، دیانت وتقوی،رائے اور حذاقت کون ساوہ گوشہ ہے جومخالفین کی نکتہ چینیوں ہے محفوظ رہا ہو۔ ایک اور عام اعتراض اس جلیل امام سرکسل سیجی کیا جارہا ہے کہ حدیث سے وہ سراسر ناواقف تھے یاان کے فقہ کی تمام تر بنیا د ذاتی رائے وقیاس پر ہے۔ جیرت اس پر ہے کہ کہنے والوں اور سننے والوں نے آخریہ کیوں نہ سوچا کہ بھلا اسلامی فقہ کا انتخر اج واشنباط کرنے والا حدیث ہے کس طرح بے نیاز ہوسکتا ہے، عوام سے تو نہیں، یو چھناان خواص سے ہے جو اس امام الائمہ پراس اعتراض کوجڑنے کے لئے پھیچمڑوں کی تمام ہی قوت استعال کررہے ہیں۔ آخر بتائیں کہ فقہ کی جاراہم بنیادیں (لعنی قرآن، حدیث، اجماع امت اور قیاس) قرار دیکر پھرامام ابوحنیفہ کے فقہ کوستفل فقہ مانتے ہوئے حدیث جیسے اہم جزے بے اعتمالی کاالزام آخر کس معقول بنیا دیر ہے۔ مگر جہاں نبی کو کا بن سماحراور شاعر کہنے والے اور قر آن حكيم كواساطير الاولين بتانے والے موجودر ہے اور ان كى سب كى موكى سننا پڑى توغريب اما م ابو صنیفه کے متعلق اگر کچھ کہا جار ہا ہے تو خوا ہی نخوا ہی اس کوسننا ہی پڑے گا۔ بہر حال شاہ صاحب جنہیں فقد فی کے مطابق للحدیث ہونے کا پورایقین تھااور جنہوں نے تیرہویں صدی میں حفیت کی خدمت اور اس استحکام میں تاریخی رول ادا کیا، اپنے درس میں احناف کے ماخذ کی خصوصی نشاند ہی فرماتے۔ عادت ریھی کہ چاروں فقہاء کے مسلک کونقل فرما کر امام الائمہ کے قول کے ترجیحی دلائل بیان فرماتے بھی بھی مختلف اقوال میں جب کسی قول کو ا یک دوسرے کے مقابل میں راجح یا قوی وضعیف کے دائروں میں سمیٹنا مشکل ہوتا تو اپنی تحقیق رائے بیش فرماتے جیسا کہ مولانا کا ندھلوی نے لکھاہے کہ:

''نقد الحدیث پر جب کلام فرماتے تو اولا ائمہ اربعہ کے مذاہب نقل فرماتے اور پھر انکے وہ دلائل بیان فرماتے جواس مذہب کے فقہاء کے نز دیک سب سے زیادہ قوی ہیں۔ پھران کا شافی جواب، اورامام اعظم ابو صنیفہ کے مسلک کی ترجیح بیان فرماتے''۔

مفیت، شانعیت بلکه چارون بی نقه متقدمین اور متاخرین کی جس تاریخی تقتیم میں

بٹ گئے ان دونوں جماعتوں میں ان کا اعتما داور بھروسہ متقد مین پر زیادہ تر تھا۔ جیسا کہ فاضل مقالہ نگارنے بھی ککھاہے:

''نقل مٰداہب میں قدماء کی نقول پیش فرماتے بلکہ معمولاً متاخرین کی نقول پر متقد مین کی نقول کومقدم رکھتے۔''

بلکہان کی کوشش زیادہ تربیر ہتی کہا گر کسی اختلافی مسئلہ میں مجتہداورخودصا حب مذہب کی کوئی تحقیق اورقول ہاتھ لگ جائے تو اسی کو بنیا د بنایا جائے مجولہ بالا مقالہ ہی میں ہے: ''ائمہ اجتہاد کے اصل قول پہلے نقل فر ماتے اور مشائخ کے اقوال بعد میں''۔

یقوعرض ہی کرچکا ہوں کہ خلافیات کے معرکہ الآرامباحث ومسائل میں خودانکی محققانہ رائے ہوتی جسے سننے والاس کر مطمئن ہوتا۔اس ذیل میں مولانا کا ندھلوی رقم طراز ہیں:

"مائل خلافیہ میں تفصیل کے بعدیہ بھی ہتلادیتے کیاں مسئلہ میں میری رائے یہ ہے"۔ گویا کہ وہ ایک قتم کا فیصلہ ہوتا جوطلباء کے لئے موجب طمانیت ہوتا۔"

بہرحال موصوف نے اپنے چالیس سالہ درسِ حدیث میں غیر متزازل بنیا دوں پر یہ حقیقت روش کردی کہ نعمان ابن ثابت الکوفی ابی حنیفہ طاب ثر اہ پر بیالزام کہ انہوں نے حدیث سے مٹ کررائے وقیاس سے فقہ کی تغیر کی ہے، ایک بہت بڑا جھوٹ ہے۔والقصة بطولها.

#### الخطوط البارزة في شخصية

# إمام العصرالشيخ محمرانورشاه الكشميرى

مولا نابدرالحن القاسمي

(لز:رئيس التحرير الجريدة "الداع" والمدرس بدار العلوم ديوبند

فى نهاية القرن التاسع عشر الميلادى و بداية القرن العشرين ظهر على سماء الهند العلمى كوكب مضلًى متلألاً، بهرعيون الناس بسنا علمه و عبقريته، وملاً ارجاء الارض باضوائه.

طلع هذا الكوكب العلمى المنير على افق زهرة الربيع الدائم وجنة الدنيا "كشمير" وامتلك ناصية العلم بمواهبه الفطرية، فاصبحت شخصيته فذة انيقة، وبارزة، لامعة، وعرف بين الناس بذكائه النادر وقوة ذاكرته الخارقة وعلمه الغزير، و استحضاره المدهش، ومقدرته العلمية العجيبة وهو امام العصر الشيخ محمد أنور شاه الكشميرى الذى يعد في الرعيل الاول من الائمة والاعلام، و يسجل اسمه في رأس قائمة المحدثين.

ولد امام العصر صبيحة يوم السبت السابع والعشرين من شهر شوال سنة ٢٩٢ اهفى اسرة علمية ودينية عريقة، ونشاعلى حب الاطلاع والعكوف على العلم والدراسة، فكان منذ نعومة اظفاره ومن مستهل طفولته على د أب نادر في اكتساب العلوم والمعارف وكانت تلوح على جبينه علائم الرشد و تتحلى فيه بوارق الذكاء حتى تفوس بعض ذوى البصيرة انه سيكون غزالى

عصره ورازی دهره.

### قوة ذاكرته وموهباته الفطرية:

كان الله قد او دع فى امام العصر موهبات عجيبة من خصوبة العقل وقوة الذاكرة والقريحة الوقادة المندلعة، والذكاء المتوقد فما كان يسمع كلمة الا ويحفظها ويعيها ويقيدها فى ذهنه ولم تخفه ذاكرته مدة حياته، يقول متحدثاً عن نفسه:

"سمعت ببلدتى فى كشمير، ولى اذ ذاك اربع سنين، رجلين يتكلمان فى ان العذاب هل يكون للجسد او للروح؟ فاستقرر أيهما على ان العذاب لهما، ثم ضربًا له مثلاً فقالا، ان مثل الجسد مع الروح لمثل الاعمى والاعرج، ذهبا الى حديقة ليجنيا ثمارها، فعجز الاعمى عن ان يراها و عجز الاعرج عن جنيها، فتشاورا فى امرهما، فركب الاعرج على الاعمى واخذ الاعمى يذهب به الى الاشجار، والاعرج يرى الثمار ويجنيها فهذا هو حال البدن مع الروح، فالبدن بدون الروح جماد لا حراك به والروح بدون البدن معطلة عن الافعال فاحتاج احدهما الى الاخر فلما اشتركا فى الاجر والوزر ايضاً.

وبعد مرور خمس و ثلاثین سنة رایت فی القرطبی عن ابن عباس عین ما قالاه من رأیهما. (فیض الباری، ج: ص:۱۱۵)

و يقول والده: كان يسئالني في درس مختصر القدوري اسئلة احتاج في الاجابة عنها الى مطالعة الهداية، ثم فوضت دراسته الى عالم آخر، فيجعل يشكو من كثرة سئو الاته رغم انه كان خارج درسه ساكتاً صامتاً لايرغب في الملاعب، وكان يكتب على كتبه الدراسية وهو في فاتحة قراء ته تعليقات يتحير منها العلماء الافاضل.

#### المناهل العلمية:

ارتوى هدالطفل المرهوب من علوم اهل بلدته وتلقى العلوم من حضرة والده وعلماء كشمير وهزاره، الى ان برع فى العلوم العقلية والنقلية وفاق الاقران والامثال، واصبح عالما لا يدرك شأوة وهو ابن اثنتى عشرة سنة.

وبعد ذالك ارتحل الى ديوبند، والتحق باكبر الجامعات الاسلامية "دارالعلوم" وكان ساحتها اذذاك مزدانة ومستنيرة بالعلم، تتلألأمن حبها بذة العلماء الربانيين، كامثال الشيخ محمود حسن والشيخ محمد اسحق امر تسرى والشيخ خليل احمد السهارنفورى، فاخذينهل من علومهم، ويرتوى من معارفهم حتى اكتملت ثقافته، وكسته صحبتهم علماً غزيراً وبهارًا في الاخلاق و الاداب.

#### نبوغه وعبقريته

طار صيته في الافاق وهو لم يتجاوز العقد الثاني من خمره، وظهرت براعتُه في الحديث والفقه والاصول والعلوم الاخرى الاسلامية، واقبل عليه العلماء والباحثون والمتخصصون في العلوم الدينية للاستفادة منه، والارتواء من منهله العذب الفياض، وهو في ريعان شبابه ومقتبل عمره.

فهذا الامام النابغة المحدث ظهير احسن شرق النيموى، مئولف "آثار السنن"مع تقدمه في السن وبراعته في علم الحديث يرسل كتابه قطعة الى الشيخ الكشميرى ليلقى عليها نظرة انتقادية، فسجل الشيخ آرائه وتعليقاته من فقه الحديث ومعارفه والكلام على رجال الحديث وعلله حتى اصبحت تعليقاته زاداً قيماً وتحفة

نادرةً للاحناف.

### وظيفته فى الحيوة

اشتغل بوظیفة التدریس هذالمحدث الموهوب فی دهلی و کشمیر بدون راتب احیاناً، وبرواتب زهیدة احیاناً اخری، وبعد ماتشرف بالحج والزیارة، واستفاد من مکتبات الحجاز العامر-ة،عین فی سنة ۲۳۲۱ هـ مدرسا فی دارالعلوم دیوبند، وتولی فیها منصب شیخ الحدیث بعد معادرة شیخه وطنه واعتقاله فی "مالطه" وبقی علی منصبه عشرین سنة حتی الجأته بعض الاوضاع الی ان یستقیل فذهب الی الجامعة بدابهیل، ومکث هناک خمس سنوات، ثم رجع الی دیوبند، وعاش قلیلاً مبلتی بداء عضال حتی اختلسه الموت ولفظ انفاسه الاخیرة فی شهر صفر سنة ۱۳۵۲ه.

#### مزاياه ومقومات شخصيته

قرأت فى كتاب "حكمة الاشراق" للشيخ المقتول شهاب الدين السهروردى كلمة وهى "ان العلم ليس وقفاً على قوم" بل يمكن ان يفرق شخص فى زمن متاخر، ممن سبقه من العلماء.

وهكذا كتب الامام الكبير الشيخ محمد قاسم النانوتوى المتوفى 1 ٢٩٤ ه فى احدى رسائله: انه لا دخل للتقدم والتاخر الزمانى فى النبوغ العلمى، ان الشيخ عبدالعزيز الدهلوى مثلا نشأ فى زمن متاخرلكنه فاق كثيرا من المتقدمين فى سعة الاطلاع و دقه النظر ومكانتة العلمية العظيمة، وهذا الذى عناه النبى النبي العقيمة، وهذا الذى عناه النبى النبي العقيمة العظيمة العظيمة العلمية العلمية

مثل امتى كالمطر لايدرى اوله خير ام آخره او كماقال.

ولله ذَرُّ ابي العلاء المعرى حيث يقول،

"انى وان كنت الاخير زمانة ☆لأت عالم تستطعه الاوائل" ولا شك ان امام العصر الشيخ محمد انور شاه كان خير مثال للتفوق والبراعة، على كثير ممن سبقه في بعد نظره وسعة افته في العلوم. يقول حكيم الامة الشيخ اشرف على التهانوى:

"ان الشيخ محمد انور شاه قد فاق على كثير من اساتذته" الافاضات اليومية ج ٢ ص ١١١.

وكان يقول: ان وجود مثله في الامة دليل على حقانية الاسلام ويقول الشيخ المحقق شبير احمد العثماني: فقيد المثيل عديم العديل بقية السلف حجة الخلف البحر المواج، لم ترالعيون مثله ولم يرَهو مثلَ نفسه"

ويقول الامام الجهبذ النقاد الشيخ زاهد بن الحسن الكوثرى "لم يأت بعد الشيخ الهمام مثله في استشارة الابحاث النادرة من ثنايا الاحاديث وهذه برهةطويلة من الدهر"

مقدمة التصريح بماتواتر في نزول المسيح. ص: ٢٦.

ويصفه احد اصحابه وهو قد لازمه عشر سنوات: "ان رأيته رأيت رجلاً يضاهى الذهبى فى حفظه، ويماثل ابن حجر ضبطه واتقانه ويساجل ابن دقيق العيد فى عدله و دقة رأيه، ويشابه البحترى فى شعره ويحاكى سحبان فى بيانه وسحره:

وليس على الله بمستنكر بكر ان يجمع العالم في واحد الخطوط البارزة غى شخصيته:

كان امام العصر الشيخ انور شاه عالماً مو سوعياً بكل ماللكلمة معنى، يحمل في صدره مكتبة واسعة للعلوم العقلية والنقلية والقديمة والحديثة، وكانت ذاكرته تذخر بانواع من الدُّرَدِ

واللآلى، التى اجتمعت لديه من مطالعة كتب المتقدمين فى جميع الفنون من العلوم الطبيعية والالهية، وكتب الحقائق والتصوف، والهندسة والتاريخ والعلوم الغريبة من النجوم والرمل والجفر والموسيقى والرياضى بفنونه الى جانب العلوم الاسلامية من الحديث والتفسير والفقه والاصولين.

وكان من عادته مطالعة كل كتاب في اى علم كان، يتحدث عن نفسه ويقول:

"ربّما طالعتُ مجلدات ضخمة من كتاب، ولم افز منه بشيئ جديد وربما ظفرت بشى يسير اوفائدة يسيرة، وكان يقيد فى برنامجه ماتنحل به عقدة من مشكلات القرآن او الحديث او الفقه اوعلم آخر.

كذالك اذا سنح له دليل للمذهب الحنفى اوكان له فى مسئلة تحقيق خلاف ما ذهب اليه عامة العلماء فكان يقيده فى مذكرته. اما العلم الذى عاش فيه وعاش له وعاش عليه، فهو علم الحديث النبوى، كان راسخ القدم فى متونه حاذقاً فى الجرح والتعديل وطبقات الرجال الى جانب كونه حافظاً للفقه والخلافيات مطلعاً على مناقشات العلماء واراء الائمة، كان يقول:.

"انى لا احتاج فى اى فن الى تقليد احد سوى الفقه فان الفقه السيس لى فيه رأيى سوى الرواية، لذا قد يصعب على الافتاء، فان الناس لا يكون عندهم الاقول واحد، وقد تكون فيه عندى اقوال كثيرة، عن الامام اوعن المشائخ، والتصحيح قد يختلف، وحينئذ افتى بسما يقرب من مذاهب الائمة وآثار السلف والسنة. (فيض البارى، ص: ١٩٧)

### أراءه عن الشخصيات البارزة

وكانت له اراء خاصة عن كل من الشيخ تقى الدين بن دقيق العيد المعتوفى سنة ٢٠٥ ه و ابن عبدالبر المعتوفى سنة ٢٠٥ ه و ابن تيمية الشيخ جمال الدين الزيلعى المعتوفى سنة ٢٠٥ ه و ابن تيمية المعتوفى سنة ٢٠٥ ه و ابن عربى المعتوفى سنة ٩٣٠ ه و ابن حجر المعتوفى سنة ٨٥٠ ه و اخرين فكان يقول: ان الشيخ الأكبر من كبراء الامة وسباق غايات علم الحقائق، اما الحافظ ابن تيمية فلا ريب انه بحر مواج لا ساحل له، ولكنه شذ فى مسائل الفروع والاصول من جمهور الامة، وهذه طبقات من الناس خلقهم الله على مراتبهم، فمنهم من يطبع على الاعتدال و النصفة كابن دقيق العيد و ابن عبدالبر و الزيلعى ومنهم من يطبع على الشدة كالشوكانى و ابن تيمية ومنهم من يطبع على غاية التيقظ، مع شدة التعصب كابن حجر. (فيض البارى ملخصاً ج: ١٢٢/٢)

وكان يقول عن الامام ابى جعفر الطحاوى المتوفى سنة ١ ٣٢١ من المام مجتهد ومجدد، كماقال ابن الاثير، والمراد بكونه مجدداً من حيث شرح الحديث وغوامضه، فهو امام طريقته المبتكرة وكان يثنى كثيراً على كتاب "البدائع للكاسانى المتوفى سنة ١٨٥٨. يقول: انّ مؤلفات العراقيين من فقهاء الحنفيّة اثبت واتقن من يقول: انّ مؤلفات العراقيين من فقهاء الحنفيّة اثبت واتقن من تصانيف الخراسانيين لكنّ "البدائع" مع انّ مؤلف هذا الكتاب من الخراسانيين قد فاق حسنًا على مؤلفات العراقيين، بل على كتب الخراسانيين قد فاق حسنًا على مؤلفات العراقيين، بل على كتب النفس. ونقهاء نا فهو كتاب بديع ان طالعه عالم بالامعان لصارفقيه النفس. ونفحة العنبر: ص ٨٥٠)

وكان يفضل ابن نجيم على ابن عابدين الشامي، كما كان يفضل

عليه الشيخ عبدالعزيز الدهلوى والشيخ رشيد احمد الكنكوهي في التفقه.

#### مزايادرسه:

قضى ثلث عمره فى ديوبند وجرت من قلبه ينابيع الحكمة والمعرفة واستفادمنه كثير من العلماء وتضلع عنده عدد لا يحصى وكان وجوده العلمى سببا لاصلاح طرق التدريس، فانتج للعلماء مناهج التحقيق وطرق التفصى من معضلات السائل.

كانت دروسه شبه محاضرات جامعة تستوعب جميع نواحى القضية وتنحل بها عقد سائر العلوم، كان يتدفق بحره المتلاطم من علومه فيفيض من كل ناحية يسقى الاجادب ويروى عطش العلم.

كان يجوده بشروته العلمية ونفائس الابحاث على الطلاب والسائلين بكل سماحة واخلاص، وحرص متزايد على الافادة يكثر الاحالة الى كتب المتقدمين، فكان يشعر من يتلمذ عليه بانه في عصر ذهبي من عصور العلم، وقد ارتبطت صلته بالائمة الذين مضوا قبل خمس مائة سنة على الاقل. وفي شرح الحديث النبوى كان يثير ابحاثاً علمية فادر ة، يتسع نطاقها الى البلاغة والنحو والصرف فاذا جاء على الاستشهاد بقول شاعر فربما يتمثل بقصائد طويلة لكثرة محفوظاته.

وقد كان يحفظ من قصائد شعراء العرب مايتجاوز خمسين الف بيت وكان يلقى ضوءً احافلاً على حياة كل من يذكره فى درسه من الائمة ويذكر مكانته العلمية، وكان من دأبه فى الدرس انه كان يضع كتب المراجع امامة اثنا درسه فاذا احال شيئًا الى كتاب فياخذه ويريه الطلاب.

قد حضر درسه يومًا احدٌ من العلماء المبرزين وهو الشيخ على المصرى الحنبلى، وكان من حفاظِ الصحيحين فناقشه اثناء درسه، فلما فرغ الشيخ من درسه صاح الشيخ على المصرى قائلاً. "لَوْحلفتُ انه اعلمُ من ابى حنيفة لما حنثتُ".

غير ان الشيخ لما سمع هذه الكلمة فقال: ان مدارك اجتهاد الامام الاعظم ابي حنيفة عالية لا اكاد اصلها.

هكذا كان دأبة في الدرس فانجب امثال العلامة الباحث الشيخ منساظر احسن الكيلاني والمحدث الشيخ بدرعالم الميرتهي والعلامة الشيخ حبيب الرحمن الاعظمي والشيخ المحدث محمد عبوسف البنوري وفضيلة الشيخ محمد طيب رئيس جامعة ديوبند والشيخ محمد ادريس الكاندهلوي والمفتى الكبير الشيخ محمد شفيع، والمحدث الكبير الامام الشيخ فخرالدين احمد والشيخ محمدمنظور احمد النعماني، والكاتب الاسلامي الكبير الشيخ سعيد احمد الاكبر آبادي وسماحة المفتى الشيخ عتيق الرحمن العثماني والصحفى البارز المفتى المنافية عالى المفتى المنافية عالى عالى المنافية والمحدى العثماني والصحفى المارز

## زياداته القيمة على مصطلحات الفنون:

قد اضاف-رحمه الله- الى مصطلحات بعض الفنون زيادات قيمة تخلوعنها كتب المتقدمين فاقسام التواتر الاربعة التى بسطها الشيخ فى "نيل الفرقدين" و"اكفار الملحدين" لا توجد فى كتاب التعريفات للسيد شريف الجرجاني. ولا فى كليات ابى البقاء ولافى كشاف اصطلاحات الفنون للشيخ محمدعلى التهانوى، ولا فى دستور العلماء للقاضى عبدالنبى احمدنكرى بل انها من

زيادات امام العصر القيمة.

كذالك شرحه لوجوه اعجاز القرآن على اسلوبِ بديع مبتكر بان القرآن معجز في مفرداته، وكلماته ومقاصده، وحقائقه من بدائع تحقيقات الشيخ محمدانور الكشميري، لم يتنبه له احد قبله وقد قام تلميذه النابغة الشيخ محمديوسف البنوري. بتوضيح تحقيق شيخه في "يتيمه البيان" في اسلوب عصرى بارع.

وللشيخ آراء خاصة وتحقيقات نادرة انيقة في كثير من المعضلات العلمية ومسائل علم الحقائق كحقيقة العماء ومسئلة الروح والنفس وحقيقتها التجلي ومسألة المعية الدهرية وحقيقة عالم المثال.

وكتبه واما ليه تـذخـر بـامثال هذه الابحاث النادرة اخمص منها بالذكر "فيض الباري" و "مشكلات القرآن"

#### مؤلفاتهٔ وامالیه:

مع ان الشيخ -رحمه الله-لم يعزم قط يؤلف رسالة او كتابا توجد امالى اخذت عنه ونصوص وتقييدات، افردها بالعنوان يدافع الضرورة الدينية او الخدمة الاسلامية ولوانه عكف على التاليف لانارت اضواء ه اللامعة ارجاء دنا العلم على سعتها، وازدانت بها المكتبة الاسلامية الذاخرة.

ويعجبنى قول الشيخ محمد يوسف البنورى ان الشيخ جلال الدين السيوطى قد الف اكثر من خمس مائة كتاب والشيخ الامام ابن دقيق العيد لا تتجاوز مؤلفاته على كام الأحكام. والامام بشرح الالمام، مع ذلك لا ترجح كثرة تأليف السيوطيّ على دقة نظر ابن دقيق العيد الذي استنبط من حديث واحدٍ اربع مائة مسئلة،

كما ذكره الشيخ عبدالعزيز الدهلوى. فى "بستان المحدثين".
ويشابه ذلك ان الشيخ مصطفى صبرى اعظم متكلم عصره
حينما رأى "مرقاة الطارم" لامام العصر فقال، انى افضلها على هذا
"مثيراً الى كتاب "الاسفار الاربعة" لصدر الدين الشيرازى، مع ان
مرقاه الطارم رسالة وجيزة تحتوى على ستين صفحة والاصفار
الاربعة للشيرازى كتاب ضخم فى مجلدات كبيرة يبلغ اكثر من
الف صفحة.

ومن اهم مؤلفات الشيخ اماليه على صحيح البخارى والترمذى و "مشكلات القرآن" و"اكفار المحلدين" و"مرقاة الطارم" و"والتصريح بما تواترفى نزول المسيح" و"خاتم النبيين" و "عقيدة الاسلام" و "فصل الخطاب" و"نيل الفرقدين" و"ضرب الخاتم" و هو يشتمل على اربع مائة شعر في مسئلة حدوث العالم.

وكان الفيلسوف محمداقبال الشاعر الاسلامي الكبير معجباً بهذه الرسالة. ضرب الخاتم. وبشخصية امام العصر كثير الثناء عليه، قد استفادمنه في عديد من القضايا العلمية والدينية وكان يقول، لم تنجب الامة خلال خمس مائة سنة مثل الشيخ محمدانور الكشميري. وكانت بينهما صلاة و دية و ثيقة.

ويجدر بالذكر ان امام العصر كان شاعراً مغلقا، له اشعار كثيرة، تفيض رقة وعذوبة.

ولامام العصر مؤلفات اخرى مطبوعة وخطية تتسم بالدقة ورصانة الاسلوب، وتشهد على تغلغله في العلوم، وبعدنظره في جسميع اصناف المعارف، وانه قدبث في كل مؤلف حكما وحقائق مايطرب المسامع والآذان وينعش القلوب والاذهان.

وذكرالشيخ محمد منظور احمد النعماني في مقال ان علماً عربياً حاملاً للشهادات العديدة ومثقفاً بالثقافة العصرية حينما طالع "عقيدة الاسلام" فاشتاق الى زيارة مؤلفه الامام، وسافر من المانيا الى ديوبند.

وقام رحمه الله بدور بارزفى دحض فتنة القاديانية وألف كتبا عديدة، وخطب وناظر، واستنهض هِمَمَ أَصْحَابِهِ لمقاومة هذه الفتنة. وكان يضطرم غيظًا على تحريفات القاديانيين لنصوص الشريعة فاثمرت مساعيه.

يقول الشيخ المحدث زاهدبن الحسن الكوثرى في مقالاته اعلى الله سبحانه منزلة العلامة فقيه الاسلام

المحدث المحجاج الشيخ محمدانور الكشميرى في غرف الجنان، وكافاه مكافاة الذابين عن حريم دين الاسلام فانه قمع القاديانية بحجه الدامغة وحال دون استفحال شر هذه الفتنة. (المقالات للكوثرى: ص: ٣٥٩)

ومن اهم ميزاته في التأليف انه يتوسع في كل ماله صلة بالموضوع من نفائس الابحاث فكلما اخذ احد يطالع كتابه في موضوع زاداعجابه وحيرته، بانه كيف حوى كل مال صلة بالبحث، وكيف اتى بابحاث رائقة من مظان بعيدة ومصادر لا تخطر ببال احد.

وانا اختم كلمتى المتواضعة بقول الشيخ العلامة سليمان الندوى ان مثال الشيخ محمدانور شاه الكشميرى كالبحر المحيط الذى يكون ظاهره هادئًا وباطنة تذخربانواع من الدرر الفاخرة و الللالم الثمينة.

# قرآن كريم اورحضرت علامه انورشاه تشميري

لا حضرت مولا نااخلاق حسين صاحب قاسمي، د بلي

حضرت علامه کشمیری کوخداوند عالم کی طرف سے نقلی اور عقلی علوم میں جو گہری بصیرت اور کمال تبحر عطا کیا گیا تھااس میں وہ اپنے دور کے رازی غز الی اور ابن حجر سے کم نہیں تھے۔ خصوصیت کے ساتھ حضرت علامہ کونفیر قرآن میں فہم وبصیرت کا جووا فر حصہ ملاتھا اس میں بھی وہ اپنے دور کی ممتاز علمی شخصیت تھے۔

حضرت کو خدا کے مقدس کلام سے گہراعشق تھا، اور اگر وہ کسی کتاب کے جلال وجمال کی عظمت سے حد درجہ مرعوب نظراً تے تتھے تو وہ کتاب العزیز ہے۔

مولانا مناظرات گیلائی جیسامحدث شمیری کاصاحب علم وقضل شاگرداین استاد کے بارے میں بیتاثر رکھتا تھا کہ قرآن عزیز کی غیر معمولی عظمت وجلالت حضرت علامہ کے لئے حجاب بن گئ تھی جسکی وجہ سے مرحوم قرآن پر بے تکلف ہو کرغور وفکر نہیں کر سکتے تھے بلکہ ادب اواحترام کے ساتھ حدد ردجہ مختاط ہو کر توجہ فرماتے تھے۔

قرآن عکیم کے ساتھ آپ کواس درجہ والہانہ عشق تھا کہ جس وقت آپ قر آن کی تلاوت فرماتے تواس کے حسن تعبیر پر وجد وشوق میں جھو منے لگتے۔ (حیات انور ص:۹۳)

عمرکے آخر حصہ میں حضرت محدث تشمیریؓ کی توجہ قر آن حکیم کی طرف زیادہ ہوگئی تھی،
آپ فر مایا کرتے تھے کہ مشکلات حدیث سے زیادہ مشکلات قر آن توجہ کے طالب ہیں۔
ماہ رمضان المبارک میں آپ کی عادت یہ تھی کہ تھے سے شام تک نہایت غور وفکر کے
ساتھ قر آن حکیم کا صرف ایک بارہ تلاوت فرماتے تھے اور اس طرح پورے رمضان میں
صرف ایک قر آن یا ک ختم ہوتا تھا۔

تفیری علوم میں اعجاز القرآن کے علم کو بہت مشکل مانا گیا ہے اس سلسلہ میں بیمقولہ مشہور ہے:۔لم یسلس اعسجساز البقسر آن الاعسر جسان احسد هسما بزمخشر و آخر هما ببجو جان. اس پر شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے "و شالٹھ ما انا" یعنی اعجاز قرآن کے دوبروے ماہرز خشر ی اور جرجانی گذرے ہیں مگران میں تیسرامیں ہوں۔ اور بیہ حقیقت تھی کہ پیلم آپ کا وہی اورلدنی تھا (مقدمہ شکلات القرآن: ص: ۸۰)۔

اسی مناسبت سے حفرت علامہ شاہ عبدالقادر صاحب محدث دہلوی کے اردوتر جمہ کے ساتھ خاص شغف رکھتے تھے کیونکہ حضرت مولانا لیعقوب صاحب نانوتو کی کے قول کے مطابق شاہ عبدالقادر صاحب کا ترجمہ الہامی ہے جو کسی دوسرے انسان کے بس کا منہیں۔ (تغیر معارف القرآن مولانا مفتی شفیع صاحب )

چنانچہ حضرت محدث ؒ نے ایک سال بورے رمضان شاہ عبدالقادر صاحب کے موضح قرآن برغور وفکر کرنے میں گزارا۔

قرآن پاک کے بعض غالی عقید تمندوں نے قرآن کریم کے بارے میں بیے عقیدہ پھیلار کھاہے کہ قرآن میں سب کچھ ہے عربی کامشہور مقولہ ہے۔

جَمِيْعُ الْعِلْمِ فِى الْقُرْآنِ لَكِنْ ﴿ تَقَاصَرَ عَنْهُ اَفْهَامُ الرِّجَالِ يعىٰ قرآن ياك مِين تمام علوم موجود بين ليكن لوگ است بجھنے سے قاصر بين۔

یدلوگ بیجھتے ہیں کہ اس متم کی خوش عقیدگی سے قرآن پاک کی عظمت زیادہ ہوتی ہے حالانکہ ایسانہیں، بلکہ اس طرح کی سطحی باتوں سے قرآن کریم کے بارے میں غلط فہمیوں کا دروازہ کھل جاتا ہے۔

مولانا مناظراحس گیلانی نے لکھا ہے کہ پہلے علماء میں ملاجیون استاد عالم گیراورنگ زیب جیسےصا حب فضل عالم نے تفسیرات احمد پیمیں پیلکھ دیا:

ف ما من شیئ الا یمکن استخراجه من القرآن لیمن کوئی چیزالی نہیں جس کا قرآن پاک سے استنباط مکن نہیں۔ ہر چیز کوقرآن میں سے نکالا جاسکتا ہے۔

ال تغییر کے بھٹی نے اس پرمزیداضا فہ کرتے ہوئے یہاں تک لکھ دیا کہ جرومقابلہ، مهاحت، سوت کاننے ،لوہا کو شنے ، کپڑا بننے اور کھیتی کرنے کے مسائل بھی قرآن پاک سے نکالے گئے ہیں۔ موجودہ صدی کوسائنس کی صدی کہاجا تا ہے۔ اس صدی میں سائنس کی ترقی ہے متاثر ہوکر بعض ایسی تفییریں بھی ککھی گئیں جن میں سائنس کےنظریات واکتشافات کوقر آن یاک ہے ٹابت کرنے کی کوشش کی گئی۔

۔ ڈارون کےنظریۂ ارتقاء کا ثبوت بعض مسلمانوں نے قرآن پاک سے پیش کرنے ک کوشش کی ۔جس طرح بعض عیسائی علاء نے انجیل سے اس نظریہ کی تائید تلاش کی تھی۔

ابھی حال میں پاکتان کے ایک سائندال نے جوش عقیدت کے اندرسورہ یوسف کی آیت "فَالُ تَنْ رُغُونُ مِنْ بُلِهِ سے عُله کی آیت "فَالُ تَنْ رُغُونَ سَبْعَ سِنِیْنَ دَاباً فَمَا حَصَدْتُمْ فَلَارُونُ فِی سُنْبُلِهِ سے عُله واناج کومفوظ رکھنے کا کامیاب طریقہ مستبط کرنے کا دعوی کیا۔

امریکی سائنس داں جب چاند پراتر ہے تو بعض لوگوں نے قر آن پاک سے چاند پر انسان کے اترنے کا ثبوت پیش کرنا شروع کر دیا۔

حفرت محدث شمیری تفییر، حدیث اور فقه و کلام میں ایک ماہر عالم ہونے کے ساتھ ساتھ وجدید فلف پر بھی گہری نظر رکھتے تھے۔ مولانا سعید احمد مساحب اکبرآبادی نے کھا ہے کہ ملک کے مشہور فلفی شاعر ڈاکٹر محمد اقبال مرحوم نے حضرت محدث شمیری کے متعلق ایک موقعہ یرفر مایا تھا:

''حدوثِ عالم پرمولا ناانورشاہ کا رسالہ پڑھ کر میں دنگ رہ گیا کہ رات دن قال النداور قال الرسول ہے واسطار کھنے کے باو جود فلسفہ میں بھی ان کواس درجہ درک وبصیرت ہے' (حیات انور بس اوا)

اس کے باد جود حضرت شاہ صاحب اس عالیانہ عقیدت کی پرزور تر دیدفر مایا کرتے تھے کہ قر آن میں سب پچھے ہواداو پروالے شعر کو کسی نجی اور بدقوف آدمی کا شعر قرار دیا کرتے تھے۔
سنجید وعلمی حلقوں کی طرف ہے آگر چہ اس غلو عقیدت کی بھی حوصلہ افز ائی نہیں گی گئ کسی خوصلہ افز ائی نہیں گی گئ کسی خود ملے اس تصور کی اصلاح شاہ صاحب کے حالقہ درس میں کی جاتی تھی۔
شاہ صاحب فر مایا کرتے تھے کہ بلا شبر قرآن میں سب پچھے ہے گر وہ سب پچھاس کے موضوع ومقصد کے دائر ہمیں ہے۔

قرآن كريم كا مقصد اصلى انسان كوفوز وفلاح كى راه پر چلاتا ہے اور بے شك ايك

کامیاب نظام زندگی کے تمام اصول وکلیات کمل طور پرقر آن پاک میں موجود ہیں۔اوریہی اس کا مقصد نزول ہے۔ بیخوش فہم لوگ جس قتم کی آیات سے استدلال کرتے ہیں ان میں ہے دوآ بیتی حسب ذیل ہیں:۔

الانعام میں کہا گیاہے:

وَلَا رَطْبٍ وَّلا يَابِسِ الَّا فِي كِتَابٍ مُّبِيْنٍ (٥٩)

اور نہ کوئی ہری چیز اور نہ کوئی سو تھی چیز مگر وہ سب کتاب مبین میں موجود ہے۔ ا

النحل میں فرمایا گیاہے:

وَنَزُّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْئُ.

اورا تاری ہم نے تجھ پر کتاب، کھلا بیان ہر چیز کا۔

محققین علاء نے لکھا ہے کہ کتاب مبین سے مرادلوح محفوظ ہے اورلکل ثی ء سے مراد قرآن کریم کے مقصد نزول سے متعلق وہ تمام کلیات واصول ہیں جو ایک کامیاب نظام زندگی کی بنیاد ہیں۔

حفرت شاہ صاحب بعض منکرین حدیث کی طرف سے پھیلائی جانے والی اس غلط فہمی کا بھی بوری طرح سے ردفر مایا کرتے سے کہ قرآن کریم ایک آسان کتاب ہے اوراس کا مطلب وہ لوگ یہ لیتے ہیں کہ قرآن باک کے مطالب کو بچھنے کے لئے ہادی قرآن میل ایک کے مطالب کو بچھنے کے لئے ہادی قرآن میل ایک مشہور آیت ہے:۔
سنت وسیرت کی کوئی ضرورت نہیں اس سلسلہ کی مشہور آیت ہے:۔

وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُّدَّكِرٍ (القمر)

اورہم نے قرآن کو یادد ہانی کے لئے آسان کردیا ہے پس ہے کوئی جواس سے یا دد ہائی حاصل کرے۔ حاصل کرے۔

شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے کہ اس آیت میں قرآن کریم کے آسان ہونے کا مطلب سے کہ مالک کو تھے کہ اس آیت میں قرآن کریم کے آسان ہونے کا مطلب سے کہ مالک حقیقی کی مرضیات کے مطابق زندگی گذارنے کا جوطریقہ قرآن پاک کے اندر بیان کیا گیا ہے وہ بالکل صاف، روشن اور واضح ہے۔

ایک عربی اپنی عربی دانی سے اور ایک عجمی ترجمہ کی مدد سے عقاید واعمال کی وہ تمام بنیادی باتیں باسانی سمجھ سکتا ہے جو فلاح دارین کے لئے ضروری ہیں، البتہ اگر کوئی شخص قرآن پاک کے حقائق ورموز تک رسائی حاصل کرنا چاہے تو اے عربی لغت ومحاورات اور ہادی اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال واعمال کا صحیح علم حاصل کرنا پڑے گا۔

ہماں اس سے بارے میں ایک طبقہ اس قدر روایت پند واقع ہواہے کہ کی مغہوم تفیر کے بارے میں ایک طبقہ اس قدر روایت پند واقع ہواہے کہ کی مغہوم ومطلب کی تائید میں جب تک انہیں کوئی تفییر کی روایت نہیں لمتی و واسے تفییر بالرائے قرار ویتے ہیں، حضرت شاوصا حب اس خیال کی بھی تر دید فرمایا کرتے تھے۔ فیض الباری میں شاہ صاحب نے علائے علوم کو براہ راست قرآن کریم پرغوروفکر کرنے کی ترغیب دی ہے کہ تاکہ لا تنقضی عجانبہ کی صداقت قیامت تک ظاہر ہوتی رہے۔

شاہ سا حب فرماتے ہیں کہ تغییر بالرائے وہ تغییر ہے جودین کے اسامی تصورات اور متواتر عقائد وائلال کے خلاف ہو۔ پھر فرماتے ہیں:۔

ومن حجر على العلماء ان لا يبرزوا معانى الكتاب بعد الامعان فى السباق والسياق والنظر الى حقائق الالفاظ المراعية لعقائد السلف بل ذالك حظهم من الكتاب فانهم هم الذين ينظرون فى عجائب ويكشفون الاستار عن وجوه دقائقه ويرفعون الحجب عن خبات حقائقه. فهذالنوع من الاستار عن وجوه دقائقه ويرفعون الحجب عن خبات حقائقه. فهذالنوع من التفسير بسالسراى حظ اولى العلم ونصيب العلماء المستنبطين ابل علم كوس نے روكا ہے كدوه تماب الله كے معانى ومطلب كوسيات ومباق الغاظ قرآن كا قضاء اور ملف صالحين كے عقيده كى رعايت ركد كريان ندكريں ـ بلك حقيقت يہ محمد الله علم الله علم كا حصر يمن ہو وه تماب الله كے دئے نئے پہلوؤں پرغوركرك ہو الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم عن ياده علم عنرت محدث شميرئ وا فرعم علم الله الله الله الله علم الله و دوسر علم سے زياده علم تعرف ورفكر كے وقت نكالے و

یقینا اگر علامه مرحوم کو کتاب الله کے اسرار ورموز کے کشف و بیان کا پورا پورا موقع مل جاتا تو قرآنی علوم کا و و نادر ذخیر و وجود میں آتا جس سے ارباب نقل وروایت، اصحاب عقل و دانش اور فقہا و و محدثین سب کے سب مستفیض ہوتے اور موجود و سائنسی دور میں تغییری علوم کا نبایت کارآ معلمی سرمایہ ثابت ہوتا۔

# حضرت مولا ناانور شاكشميري كامسلك طريقت

لاً: جناب ڈاکٹر نثاراحمہ فاروقی ڈاکٹر ذاکرحسین کالج دہلی

حضرت الامام المحدث انورشاہ شمیری جامع کمالات اوریگانه روزگار بزرگ تھے۔ ان میں فقہ حدیث کاوہ غیر معمولی ملکہ ودیعت ہواتھا جو پچھنتخبان روزگار ہی کے حصے میں آتا ہے اس لئے انہیں فقیہ محدث کہا جاتا ہے کیکن ان کی ایک انفرادی حیثیت یہ بھی ہے کہ وہ فقیہ صوفی تھے اور حضرت گیسودراز (ف ۸۲۵ھ) نے اپنے ملفوظات میں فرمایا ہے کہ ''جوان صالح اور فقیہ صوفی الثاذ کالمعدوم'' کا حکم رکھتے ہیں۔

اسلامیات خیس کی طویل دورایسے بھی آئے ہیں کہ حکومت وقت کے زیرا شریعت اسلامیاب خالص دنیوی اور تعزیری رنگ میں محدود ہوگئ ہے۔ اس لئے بھی بھی فقہاءاور متعوفین کی راہیں الگ الگ نظر آتی ہیں حق کہ شریعت کو علم ظاہر اور سلوک وطریقت کو ''علم متعوفین کی راہیں الگ الگ نظر آتی ہیں حق کہ شریعت کو علم ظاہر اور سلوک وطریقت کو Spirit of the law سمجھا باطن''کانام دیا گیا گویا شریعت کو Spirit of the law اور طریقت کو Spirit of the law سمجھا جانے لگا۔ ہر چند یہ اختلاف فرضی تھا اصلی نہیں پھر بھی تاریخ کے اور ات میں ایسے علاء خال خال ہی ملیں گے جنہوں نے ظاہر شریعت کے ممل احترام کے ساتھ میدان سلوک میں بھی بکہ خال ہی میں اس کے ماتھ میدان سلوک میں بھی بکہ خال ہی میں اس کے ماتھ میدان سلوک میں بھی بکہ تازی کی ہو۔ اور اس طرح برعس۔

ہندوستان میں تصوف کی تخم ریزی کرنے والے صوفیائے چشت نے ''مقام شریعت' کوخوب پہچانا تھا۔ان میں اکثر صوفیاء مثلاً حضرت بابا فرید، حضرت نظام الدین اولیاء، حضرت جراغ دہلی، حضرت کیسودراز، حضرت مخدوم جہانیاں، حضرت سیدا شرف جہا تگیر منانی، حضرت شخ عبدالقدوس گنگو، ہی اوران کے فرزندان گرامی، حضرت شاہ محب اللہ الد آبادی، حضرت شاہ عضد الدین امروہوی اور حضرت شاہ عبدالباری وغیرہ نے علوم ظاہری یعنی معقول ومنقول کی محمد الدین امروہوی اور حضرت شاہ عبدالباری وغیرہ نے علوم ظاہری یعنی معقول ومنقول کی میمن این امروہوی اور حضرت شاہ عبدالباری وغیرہ نے علوم ظاہری کے دوالد ماجد حضرت شخ عبدالاحد في جب حضرت شيخ عبدالقدوس كنگوئي سے ان كے آستانے بررہنے كى اجازت طلب كى توشخ نے فرمایا كہ پہلے علوم دین وشریعت کے حصول میں ہمت صرف كرو پھر يہاں آنا۔ كيونكه "درويش بے ملم را چندال نكے نيست " (زبرة القامات ١٠٠٥)

انہوں نے شیخ کے کبرس اور ضعفی کے پیش نظر عرض کیا کہ مجھے ڈر ہے کہ جب میں مخصیل علوم سے فارغ ہوکر آؤں تو مبادا کہ بیگرا می صحبت نہ ملے۔ ارشاد ہوا کہ اگر میں نہ رہوں تو میرے بیٹے شیخ رکن الدین سے رجوع کرنا۔ اور آخریبی ہوا۔

حضرت جراغ دہلی نے اپنے ملفوظات خیر المجالس میں فرمایا ہے کہ پہلی سیرهی شریعت ہے، دوسری طریقت، تیسری حقیقت ۔ اور بیاس کئے کہاگر کوئی مقام حقیقت سے گرے گا طریقت میں رہے گا لیکن طریقت سے نیچ آئے گا تو بارے مقام شریعت میں رہے گا لیکن شریعت سے ساقط ہواتو سوائے جہنم کے اس کا ٹھکا نا کہاں ہے؟

غرض کہ یہ چشتی سلسلہ کے اکا برصوفیہ نے ہمیشہ ظاہر شریعت کی بالادتی اوراقتد اراعلیٰ کو سلسلہ کے اکا برصوفیہ نے ہمیشہ ظاہر شریعت کی بالادتی اور اقتد اراعلیٰ کے سلیم کیا ہے۔ حضرت نظام الدینؓ نے فرمایا کہ پیرکا عالم صحوبیں اور عالم شرع ہونا ضروری ہے تاکہ وہ نامشروع باتوں کا حکم نہ دے۔ حضرت چراغ دہلی نے واضح الفاظ میں کہد دیا تھا کہ "مسلک پیر ججت نمی شود دلیل از کتاب وسنت می باید' صوفیاء کی مبارک سیرت کوغور سے پڑھنے والے جانتے ہیں کہ''ہر گلے رارنگ و بوئے دیگر است' کے مصدات ان میں سے ہرا یک کی اپنی شان ہے اور ہرایک پر نیا حال غالب ہوتا ہے۔ " در محفل اوستی ہریک زشر ابست'

سان ہے اور ہرایک پریاحاں عائب ہونا ہے۔ در ساد کی ہریک رس ہوا کہ بظاہر حضرت شمیری کی سیرت اور سوائح کا مطالعہ کرتے ہوئے مجھے یہ محسول ہوا کہ بظاہر وہ عالم یا فقیہ، مشکلم، محد ث یا مفسر ، معلم اور مبلغ تھے کیکن ان کا قلب اسرار الہی کا تنجینہ انوار حقائق کا ایسامنع تھا جس پر انہوں نے علم ظاہر کے پردے ڈال رکھے تھے کہ اہل محفل کی نگاہیں خیرہ نہ ہوں۔ شاید العلم حجاب الاکبر کا ایک مفہوم یہ بھی ہو۔ وہ یقینا ایک صوفی صافی ، صاحب فان اور نسبت عالیہ رکھنے والے سالکین طریقت میں سے تھے۔ عالم اور معلم دنیا میں الکھوں ہوتے ہیں لیکن امام غزائی کی مانندان کے علم میں جو خیرو ہرکت تھی ، جو انوار تھے ، جوافادہ اور افلاص اور تا ثیر تھی ہے صرف ان کی نسبت عالیہ کا عجاز ہے۔ غالب کے انوار تھے ، جوافادہ اور افلاص اور تا ثیر تھی ہے صرف ان کی نسبت عالیہ کا عجاز ہے۔ غالب کے

ایک قطع کوذرائے تقرف کے ساتھ پڑھتا ہول:۔

کرچہ عالمانِ فیض آثار ﷺ زیک جام اندر برم بخن مست ولے بابادہ بعضے حریفال ﷺ خمار چیثم ساقی نیز پیوست مشو منکر کہ دراطوارایں قوم ﷺ ورائے علم ہم چیزے دگر ہست میں "خمار چیثم ساتی"اور "چیز دگر"انہیں شریعت، طریقت اور حقیقت کے اعلیٰ ترین سرچشمول سے ملی تھی۔

حفرت مولانا انورشاہ کشمیری کا خاندانی سلسلہ حضرت شخ مسعود فروری سے ملتا ہے۔ یہ گویا سپروردی کر مانی نسبت ہے جوان کے خمیر میں شامل تھی پھر انہیں ابتدائے حال میں میاں نظام الدین نقشبندی مجددی کی مختصر صحبت نصیب ہوئی ۔ مگر غالبًا ان سے کوئی استفادہ نہیں کیا۔ انہوں نے علوم ظاہری کی تحمیل کے بعد سماسیا ہے میں حضرت مولانا رشیدا حمد گنگوہی کے ہاتھ پرسلسلہ چشتیہ صابر یہ میں بیعت کی ۔ (الانور مین ۱۰۱)

اور ظافت ہے بھی یقینا سر فراز ہوئے ہونگے۔ اگر چہ تذکرہ الرشید ہیں جہال موال تا گئوہی کے خلفاء و بجازین کا ذکر ہے ان ہیں مولا نا کشمیرگ کا نام نہیں ملتا لیکن اس کا سبب یہ ہوسکا ہے کہ آپ نے اس کا اخفاء فر ما یا اور مؤلف تذکرہ کو کسی دوسرے ذریعے سے علم نہ ہوسکا۔ خلفہ کباز ہونے کا یہی جُبوت کا فی ہے کہ اگر اجازت نہ ہوتی تو خود حضرت مولا نا کشمیرگ کی صدیت ارادت قبول نہ کرتے حضرت مولا نا قاری مجمد طیب صاحب مد ظلمہ کا بیان ہے کہ " شخ المہذ کے وصال کے بعد میں نے اور جناب مولا نا مفتی مجمد شفع صاحب" سابق مفتی اعظم باکتان نے بھی ساتھ ہی ساتھ حضرت محمد وح کی طرف رجوع کیا۔ ہمیں طریق چشتیہ کے مطابق اذکار تلقین فرمائے اور ہم اس میں کھلی تا ثیراور تصرف محسوس کرتے ہے" (الافر بس اللہ) مولا نا کشمیری نے اپنے روحانی احوال کا بہت شدت کے ساتھ اخفاء کیا ہے صرف مولا نا کشمیری نے اپنے روحانی احوال کا بہت شدت کے ساتھ اخفاء کیا ہے صرف ما حبانِ حال ہی ان کے مقامات سدیہ کی رفعتوں کا کچھادرا کر کتے ہیں۔ اس کے باوجودا ان کشمیت میں انوارو برکات کا ایباو فور ہے کہ ہم جسے عامی اورا گئی بھی بہت کچھ دیکھ دے ہیں۔ اس کے باوجودا ن کے خصرت مولا نارشیدا حمر گنگوہ تی کی اپنی شان تھی۔ وہ بھی تصوف میں سرتا سرریکے ہوئے کے حضرت مولا نارشیدا حمر گنگوہ تی کی اپنی شان تھی۔ وہ بھی تصوف میں سرتا سرریکے ہوئے وہ کا حضرت مولا نارشیدا حمر گنگوہ تی کی اپنی شان تھی۔ وہ بھی تصوف میں سرتا سرریکے ہوئے وہ کا حضرت مولا نارشیدا حمر گنگوہ تی کی اپنی شان تھی۔ وہ بھی تصوف میں سرتا سرریکے ہوئے

تصاوران پرچشتی نسبت پوری طرح مستولی تھی۔ گرانہیں ظاہر شریعت کے حفظ وحمایت کا آنا خیال تھا کہ بعض امور میں انہوں نے اپنے ہیرومر شدشتخ العرب والعجم قطب العالم حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرکی ہے بھی اختلاف کیا اور ان کے فیصلہ فت مسئلہ کو قبول نہیں کیا۔ حالانکہ طریقت میں ارادت ''متابعت کاملہ'' کا نام ہا اور اس رمز کومولانا گنگوئی یقینا ہم سب سے زیادہ جائے میں ارادت ''متابعت کاملہ'' کا نام ہا اور اس رمز کومولانا گنگوئی یقینا ہم سب سے زیادہ جائے میں ارادے میں فرمایا کہ:

ے روہاں وہ بنت بات کی مدی ہے۔ ''فقیرتو آپ کے سب اقوال کوموافق شرع جانتا ہے اگر چہ بعض مسائل میں موافق نہ ہی اوراس اختلاف کوصحابہ کا اختلاف سمجھتا ہے'' (تذکرۃ الرشید)

حضرت حاجی صاحب نے ابتداء میں شاہ نصیرالدین آفاقی نقشبندی وہلوی سے بیعت کی تھی گر مجھے اس کا کہیں حوالہ نہیں ملا کہ انہیں نقشبندی سلسلے میں خلافت بھی ملی تھی۔ حضرت حاجی صاحب نے ہزروں لا کھوں تشنگان معرفت کواپنے حلقہ ءارا دت میں واخل کیا انہیں سلسلہ ء چشتہ صابریہ، قد وسیہ ہادویہ ہی میں بیعت کیا اور جن حضرات کوخلافت عطافر مائی یا کھے اوراذ کارتلقین کئے وہ بھی سب چشتی سلسلے ہی کے تھے۔

حضرت کشمیریؓ نے ابتداء میں پچھاورادووظا ئف سہروردی کر مانی سلیلے کے بھی پڑھے تھے جوانہیں اپنے والد ماجدؓ سے پنچے تھے۔ لیکن مولانا گنگوہیؓ نے جواوراد انہیں تعلیم کئے تھے وہطریق سلف سے ملنے والے خالفس چشتی اذکار ہی تھے۔

# اختلافی مسائل

ہندستان کے علائے احناف میں بعض فروی مسائل پرجن اختلاف کوافتر اق کا سبب بنایا گیا ہے ان میں حضرت شاہ صاحب کا رویہ ایسا تھا جوان کے رہنے کے عالم دین کے شایا ب شان کہا جا سکتا ہے۔ مقدمہ بہاولپور کی شہادت میں قادیا نی وکیل نے جرح کرتے ہوئے کہا تھا کہ:''علائے بریلی علائے دیو بند پر کفر کافتو سے دے ہیں اور علائے دیو بند علائے بریلی ہو ''۔ حضرت شاہ صاحب نے ارشاد فرمایا تھا کہ'' جج صاحب احقر بطور وکیل تمام جماعت دیو بند کی جانب سے گذارش کرتا ہے کہ حضرات دیو بندان کی تکفیر نہیں کرتے۔ اہل سنت والجماعت اور مرزائی ند ہب والوں میں قانون کا اختلاف ہے۔علمائے دیو بنداورعلمائے بریلی میں واقعات کا اختلاف ہے۔علمائے دیو بنداورعلمائے بریلی میں واقعات کا اختلاف ہے قانون کا نہیں۔ چنال چہ فقہائے حنفیہ نے تضریحات فرمائی ہیں کہ اگر کوئی مسلمان کلمہء کفر کسی شبہ کی بنا پر کہتا ہے تواس کی تکفیر نہ کی جائے۔(انور جس:۸۵)

ان فروی اختلافی مسائل میں "قیام میلا و" کا سوال بھی تھا کہ پچھلوگ کھڑ ہے ہوکر یا دعا کے طور پر ہاتھا تھا کر حضور رسالت آب ابی وای فداہ کی خدمت میں صلوۃ وسلام عرض دعا کے طور پر ہاتھا تھا کر حضور رسالت آب ابی وای فداہ کی خدمت میں میہ فرمایا: "بھائی مجھے تواس کرتے ہیں۔ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب نے اس مدح میں بیفر مایا: "بھائی مجھے تواس میں لطف آتا ہے" یعنی نہ جواز کا فتو کی دیا نہ عدم جواز کو قبول کیا، یہیں شمیر میں کسی نے حضرت مناہ صاحب سے سوال کیا کہ صلوۃ وسلام کے وقت ہم اپنے ہاتھوں کو نماز کی طرح ادب سے ہاتھوں کے یابصورت دعا دونوں ہاتھ بھیلا کیں گے؟ حضرت نے جوابا فرمایا کہ ادب سے ہاتھ ہیں ادب ہے۔ پھرمولا ناعارف رومی کا پیشعرز بان پرلائے۔۔۔

خاص کررسول الله علی کے بارے میں ادب کا طحوظ رکھنا نہایت ضروری ہے۔۔ ہزار بار بشویم دہن بمشک وگلاب ہے ہنوزنام تو گفتن کمال بے ادبی است اور فرمایا کہ اگر کوئی دعا کی نیت سے ہاتھ اٹھائے تو اَلے شلوۃ عَلَی النّبِی دُعَآءٌ لیعنی

ر میں ہے۔ اور میر میں اور میں ہے۔ (الانور،ص:٩٣٤،٩٣٧) مرور کا کنات علیجے پر درود پڑھنا دعاء ہے۔ (الانور،ص:٩٣٨،٩٣٧)

سيدمبارك شاه گيلانى صاحب كهتے بين كدارواح اولياء كاستمد اوك بارے ميں مراعقيده كچه مشتر تفادشاه صاحب سے سوال كيا تو فرمايا: " بچه برعمل كا دارو مدار نيت پر كانعا الاعمال بالنيات اگر عقيدة اور حقيقتا انبياء اور اولياء سے استمد ادكيا جائے تو كفر كا (الانور من ١٣٧٤)

اب میں مولا نا تشمیریؓ کے چنداحوال واشغال بیان کرتا ہوں جن کاتعلق سلسلۂ چشتیہ ماہر میرکی نسبت سے تھا۔

# ا:اسم ذات اور پاس انفاس

حفرات چشتہ کا خاص وظیفہ 'اسم ذات' ہے۔ اس کا دورا کیک کروڑ بار وردکرنے سے پورا ہوتا ہے اوراس کی خاصیت بیہ بنائی جاتی ہے کہ اسم اللہ قلب پر منقوش ہوجا تا ہے، اسرار توحید منکشف ہوجاتے ہیں اور ماسوئی سے قلب کو کسی طرح کی رغبت نہیں رہتی۔ اس کے اثر سے سالک صرف لقائے حق کا خواستگار ہوجا تا ہے اور و جُوہ قیقو مَشِیدٌ نَّاعِمة لِسَغیها رَاضِیة ایسے بی مجاہدوں اور مشاقوں کی شان ہے۔ بیذ کر بھی حدیث سے مقتبس ہے لا تقوم الساعة حتی یہ قال فی الارض الله الله دھزت شمیریؓ نے ایک بارلد هیانہ میں وعظ کرتے ہوئے بہی فرمایا تھا کہ عالم کی روح ذکر اللہ ہے، جب تک اللہ کی یا دقائم رہے گی عالم باقی رہے کی و شمیری گاوت آگیا۔ (الانور ہی)۔ اللہ کی یا دی ہوئے دی ہی فرمایا تھا کہ عالم کی روح ذکر اللہ ہے، جب تک اللہ کی یا دقائم رہے گی عالم باقی رہے گی اوقت آگیا۔ (الانور ہی)۔

اس کے بعد پاس انفاس کا ور دہوتا ہے۔ اس میں کلمہ طیبہ کے فی واثبات کو سانس کی آمد وشد میں بسالیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ بیالی عادت ثانیہ بن جاتی ہے کہ زندگی بھر ہر سانس کے ساتھ ذکر ہوتار ہتا ہے۔ حبس دم اور پاس انفاس کا طریقہ جو گیوں میں بھی ہے اور اسے ہندوستان کے اکا برصوفیہ نے مفید جان کراختیار کیا ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ حضرت کشمیری سلوک کے ابتدائی دور ہی میں اس مرحلے ہے گزرگئے سے ۔ کشمیری سلوک کے ابتدائی دور ہی میں اس مرحلے ہے گزرگئے سے ۔ کبھی حضرت و تفعے تک خاموشی اختیار کئے رہتے تو آپ کے نفس کی مضبط کیفیت سے صاف محسوس ہوتا تھا کہ پاس انفاس کے شغل میں برابر مشغول ہیں۔(الانور میں:۳۲۷)

مولانا محد منظور نعمانی کی روایت ہے کہ ایک بار آپ نے فرمایا'' اگر کوئی جا ہے اور استعداد ہوتو ان شاءاللہ تین دن میں بیہ بات پیدا ہو سکتی ہے کہ قلب سے اللہ اللہ کی آواز سائی دینے گئے۔ لیکن میہ بھی کچھ نہیں اصل چیز تو بس احسانی کیفیت اور شریعت وسنت ہر استقامت ہے۔ (الانور می:۳۲۵)

یہ آخری جملہ خاص طور پر حفرت کشمیری کے ذوق اور مشن کا آئینہ دار ہے۔ احسانی کیفیت کیا ہے؟ ایک حدیث میں اس کی تشریح یوں آئی ہے: "ان تعبدالله کانک تو اه فان لم تکن تو اه فانه یو اک " لیخی اگردونول ان تعبدالله کانک تو اه فان لم تکن تو اه فانه یو اک " لیخی اگردونول طرف برابطه سے بی عبادت باا خلاص جاری رکھی، جوخدا کوند دیکھر کبھی اس کی عبادت اس طرح کرے گا گویا خدااسے دیکھر ہا ہے وہ اس حدیث کی روسے ' جمن' ہے۔ اور قر آن کہتا ہے ان الله لایضیع اجو المحسنین جس نے بے دیکھے اور بے لاگ عبادت کی گویا احمال کیا، بیتو قع نہ رکھی کہ اس کا صلدواتی کچھ ملے گایا نہیں۔ اللہ اس کا صلدواتی کچھ ملے گایا نہیں۔ اللہ اس کا صلدواتی نہیں کریگا۔ وعد اللہ یہ ہے کہ کھل جَن آء الإحسان کیا المانی میں ہوگئی ہوگی اس کی جوگا اس کی عبادت کی ہوگی اس کی جوگر اجردیا جائے۔

الا الإحسان لیعن جس بندے نے صلہ کو جائے بے کے بغیر ہماری عبادت کی ہوگی اس کی جزا بھی یہی ہوگئی ہے کہ اس کی عبادت کو اس کی عبادت کی ہوگی اس کی جزا بھی یہی ہوگئی ہے کہ اس کی عبادت کو اس کے تعیر اجردیا جائے۔

میری ناقص رائے میں احسان کی کیفیت میں عوض معاوضہ والی بات نہیں ہے بلکہ

کے طرفہ اور بے طمع نیکی ہے'' طاعت میں تارہے نہ مئے وانگبین کی لاگ الخ'' ای لئے
وَفَضَی رَبُکَ اَلاَ تَعْبُدُوْ آ إِلّا إِيَّاهُ وَبِالْوَ الْدِيْنِ إِحْسَاناً فرمایا ہے۔ والدین کے ساتھ
احسان کا مطلب بھی یہی ہے کہ ان کی طرف سے اگر اچھا سلوک نہ بھی ہوتو بھی اولا وان
کے ساتھ اچھا برتا و کرے۔

احیان کے ساتھ دوسری کیفیت حضرت کشمیریؓ نے'' استقامت'' فرمائی ہے ہیجی احیان کے ساتھ دوسری کیفیت حضرت نظام الدین اولیاء کے ایک خلیفہ نے عرض کیا کہ خلق خدا کرامت کی طلب گار ہوتی ہے تو آپ نے فرمایا:

الكرامة هى الاستقامة على باب الغيب يـ"استقامت على باب الغيب "الاستقامة على باب الغيب المين الكرامة هي الاستقامة على باب الغيب يـ"الكلاكما حماني كيفيت بجائے خود كرامت ہے-

# مراقباتم ذات

حفرت کشمیری کی زبان مبارک دن بھر درس حدیث میں قال اللہ اور قال الرسول کا در دکرتی تھی۔ یہ بھی ایک ذکر ہی تھاعلی الدوام ذکر لے لیکن مراقبہ کوصو فیہ نے مشاہدہ دِ مِعامَینہ کی بہلی سٹرھی بتایا ہے۔ ذکر سے سامعہ اور ناطقہ لطف اندوز ہوتے ہیں۔ مگر مشاہدہ وفکر کا ذوق مراقبہ میں ہے۔ حضرت کشمیر گئ جب اپنے حجرے میں تنہا ہوتے تو وہ مشغولیت کا دوسرا بی عالم ہوتا تھا۔

ملنے والو پھر ملے گاوہ ہے عالم دیگر میں کہ میر فقیر کوسکر ہے بعن مستی کا عالم ہےاب آپ تبجد کے لئے رات کو دو بجے بیدار ہوجاتے اور فجر کے وقت تک مراقبہ اور پاس انفاس میں مشغول رہتے تھے۔(الانور ہم: ۲۷۹)

نماز فجر کے بعد سورج کے ایک نیز ہ بلند ہونے تک وظیفہ پڑھنے میں مشغول ہوتے اور پیسب معمولات ای طرح سلسلۂ چشتہ صابر سے ہادو سے بزرگوں کے بھی رہے ہیں۔
حالت مراقبہ اور مشغولی کا بیان آپ کے شاگر دنے اس طرح کیا ہے:۔
''احتر نے بار ہادیکھا کہ اندھیرے کمرے میں مراقبہ فرمار ہے ہیں کیکن روثن مول حالانکہ اس وقت بجل گل ہوتی تھی'' (الانور میں 19:۲۰)

تعويذاورادعيه

بزرگان طریقت کی طرح حضرت کشمیری عندالصرورت کسی طالب کوکوئی وظیفه یادعا بھی پڑھنے کے لئے تجویز کرتے تھے۔ بیا کثر ماثوردعا ئیں ہوتی تھیں۔

ایک بارحافظ ابوزرعہ کی روایت نقل کی کہ جرجان میں ہزار ہا گھر آگ لگنے ہے جل گئے اور قرآن بھی جلے مگران میں بعض آیات نہیں جلیں اوران آیتوں کے لئے فرمایا کہ اگرا نہیں لکھ کر کسی برتن میں بند کر کے دکان یا گھریا سامان میں رکھیں تو حفاظت کے لئے مجرب ہے۔(الانورمی:۳۳۲)

ای طرح کسی لاعلاج مرض کے لئے فر مایا کہ ہرسورت کی آخری آیت پڑھ کر پانی پر دم کریں تو مفید ہے۔(الانور:ص:۳۳۲)

شائم امدادیہ میں حضرت شاہ عبدالباری کا ایک واقعہ بیان ہوا ہے کہ آپ نے کسی کو یہ الفاظ بطور تعویذ لکھ کر دیئے تھے۔''چل اڑ جاری جنبھیری ساون آیا''

حضرت شاہ صاحب کے بارے میں ایبائی چٹکلہ ان کےصاحبز ادے مولا ناانظر شاہ

نے بیان کیا کہ چیک کے بخار میں مریض کے کان میں بیاسا ظ کہنے کوفر مایا ۔

اوراد:اوراد میں حسبنا اللّه و نعم الو کیل ہمدونت زبان مبارک پرجاری رہتا تھا۔
انھتے بیٹھتے زبان سے حسبنا اللّه ہی نکلتا تھا۔ یہ خود آپ کے مقام فروا نیت پر پہنچ جانے کی
رلیل ہے۔ الی روایات کثرت سے ملتی ہیں اور بحمراللہ ابھی اس کے شاہدین بھی زندہ ہیں کہ
تب ضخیم کتاب سے ایک یا آدھی سطر کا حوالہ بھی حسبنا اللّه کہ کرفور آنکال لیتے تھے۔

ای سلسلهٔ عالیہ کے بزرگ حضرت شاہ عضدالدین امروہوی (متوفی ۲ کا اھی ایک تصنیف مقاصد العادفین (۱) فن سلوک میں بے مثل کتاب ہے اور شخ اکبر کے افکاراور اسلوب کے رنگ میں ڈو بی ہوئی ہے۔ اس میں حضرت شاہ عضدالدین نے اسمائے صفات کی تجلیات ہے تھی بحث کی ہے اور تفصیل سے بتایا ہے کہ سالک پرمختلف اسماء کس طرح متجلی ہوتے ہیں۔ میراخیال ہے کہ حضرت شمیری حسبت اللّه و نعم الو کیل کے با قاعدہ عالی تصاوریا ہے کہ حضرت کشمیری حسبت اللّه و نعم الوکیل کے با قاعدہ عالی تصاوری اسم سے مؤکل آپ کے تابع علی موکل آپ کے تابع علی سے کوئل بعض مواقع پرتوای حسبنا اللّه نے بدیمی کرامت دکھادی ہے۔ (روایات کی قال سے بی کی کرامت دکھادی ہے۔ (روایات کی قال سے بی نوف بطوالت یر ہیز کرتا ہوں)

## توت مكاشفه

خطرات پرآگاہ ہونے کی قوت یا کشفی صلاحیت بہت ہی ادنیٰ درجہ ولایت وکرامت کا ہوادا کا برصوفیہ نے اسے کوئی اہمیت نہیں دی ہے۔ حضرت شاہ صاحب جیسے دُردی کش مخانہ شریعت وطریقت کے احوال میں مکاشفات کی مثالیں تلاش کرنا کوئی خاص قابل اعتناء بات نہیں ہے۔ ذاکر وشاغل اور حق آگاہ درویش پر تو بھی ایسے کمحات بھی گزرتے ہیں کہ اے بیماراعالم کف دست پر رکھے ہوئے انڈے کی طرح نظر آتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مقامدالعارفین کے مرف، ۵، ی آلمی نسخ ملتے ہیں۔ جس نے اس کے چار مخطوطات فراہم کر کے اسے ایڈٹ کیا جادرآن کل یہ کتابت کے مرحلے ہے گذررہی ہے۔ آپ نے اپنے اور اووادعید کی ایک بیاض بھی مرتب کی تھی جسے بعد جس مجلس علی ذاہمیل نے شائع کردیا تھا۔

کراہات الدادیہ میں لکھا ہے کہ ایک صاحب نے حضرت حاجی المداد اللہ مہاجر کی سے
بیعت کی ۔ ان کے ایک ملنے والے نقشبندی مجددی سلسلے کے مجاز تھے اور وہ چاہتے تھے کہ یہ
میرے ذریعے سے داخل سلسلہ ہوں اس لئے ان کے دل میں سلسلہ چشتیہ کی طرف سے
ستی اعتقاد پیدا کرنا شروع کر دیا اور بیکہا کہ اس سلسلہ میں سلوک ختم ہی نہیں ہوتا، عمر بحر
کشف نہیں حاصل ہوتا کچونظر نہیں آتا۔ مولوی صاحب چونکہ مشائخ کی صحبت میں کم بیٹے
تھے کسی قدر اعتقاد آست ہو گئے۔ مولانا تھانویؒ نے ان کا حال بیان کیا تو حضرت نے
ارشاد فرمایا کہ کشف کوئی چیز نہیں لڑکوں کو ہوجاتا ہے۔ کشف حقائق اہل حقیقت کے نزدیک
معتبر ہے۔ (کرامات الدادیہ میں ۱۳)

جولوگ حضرت شاہ صاحب کی صحبت کیمیا خاصیت سے بہرہ اندوز ہونے کی سعادت رکھتے ہیں انہوں نے اس قوت مکاشفہ کے ہزاروں کر شے دیکھے ہونگے ،ایک واقعہ مولا نامحدانوری لامکیوری نے لکھا ہے کہ:

''حضرت شاہ صاحب نے آسٹر بلین بلڈنگ (لا ہور) کی جامع مسجد میں بعد نماز فجر وعظ فرمایا۔علاء وفضلاء، عوام وخواص بالخصوص ڈاکٹر محمد اقبال اورائے ساتھی اہتمام سے حاضر ہوئے تھے۔ بیان تھا: اللہ تعالی کاذکر کرو، مالک تعالی سے علاقہ پیدا کرو۔غرض حضرت نے خطبہ شروع فرمایا: المحمد لللہ نحمدہ ونستعینہ وعظ کری پر بیٹی کرفرمار ہے تھے۔احقر کے دل میں وسوسہ ساگذرا کہ مسجد میں تو شاید کری بچھانا سوئے ادب ہو۔حضرت نے فوراً خطبہ بند کردیا، فرمایا کہ مسجد میں کری بچھانا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔ چنا نچہ مسلم شریف میں روایت ہے کہ ایک سائل کے جواب دینے کے لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے مدینہ کے بازار سے کری لائی گئی تھی۔ راوی کہتا ہے کہ اس کری کے وسلم نے اس پر بیٹھ کر جوابات دیئے۔

یہ فرمایا اور پھر خطبہ شروع فرما کر حضرت نے وعظ کہا۔احفر ندامت سے پینے کہنے

مو گیا'' (الانور،ص:۱۳۳-۱۲۳-۸۸۹)

یہ تو'' کشف قلوب'' کا عالم تھا۔ دوسری نوعیت یعن'' کشف قبور'' کی مثال بھی س لیجئے۔ جناب سیدنبیاحمراندرانی کی روایت ہے:

" خانقاہ اندراہیہ (واقع سری نگر) میں پہلی مرتبہ غالبًا عصر کی نماز پڑھائی۔نماز پڑھائی۔نماز پڑھاکر دعاء کے لئے قوم کی طرف منھ کیا گر پیٹھ ذرا جنوب کی طرف مائل تھی۔ تھوڑی دیر کے بعد پوری طرح قوم کی طرف منہ کر کے بشت بقبلہ ہوکر بیٹھ گئے۔ دعاء سے فارغ ہوئے تو حاضرین سے دریا فت فرمایا کہ ادھر جنوب کی طرف کون بزرگ مدفون ہیں؟ حاضرین نے عرض کیا کہ یہ سید السادات شیخ سید میر محمد میرک اندارا بی کا مزار پر انوار ہے۔اس کے بعد بھی اس کی طرف پیٹھ کر کے ہیں بیٹھے"۔

### كشف حقائق

مجاہداتِ سلوک کیا ہیں، دقائقِ حقائق کی راہوں تک جُنیخے کا وسیلہ ہیں وَ الَّٰٰ فِینَ مَا اَسْ مَا اَسْ اَلَٰ اَ شاہ صاحب کی پوری زندگی ریاضت اور مجاہدہ تھی انہوں نے زیادہ تر اینے مجاہدات کو مخفی رکھا لیکن فتنۂ قادیا نیت کی تر دیداور استیصال کے لئے تو وہ ایک مزمن بیاری اور عالم ضعفی کے باوجود باہمت نوجوانوں کی طرح میدان میں کود پڑے تھے۔ خدا کے نصل سے جہاد ظاہری کی فضیلت سے بھی محروم ندر ہے۔

اسرارِشریعت کچھ مواکریں کین بحثیت ایک محدث، مفتی اور نقیہ کے ان کا فرض پہتھا کہ فامر ایشر بعت کے کہ محایت و حفاظت کریں۔ مگرانہوں نے بھی اہل تصوف کے خلاف کوئی اونی ماکلہ بھی استخفاف کا اپنی زبان سے نہیں نکالا۔ شریعت وطریقت کی ایک بحث مقدمہ بہاولپور کی گوائی میں بخن مشرانہ طور پر آن پڑی تھی تو آپ نے فرمایا:

"ہم سمجھتے ہیں کہ ظہر قرآن کی مرادوہ ہے جوتو اعد لغت ادر عربیت اور ادلہ شریعت سے علائے شریعت سے میں اور اس کے تحت میں قسمیں ہیں اور باطنی سے میراد ہے کہ حق تعالیٰ اپنے متاز بندوں کوان حقائق سے سرفراز کر دے اور بہتوں سے وہ

خفی رہ جا کیں لیکن ایسا کوئی باطن جو خالف ظاہر کے ہواور قواعد شریعت اس کورد کرتے ہوں مقبول نہ ہوگا اور رد کیا جائے گا اور بعض اوقات باطنیت الحاد تک پہنچاد گی۔ حاصل کلام یہ ہے کہ ہم مکلف فرما نبر دار بندے اپنے مقدر کے موافق ظاہر کی خدمت کریں، اور باطن کوخدا کے سپر دکر دیں'۔ (الانور ہم ۲۲۳)

ای شہادت میں حضرت شمیریؒ نے بیت بھی کر دیاتھا کے صوفیائے کرام جسے فن حقائق کہتے ہیں (مرزاغلام احمد قادیانی) اس میں سے کسی حقیقت کو سیح نہیں سمجھ سکا۔ (الانور بس ۱۰۵۱) کاش کسی نے ''فن حقائق'' کے موضوع پر شاہ صاحب کو چھیڑ دیا ہوتا تو آج کشف المحجوب،رسائل قشیریہ یاعوارف!لمعارف جیسی کوئی اور کتاب بھی ہمارے ہاتھوں میں ہوتی۔

#### توحيرو جودي

فاری شرح کا قلمی نسخه کتب خانه آصغیه حیدر آباد میں موجود ہے، عربی شرح ناپید ہوگئ۔اس کے بعد ہندوستان میں عربی فاری دونوں زبانوں میں فصوص الحکم اورفتو حات مکیه کی متعدد شرحیں اور ترجے ہوئے جن کی تفصیل حضرت مولانا عبدالحی ککھنوی کی کتاب الثقافة الاسلامیه فی الهند میں دیکھی جاسکتی ہے۔

سلسلهٔ عالیہ چشتیہ صابر میرے بزرگول میں گلزارابرار کی روایت کے مطابق سب سے

ملے حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہیؓ نے شرح فصوص الحکم لکھی تھی کیکن حضرت شیخ محتِ اللّٰداليہ . آبادی (ف۵۸ه ه) نے تو هندوستان میں ابن عربی کے افکار کوعام کرنے میں غیر معمولی رول ادا کیا ہے۔انہوں نے مسکلہ وحدت الوجود کے دقائق واسرار کوعار فانہ انداز میں پیش کیا ہے۔ داراشکوہ بھی ان کی خدمت میں استفادہ کے لئے حاضر ہوتا تھا۔

شاه صاحب كي سلسله كم مخضر تاريخ:

ٹانی ابن عربی حضرت محب اللہ اللہ آبادی کا تذکرہ اوپر ہوچکا ہے۔ خلیفہ حضرت شیخ محمری فیاض اکبرآ بادی مولا نارقیع الدین فاروقی شاگردحصرت شاہ ولی الله دہلویؓ نے ایپنے تذكرة الشائخ میں لکھا تھا كەشاە محمدى فياض علوم ظاہرى كے بھى اتنے ہى بڑے عالم تھے ورع وتقوی میں ان کے مرتبے کا انداز ہ اس سے ہوسکتا ہے کہ یشنج محتِ اللہ نے فر مایا: ''اگر میہ میرےم پدنہ ہوتے تو میں خودان کامرید ہوتا''۔

شاه محمدی فیاض کا قیام آگره میں رہتا تھا اور داراشکوہ انکی مجلسوں میں شریک ہوتا تھا۔ انہوں نے اپنے مرشدشتے محتِ اللہ اله آبادی کی کتاب تسویہ کی شرح بھی لکھی تھی۔ اس کی آ ڑ لیکراورنگ زیب نے انہیں پہلے گوالیار پھراورنگ آباد کے قلعے میں اسپر کر دیا تھا۔

حضرت مولا ناانورشاہ کشمیری کوبھی شیخ محی الدین ابن عربی کی تصانیف ہے گہرالگاؤ تھا۔ان کے رموز ور قائق کوخوب مجھتے تھے اور ظاہر شریعت پران کا انطباق خوب کرتے تھے، عوام ہے تو ان مسائل کو بچا کرر کھتے تھے۔ لیکن اگر علماء اور صاحبان دل کی محفل ہوتی اور مسئلہ وحدت الوجود کا ذکر جھڑ جاتا تو ایسے تقائق ومعارف بیان فرماتے تھے جن سے پچھ اندازه ہوسکتاتھا کہ خودشاہ صاحب مسمقام پر فائز ہیں۔ بقول شاعر ہ

خم کے خم بی گئے مئے منصور ہم لیک اس کا ساشور وشرنہ کیاط

ایک بارمسئله دحدت و جود و وحدت شهود کی بات جیمر گئی بس پھر کیاتھا تبین دن تک نماز عصر سے وقت عشاء تک برابرای موضوع پر کلام کرتے رہے۔(الانور ص:۸۷۸)

الیامعلوم ہوتا تھا کہ ایک بحرمواج ہے کہا ڈراچلا آتا ہے۔

حضرت حاجی امداد الله صاحب مہاحر کی ؓ نے اپنی بعض نظموں میں مسائل تو حیر وجودی نظم کئے ہیں۔ نظمیں بھی شاہ صاحب کواز برتھیں۔

حضرت حاجی صاحب ٌفرمایا کرتے تھے کہ مجھے چارمسکلوں میں شرح صدرہے: (اشرف انتہہ ہم: ۱۵) مسکلہ قدر،مشاجرات صحابہ،مسکلہ روح اور وحدت الوجود۔ حضرت کے متوسکین کوبھی اس کا کچھ نہ کچھ فیضان ضرور پہنچا ہے۔

شیخ اکبرمحی الدین ابن عربیؒ (ف ۲۳۰ ھ) کے بارے میں شاہ صاحبؒ فرماتے تھے کے دہ اس امت کی عظیم ترین شخصیتوں میں سے ہیں۔ وہ حقائق کی تہد تک پہنچتے ہیں اور اس فن میں اپنی نظیر نہیں رکھتے (ا)۔

در س حدیث میں بھی حضرت شاہ صاحبؓ کے سامنے جب بھی اسرار شریعت پر بیان کرنے کاموقع آتا تھا تو شخ اکبراورشے عبدالو ہاب شعرانی کے حوالے بکشرت دیتے تھے(۲) مشہور مقدمہ بہاولپور میں آپ کی شہادت پر جرح کرتے ہوئے قادینی وکیل نے شخ ابن عربی کے بعض اقوال سے معارضہ کیا تو آپ نے شخ اکبر کی پوری مدافعت فرمائی تھی۔ حتی کہا یک موقع پر فرمایا:

"ضوفیاء کے یہاں ایک باب ہے جس کوشطحیات کہتے ہیں۔ اس کا حاصل یہ ہے کہان پر حالات کررتے ہیں اور ان حالات میں کچھ کلمات ان کے منہ سے نکل جاتے ہیں جو ظاہری قواعد پر چہپاں نہیں ہوتے اور بسا اوقات غلط راستہ لینے کا سبب بن جاتے ہیں۔ صوفیاء کی تصریح ہے کہان پڑکوئی عمل پیرانہ ہو، اور تقریح کرتے ہیں کہ جن پر بیاحوال نہ گزرے ہوں یا جوان کی اصطلاحات سے واقف نہ ہوں وہ ہماری کتابوں کا مطالعہ نہ کریں (۳)"

حضرت کشمیری کا بنیادی طور پرصوفی منش ہونا اس ہے بھی ظاہر ہے کہ وہ اما مابن تیمیہ کے ببحرعلمی اور خلا قانہ فکر کے قائل تھے مگرانہیں تنقید سے بالاتر نہیں سمجھتے تھے۔ ان کے

<sup>(</sup>۱) فیض الباری،ص:۲۷۴، بحواله:الانور:ص:۴۸۰\_

<sup>(</sup>۲)الانوريم: ۵۰۰\_ (۳)الانوريم: ۳۵۰\_

بارے میں اعتدال پسندانہ اور منصفانہ رویہ اختیار کیا ہے۔ فرماتے تھے کہ ابن تیمیہ یہ بیمجھتے میں کہ خدا کا دین یا پنیمبر کی حدیث کوان کی عقل کے موافق اثر نا جا ہے تھا''۔ یہ بھی فرماتے تھے کہ حافظ ابن تیمیہ صرف اپنی کہتے ہیں دوسرول کی نہیں سنتے ۔ (الانور میں۔۳۱۸)

شاہ صاحب فرماتے سے کہ علماء دیو بند کا مسلک میہ ہے کہ ایک ہاتھ میں ابن تیمیہ ک تصانیف ہیں اور دوسرے میں شخ اکبر کی۔ ابن تیمیہ کے افکار سے جلال وجروت الہی کا اظہار ہوتا ہے اور شخ اکبر کی کتب سے رجاوا نبساط ومحبت حق اور انس ملتا ہے'۔ طریقت اور شریعت کے تعارض کی بحثوں میں اس سے زیادہ معتدل اور منصفانہ رائے ہم عصر علماء میں اور کسی کے ہاں مشکل ہی سے ملے گی۔

حفرت شاہ محمدی فیاض اکبرآبادی (فے علام اس) پہلی بارامروہ ہیں آکربس گئے سے۔ پہال ان کے بھتیج حضرت مولانا عضد الدین امروہوی نے ان سے سلوک کی تکیل کرکے خلافت پائی۔ بعض شجروں میں حضرت عیسی ہرگامی، شاہ محمد حامد محمد روشن مدنی وغیرہ ناموں کا اضافہ صرف برکت کے لئے کرلیا گیا ہے جضرت شاہ عضد الدین (ف۲ کا اس) نے معقول ومنقول کی تحصیل زمانے کے رواج ومنہاج کے مطابق کی تھی۔ اتنابی نہیں بلکہ ہندو فلفہ کواچھی طرح سبحضے کے لئے انہوں نے بھیس بدل کرکئی سال اجودھیا میں قیام کیا اور سنکرت پڑھی۔ وہ فاری کے صاحب دیوان شاعر سے۔ دیوان تو ضائع ہوگیا، پچھ متفرق اشعار مل جاتے ہیں۔ فاری میں ایک اعلی در ہے کی تصنیف" مقاصد العارفین' جس کا اشعار مل جاتے ہیں۔ فاری میں ایک اعلی در ہے کی تصنیف" مقاصد العارفین' جس کا تذکرہ پہلے کرچکا ہوں۔ ان کی ایک سنسکرت کاب" ست سروور' (جس کا ترجمہ بحرالحقیقت تذکرہ پہلے کرچکا ہوں۔ ان کی ایک جھلک میں نے دیکھی ہے اب بینا بید ہوگئی ہے۔

مفرت شاہ عضد الدین صاحبؓ کے ایک خلیفہ ان کے فرزند حضرت شاہ معز الدین عرف میاں موج (ف ۱۱۹۵ھ) تھے اور دوسری خلافت حضرت شاہ عبدالہا دی چشتی امروہوی (ف: ۱۱۹۰ھ) کو ملی تھی اس کے بعد کئی پشتوں تک یہی سلسلہ رہا کہ ایک خلافت فرزنر مبلی کو ملتی رہی دوسری حضرت شاہ عبدالہا دی کی اولا دکو۔

حضرت شاہ عبدالہادی نسباً صدیقی تھے اور ان کا خاندان عہد سلطنت ہی سے امروہ

میں آباداورعہدہ قضاءوغیرہ پرسرفراز تھا۔ان کی رسمی تعلیم زیادہ نہیں ہوئی مگر طریق سلوک کو اینے مرشد کی رہنمائی میں خوب طے کیا تھا۔ خودانہوں نے بھی ایک کتاب مقصودالطالبین کلھی تھی جس کا میر ہے میں اب صرف ایک نسخہ باقی ہے اوروہ میر ہے پاس ہے۔ان کے حالات وملفوظات پر مشمل ایک کتاب مقتاح الخز ائن ان کے خلیفہ سید شارعلی بخاری ہریلوی صاحب انشائے دلکشانے کھی جس کا ایک قلمی نسخہ میر ہے ذخیر ہے میں موجود ہے اور ان شاء اللہ اسے مع اردوتر جمہ وحواثی شائع کرنے کا ارادہ ہے۔ حضرت شاہ عبد الہا دی کی خانقاہ شاء اللہ اسے مع اردوتر جمہ وحواثی شائع کرنے کا ارادہ ہے۔ حضرت شاہ عبد الہا دی کی خانقاہ میں ضرور قیام فرماتے تھے۔ چنا نچہ دو بارموضع برای (پرگئة سنبل) میں ان سے ملاقات میں ضرور قیام فرما ہے۔ گئے اور ایک یا دوبار امرو ہہ میں خانقاہ ہادویہ میں قیام فرمایا۔

حضرت شاہ عبدالہادی کے ایک ہی فرزندشخ ظہوراللہ تھے۔ لیکن انہوں نے اپنے والد سے بھیل سلوک نہیں کی تھی بلکہ ان کے بیٹے حضرت شاہ عبدالہادی نے تربیت روحانی حاصل کی تھی۔ اس لئے حضرت شاہ عبدالہادی نے انہیں اپنی خلافت سے سرفراز فرمایا۔ حضرت شاہ عبدالہادی کی رسی تعلیم بھی خوب ہوئی تھی اور سلوک میں تو اپنے وقت کے امام ربانی تھے۔ حضرت شاہ عبدالرحمٰن لکھنوی نے بھی چھاہ تک انکی خانقاہ میں قیام کر کے ان سے باطنی فیوض کا اکتباب کیا تھا (۱)۔

حفرت میرزامظهر جان جاناں نے ان کے دادا سے اپنے روابطِ قبلی پرِنظر کر کے آئہیں سلسلہ نقشبند یہ مجد دیہ میں بھی اپنی خلافت دی تھی۔ چنانچہ امرویہ میں مرزا صاحبؓ کے دو خلفاء ہیں ایک حضرت شاہ ضیف اللّٰد نقشبندی دوسر ہے شاہ عبدالہادی چشتیؓ (۲)۔

حضرت شاہ عبدالرجیم علاقہ سرحد کے رہنے والے فاطمی سید تھے۔ انہوں نے ایک خواب دیکھا کہ حضور صلی اللہ علیہ خواب دیکھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر کئے گئے ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اپنے پاس بیٹھے ہوئے کی بزرگ کے سپر دکر دیا ہے۔ ان بزرگ کا نقشہ ذہن میں محفوظ رہا اور انہیں تلاش کرنے کی تڑب دل میں شروع ہوئی۔ احباب سے تذکرہ کیا تو میں محفوظ رہا اور انہیں تلاش کرنے کی تڑب دل میں شروع ہوئی۔ احباب سے تذکرہ کیا تو (۱) انوار الرحمٰ لتو برالبخان (طبع ۱۲۸۷ھ) ص ۳۲۰۔

ایک نے کہا میں نے بھی الیا خواب دیکھا ہے۔ چنانچہ دونوں اس مرشد کی تلاش میں نکل کھڑے ہوئے۔ بیروایت بہت ہے ماخذ میں بیان ہوئی ہے گر رسالہ درفرید ہے معلوم ہوتا ہے کہ بیددوسرے ساتھی اخوند جان محمہ تھے(۱)۔

دونوں لا بور، ملتان، انبالہ، سا ڈھورہ، انجلا سہ، سہار نپور، منظفر گروغیرہ کی خانقا ہوں میں خیجے وہ اس وقت میں خیر تے ہوئے امرو بدوار دہوئے تو حضرت شاہ عبدالباری کی خانقاہ میں پہنچے وہ اس وقت مثنوی مولا ناروم کے مطالع میں تھے۔ ان کی صورت و کیھتے ہی وہ خواب آئھوں کے سامنے متمثل ہوگیا۔ حضرت شاہ عبدالباری نے شاہ عبدالرحیم فاظمی کو مرید کرلیا اور تحمیل سلوک کرانے کے بعد انہیں خلافت بھی ویدی تھی گراخوند جان محمد سے ای وقت فرمایا کہ تمہارا حصہ شاہ غلام علی صاحب کے ہاں ہے'۔ چنا نچہ بیو ہاں چلے گئے اوران سے بیعت ہوکر مجاز ہوئے میں جا جھے۔ موکر مجاز ہوئے کے تھے اور جبل ابو قبیس پر معتلف رہتے تھے۔

اس واقعے کو راویوں نے خدا جانے کیا کیا گھٹا بڑھا کر بلکہ اکثر حالات میں مسخ کرکے پیش کیا ہے۔

یبال حفرت مولانا انورشاہ شمیری اسلاف طریقت کی مخفر تاریخ بیان کرنے سے
امل مقصود بعض شدید طور پھیلی ہوئی غلط بیانیوں کی تھیج کرنا ہے جواروا ہے شاہ جیسی کتابوں سے
عام ہوئی ہیں۔ مثلاً روایات میں یہ کہا گیا ہے کہ مولوی عاشق الہی مرشی نے تذکرۃ الرشید میں
مولانا گنگوئی کے حوالے سے لکھا ہے کہ '' دو چارروز کے بعد حاجی عبدالرحیم صاحب حضرت
شاہ عبدالباری صاحب سے رخصت ہوکرا یک جگہاللہ کی یاد میں مصروف ہوگئے۔ چھاہ کے
بعد جب شاہ صاحب کی زیارت کو امرو ہہ حاضر ہوئے تو شاہ صاحب کا وصال ہوگیا تھا یہ
ابھی مجاز بھی نہ ہوئے تھے کہ شخ کا انتقال ہوگیا (۲)۔

بھی مجازنہ ہوئے (ایصاً)''

آ خرسیداحمد صاحب بریلوی جب سہار نپور تشریف لائے تو حضرت حاجی صاحبٌ بھی حاضر ہوئے انکومحاز فر مایا۔''

مولوی عاشق الہی مرحوم خوداس سلسلے میں بیعت ہیں۔ ایسی غیر ذمہ دارانہ روایات شاید ہی کسی نے بھی اپنے بزرگانِ سلسلہ کے بارے میں کھی ہوں۔ میں بجزاس کے کیا کہہ سکتا ہوں کہ قرآن کا قول فیصل موجود ہے:۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُوْنَكَ. الخ.

گویا حضرت شاہ عبدالباری کی زندگی ہی میں حضرت شاہ عبدالرحیم نے حضرت سید احمد شہید ؓ کے دست مبارک پر بیعت کی۔ بعد میں کسی نے ان سے اس طرح کا سوال کیا کہ سیدصا حب سے بیعت کرنے کے بعد آپ کو کیا ملا؟ تو انہوں نے کہا کہ جمیں نماز پڑھنی آگئی اور دوزہ رکھنا آگیا۔''گویا شاہ عبدالباری کی خانقاہ میں نماز روزہ تک درست نہ تھا۔

واقعہ ہے کہ حضرت شاہ عبدالباری کا انقال ۱۳۲۹ ہیں ہوا۔ اس وقت حضرت شاہ عبدالرجیم فاظی انکی خانقاہ میں موجود تھے اور دوسرے بزرگ ضلع ہزارہ کے میر حاتم علی صاحب (فسرائر حیم فاظی انکی خانقاہ میں موجود تھے اور دوسرے بزرگ ضلع ہزارہ کے میر حاتم علی صاحب تھی فیض پہنچا تھا اور حضرت شاہ عبدالباری کی خدمت میں آئے تو پھر زندگی بھر کہیں نہیں گئے۔ انقال کے بعد بھی ان کے قدموں میں آسودہ ہیں۔ انتقال کے وقت ان کے فرزندا کبر حضرت شاہ در کہا ہوں ان بھی اس مودہ ہیں۔ انتقال کے وقت ان کے فرزندا کبر حضرت شاہ در کہا ہوں انتقال کے وقت حضرت شاہ عبدالباری نے انہیں اپنے خلیفہ میر حاتم علی صاحب کے بپر دکیا انتقال کے وقت حضرت شاہ عبدالباری نے انہیں اجازت وے دینا۔ چنانچہ خاندانی شجرہ طریقت میں حضرت شاہ عبدالباری اور ان کے فرزندشاہ در کمن بخش کے در میان میں میر حاتم علی صاحب کا اسم گرائی آتا ہے۔ حضرت شاہ بخش دخن دی کو جہاد کی بردی تمناتھی۔ ای نیت سے ایک سے ایک سے میں بھی بصارت ذاکل محمور الیکر پال رکھا تھا اور شہ سواری اور شمشیرز نی بھی کی سے میں جھی بصارت ذاکل موضائے کے باوجود اس نیت سے تھوڑی می ورزش کیا کرتے تھے کہ جہاد میں حصہ لوں گا۔

حضرت شاہ عبدالباریؓ کی وفات کے۱۶،۱۵ سال کے بعد۱۲۴۴ھ میں حضرت سیداحمہ شہیدٌ ّ نے سارے شالی ہندوستان کی خانقا ہوں اور مدرسوں کوایک گشتی دعوت نامہ بھیجااور تحریک جہاد میں حصہ لینے کی ائیل کی ۔ اس دقت حضرت شاہ رحمٰن بخش خود جانے کے لئے آمادہ ہو گئے مگر مسترشدین اور دوسرے حضرات نے مشورہ دیا کہ آپ کے جانے سے خانقاہ بند ہوجا کیگی اور رشدومدایت کا جوکام یہاں ہور ہاہے بیموقو ف ہوجائے گا،شاہ عبدالرحیم فاطمی کونمایندہ بنا کر بھیج دیجئے۔ حاجی عبدالرحیم صاحب افغانی تھے،جسم قوی تھا، فنون حرب سے واقف تھے، اور تمام عرتجر دمیں بسر کھی ۔اہل وعیال کا بکھیڑا بھی ان کے ساتھ نہیں تھا۔ چنانچہ ۲۵،۲۰ اصحاب نے جہاد میں شرکت کے لئے اپنے نام کھوادیئے خانقاہ کی طرف سے یانچ سورویے کی ایک تخيلى ادربعض دوسر بيمدايا لي كرمجامدون كالبيختضرسا قافله امرو بهدروانه موااورسهارن يورجا كر حفرت سیداحمه صاحبٌ کے قافلے سے مل گیا۔ حضرت شاہ عبدالرحیم فاطمی نے حضرت سید احمرصاحب شہید سے بیعت ِارادت نہیں کی تھی، بیعت جہاد کی تھی۔ اس لئے جولوگ اس بیت کی بنیاد پرسلسلهٔ طریقت قائم کر لیتے ہیں و غلطی پر ہیں۔اس بیعت جہاد کووہ'' طریق محریہ'' ہے موسوم کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ اس طریقے کی نسبت حضرت محمر صلی اللہ علیہ وملم سے بطور ظاہر شریعت ہے(۱)۔

یہاں ضرورہ اُس بات کا اظہار کرنا چاہتا ہوں کہ حضرت عبدالباری میرے جدا مجد تھاوران کے پڑیو تے حضرت شاہ سلیمان احمد جوعلوم ظاہری میں حضرت مولانا احمد من محدث امروہی کے بڑیو تھے، میرے مربی اور مرشد تھے۔ اس خاندان کے کتب خانے اور بیاضوں کا کچھ حصہ جواصلی ذخیرے کا ہزارواں حصہ بھی نہیں ہے اس نامہ سیاہ کے پاس محفوظ ہے۔ اس لئے یہ خضر تاریخ جو میں نے بیان کی ہے، دوسری تمام روایات کے مقابلے میں اس اور متند ترین ہے۔

سید صاحب کے قافلے میں شامل ہونے کے بعد اگلے ہی سال ۲۷ رذی قعدہ ۱۲۳۷ھ کو حفرت سیداحمہ صاحبؓ کے ساتھ ہی بالا کوٹ کے معرکے میں پنجتار کے مقام پر ———

<sup>(</sup>۱) دمایا وزیری، ۲۲/۲ بحواله جماعت مجابدین: ۲۲۱\_

شاه عبدالرجيم صاحبٌ شهيد موكئ تقدانا لِلله وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُون.

ُوَلَا تَقُولُوْا لِمَنْ يُتُقْتَلُ فِئ سَبِيْلِ اللَّهِ اَمْوَاتٌ بَلْ اَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُوْنَ.

> بناکر دند خوش رسے بخاک وخون غلطیدن خدا رحمت کند ایں عاشقانِ پاک طینت را

اپنے بیرومرشد کی وفات کے بعد حضرت شاہ عبد الرحیم صاحب کا خانقاہ امرو ہہ میں قیام رہا، البتہ دہلی،مظفر نگر، ساڈھورہ وغیرہ جاتے رہتے تھے۔ اور ان علاقوں میں ان کے مریدین بھی تھے۔ حضرت میاں جی نورمحکہ (ف ۱۲۵۸ھ) نے ان کی بیعت جہاد سے بہت مہلے ان سے خلافت واجازت حاصل کرلی تھی۔

حضرت میاں جی نورمجد گوتما مرتعلیم وتلقین حضرت شاہ عبدالرحیم صاحب ہی ہے ملی اور وہی حضرت شیخ الکل حاجی امدا داللہ مہاجر کئی تک بہنچی ۔

یک چراغیست درین خانه کداز پرتو آن کی هر کامی نگری انجمنے ساخته اند
حاجی صاحب کی ذات الله کی شان کبریائی کا ایک آئینتھی۔ دقفضیل بعض علی بعض '
بڑا نازک معاملہ ہے اور ہم جیسے عامیوں کوزیب نہیں دیتا مگر دل یہ کہتا ہے کہ کم سے کم ان
دوصد یوں میں حاجی صاحب کی کوئی نظیر کہیں بھی نہیں ملے گی۔ بیصرف حاجی صاحب ہی
بیں جن کی شخصیت کے مرکزی نقطے پرچشتی اور نقشبندی، قادری اور سہروردی، بریلوی اور
دیو بندی، عالم اور اُمی سب جمع ہو گئے ہیں اور چشتی نسبت عالیہ کا رنگ اپنی بھر پورجلوہ
سامانیوں کے ساتھ کھر آیا ہے۔

جن اختلافی امورکوبنیا دینا کر ہندستان کےعلائے احناف نے اپنے جدا گانہ قبرستان کھول لئے ہیں۔ حاجی صاحب کی شخصیت اور افکار میں وہ فروی اختلاف ایسے غائب ہو گئے ہیں جیسے میل کچل کو دریا بہالے جاتا ہے۔

ابھی مجھے کچھالیامحسوں ہوتا ہے کہ اس صدی کے آغاز سے بعض حضرات جن میں ذمہ دار علاء اور اکابر شامل نہیں ہیں۔البتہ ان کے اغماض کا شکوہ ضرور کیا جاسکتا ہے۔اس

سلطی نبت کوئی 'غت ربود' کرنے کی کوشش کی ہے۔اب زیادہ زوراس بات پر ہے کہ سلط کی نبت کو حضرت ساہ طریقت کو حضرت ساہ طریقت کو حضرت ساہ طریقت کو حضرت ساہ طریقت جو جو جارے ہوئی اجم شہید سے جو جو اور چشتی نسبت کے ساتھ وہ سلوک ہے جو جارے بعض ہم وطن قرون وسطی کی تاریخ کے ساتھ کر ہے ہیں۔

اکشر شجروں میں حضرت شاہ عبدالہا دگ کے نام کے بعد نام تک صحیح نہیں یاان کی تر تیب غلط ہے۔ حضرت شاہ عبدالرحیم فاظمی کے حالات سے تو اتنا تجابل ہے کہ مولا نا غلام رسول مہر نے پوری تحریک جہاد کی تاریخ دو ڈھائی ہزار صفحوں میں کھی مگر شاہ عبدالرحیم صاحب کے حالات میں انہیں دو پیراگراف بھی نہیں مل سکے۔

جناب عبدار حمٰن صاحب کوندو نے حال ہی میں ایک قابل ستائش کام کیا ہے کہ حفرت محدث تشمیریؓ کے حالات و کمالات پر ساڑھے سات سوصفحات کی کتاب آلا ئے و رکم مرتب کردی ہے۔ اس میں حضرت مولا نااحم سعید دہلویؓ کی وہ اثر آنگیز تقریر بھی شامل ہے جو انھوں نے حضرت تشمیریؓ کی وفات پر منعقد ہونے والے تعزیق جلنے میں دہلی کی جامع مسجد میں کتھی۔ انہوں نے اپنی تقریر میں فرمایا:

''حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوگ کے بعد جس خاندان کو خدمت حدیث کا شرف حامل ہے وہ شاہ عبدالرحیم کا خاندان ہے۔اسی خاندان کے بزرگوں میں حضرت شاہ ولی الله صاحب شاہ عبدالقا در صاحب، شاہ الحق صاحب رحمتہ الله علیمم الله علیم میں مفرات اسی مبارک خاندان کے افراد ہیں۔

دارالعلوم دیوبند کے لوگوں کو جس طرح علّم ظاہر اور علم باطن میں حضرت شاہ عبدالرحیم صاحب کے خاندان سے منسوب کیا جاتا ہے ... وہ مولا نا شاہ عبدالرحیم صاحب دہلوی اور میاں جی نور محمصاحب جھنجھانوی کی تعلیم کا خلاصہ ہے۔ (الانور مص ۳۱۳ سے)

ال تقریر کے آخری جملوں ہے بھی یہی متبادر ہوتا ہے:۔

"شاہ صاحب نے جو کچھ کا براعن کا برشاہ ولی اللہ صاحب اور میال جی نور محصاحب عصاصل کیا تھا اس کے بیان کو دفتر کے دفتر ناکا فی بین "(انور میں ۲۳۵)

اس سے ظاہر ہے کہ میاں جی نورمجد سے پہلے تجر سے میں شاہ عبدالرحیم کا جونام آرہا ہےا سے حضرت مولا نااحمد سعید بھی سمجھ رہے ہیں کہ حضرت شاہ ولی اللّٰد دہلویؓ کے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرحیم فارو تی دہلوی مراد ہیں۔

ای طرح حال ہی میں ایک کتاب تسلسلات امدادیہ شائع ہوئی ہے جس کے سر ورق پر لکھا ہے''سلاسل اُربعہ کا ایک محققانہ جامع جائزہ'' اوراس کے مصنف ڈاکٹر ماجد علی خال پی ، ایج ، ڈی علیگ ہیں۔اس کے ساتھ بعض اکا برملت کی تقریظیں بھی ابتدامیں درج کی گئی ہیں لیکن اس محققانہ جائزہ کا بھی بیرحال ہے کہ لکھتے ہیں:

بیت کے بعد جب آپ ( یعنی شاہ عبدالرحیم شہید ) سہار نپوروا کپس تشریف لائے تو آپ نے ان کے ہاتھ پر بیعت ِ جہاد و طریقت کی اور سلسلہ ، نقشبندیہ میں اجازت حاصل کی''۔ (تسلسلات الدادیہ، ص:۸۰)

یہ تفصیلات میں جانے کا وقت نہیں ہے مختصراً یہ عرض کردوں کہ شاہ عبدالہادی صاحب کے انتقال اور حضرت سیداحمد شہید کی سہار نپور میں تشریف آوری کے درمیان صرف ۴ مال کا وقفہ ہے اور شہادت کے وقت حضرت شاہ عبدالرجیم کی کل عمراتن بھی نہیں تھی۔

#### خلاصه كلام

حفرت کشیری کی خصوصیات کواگر ایجاز کے ساتھ بیان کرنا ہوتو کہا جا سکتا ہے کہ خدانے انہیں عجیب جامعیت عطافر مائی تھی۔ان کی شخصیت اور سیرت بوتلموں ہے جن میں صد ہارنگ ہیں اور ہررنگ کی چھینٹ دوسرے پراس طرح پڑرہی ہے کہ وہ اس کے سہارے سے اور نگھر رہا ہے۔ پہلی خصوصیت تو یہ ہے کہ وہ جامع شریعت وطریقت یعنی نقیہ صوفی تھے۔ دوسرا امتیازیہ ہے کہ ان کے صدت و اخلاص کی وجہ سے اللہ نے ان کے علم میں بڑی خیر و برکت عطافر کی تھی۔انہیں مولانا قاری محمد طیب صاحب مولانا بدرعالم، مولانا محمد انوری، مولانا محمد شفیع صاحب، مولانا محمد اکر آبادی، مولانا محمد میاں، مولانا حبیب الرحمٰن اعظمی اور عتیب الرحمٰن الحمٰن الحمٰن عثانی، مولانا سعیدا حمد اکر آبادی، مولانا محمد میاں، مولانا حبیب الرحمٰن اعظمی اور

شاہ وصی اللہ ایسے اللہ اسے تلانہ ہ ملے جو بجائے خود ایک ایک ادارہ ہیں اور جنہوں نے مجلس علمی اور ندوۃ المصنفین جیسے ادارے قائم کر کے اسلامی علوم و معارف میں مضامین نو کے انبارلگا دے ہیں۔ یہ سب در اصل حضرت کشمیری کی للہیت کا پر تو ہے۔ تیسر اا متیاز شاہ صاحب کا حسن قبول ہے کہ زندگی میں بھی وہ محبوب و محتر م رہے۔ چنا نچہ آج بھی اس شمع انور کے پروانے اسکے نام پر تھنچ کر چلے آئے ہیں۔ چوتھی بات سے کہ شاہ صاحب نے قادیا نی فتذ کے خوانے اسکے نام پر تھنچ کر چلے آئے ہیں۔ چوتھی بات سے کہ شاہ صاحب نے قادیا نی فتذ کے خوان کھر پور جہاد بالتعلیم کیا۔ پانچویں سے کہ وہ خود بھی حامی شریعت اور تنجے سنت تھے اور تلف بھر پور جہاد بالتعلیم کیا۔ پانچویں سے کہ وہ خود بھی حامی شریعت اور تنجے میں ہے کہ اعلی در جے کے صوفیا نہ اخلاق یعنی تعلیم تو کل صبر و رضا، استفامت، تواضع ، حلم ، سادگی ، اعکسار وغیرہ ان کی سیرت کے بنیا دی عناصر ہیں اور ان کی زندگی دوسروں کے لئے مثل اعلیٰ بن گی وغیرہ ان کی سیرت کے بنیا دی عناصر ہیں اور ان کی زندگی دوسروں کے لئے مثل اعلیٰ بن گی میں نہایت تو می روحانی نسبت کے ہے۔ آخری امتیاز سے کہ وہ ہمارے دور کے علی ہے شرع میں نہایت تو می روحانی نسبت کے الکہ تھا در یہ خالصلی موضوع ہے۔ آخری امتیاز سے خوتی نسبت تھی جس کا ایک اجمالی بیان مقالے کا اصلی موضوع ہے۔ آخری امتیاز سے خوتی نسبت تھی جس کا ایک اجمالی بیان مقالے کا اصلی موضوع ہے۔ ان خوتی نسبت تھی جس کا ایک اجمالی بیان مقالے کا اصلی موضوع ہے۔



# علامه محمدانورشاه تشميري لازر داكر محمدا قبال

الذ جناب مولا نامحم عثمان صاحب (ایم ایل اے)

نواسه حضرت شيخ الهند، مدرس دارالعلوم ديوبند

حفرت علامہ انورشاہ کشمیری اس باغ پر بہار کے گل سرسبد سے جوحفرت مولانا ﷺ
الہند ؓ نے دیو بند کی اس بستی میں لگایا تھا جواس وقت علمی اعتبار سے غیر معروف و بے نشان کھی۔ اور علامہ اقبال آیک ایسے علی شب چراغ سے جنہوں نے ایک ایسی ہی جگہ میں جنم کیکر پورے عالم اسلام کواپی خیرہ کن عظمت اور روشی سے منور کر دیا، ان دونوں میں مشتر کہ بات کی وطعیت تھی۔ دونوں اس خطہ عجنت نظیر سے وطنی اور نسبی تعلق رکھتے تھے جو کشمیر کہلا تا ہے اور روز اوّل سے خلاق عالم کی بے نظیر خلا قانہ تو توں کا مظہر سمجھا جا تار ہا ہے، اپنے اپنے مید ان میں ایسے یگائٹ روز گار اور بے مثال تھے جن کا خانی ان کے عصر میں کوئی دوسر انظر نہیں آتا تا کہ جان کی دونوں کے بینا م اور اس کی روح کی عظمتوں کو دنیا پر خابت کرنے کی میں اپنی ہستیوں کو فنا کیا اور اسلام کے بینا م اور اس کی روح کی عظمتوں کو دنیا پر خابت کرنے کی میم میں اپنی جان عزیز صرف کی دونوں کے بینا م اور اس کے رونوں کے بردانہ سے دونوں کے رجانات و خیالات، بہندونا لیند، فکر واندیشہ ایک دوسر سے اسے مماثل اور اسے کہ دونوں کی میرت اور شخصیت کا مطالعہ ایک ساتھ کیا جائے تو حسن افاق تریب سے کہ دونوں کی میرت اور شخصیت کا مطالعہ ایک ساتھ کیا جائے تو حسن انفاق پر جیرت کے سواکوئی دوسر اجذبہ سامنے نہیں آتا۔

قادیا نیت کاسوال ہویاز والی اسلام کی دردمندی کا، غازیانِ اسلام سے قبلی وابستگی کا سوال ہویاد بنی سر بلندی کی تڑپ کا، فروع امت کی خاطر خوابوں اور کاوشوں کا مسئلہ ہویاغلبہ دین کے عالمی تصور کا۔ دونوں ایک ہی منزل کے راہی اور ایک ہی جذبہ کے اسپر نظر آت جیں۔ علامہ انور شاہ نے حدیث وفقہ کے ذریعہ اپنی صلاحیتوں اور خدمتوں کے ایسے روثن مینار تقمیر کئے کہ عالم اسلام پر چھائے ہوئے اندھیرے ان چراغوں کی دوشن سے کیکیا نے مینار تقمیر کئے کہ عالم اسلام پر چھائے ہوئے اندھیرے ان چراغوں کی دوشن سے کیکیا نے

گے جوایک کے بعدایک کر کے وہ جلاتے چلے گئے۔علامہ اقبال ؒ نے اپنے فکر وجذبہ کے لئے شعرو فلسفہ کو اظہار کا ذریعہ بنایا اور اپنی حکیمانہ ژرف نگاہی سے قوت وحرارت کی ایس بجلی مردہ رگوں میں دوڑادی کہ وہ فضاجو ٹو ٹی ہوئی ہمتوں، گرے ہوئے حوصلوں اور مغرب کے اثر خواب آوری کی سرایت کے باعث مایوس کن اور حوصلہ شکن تھی بیکا کیدامیدوں، روشنیوں اور حوصلوں سے بھرگئی۔

دونوں کے ایمان اور قلبی گدازنے عالمی پیانے پرمسلمانوں کے دبنی انقلاب کی دعوت کوعام کیااور نے دورِ عروج کے درواز ہر دستک دی، دونوں کی بدولت اسلام کی نشاۃ الثانیه کے امکا نات حقیقت اور واقعہ کے ملبوس سے مزین ہوئے ، دونوں نے علمی اور فکری سطح پر د ماغوں کی ماہیت تبدیل کر دینے کی عظیم الشان خدمت سرانجام دی۔اور دونوں اپنی اپنی جگہ اسلام کی عظمتوں اور اس کے بیغام کی قو توں کی مثال اور ثبوت کے طور پر ہمیشہ ہمیشہ کے لئے زندؤ جادید ہو گئے۔علا مہانورشاہ کی علمی اور دینی عبقریت کے نشانات اس وقت تک موجود ہیں اور مولا نا احم<sup>ع</sup>لی لا ہوری، (مولا نا احم<sup>ع</sup>لی لا ہوری با ضابطہ حضرت شاہ صاحب کے شاگر د نہیں تھے) مولانا سیدمحمد بوسف بنوری مولا نا حفظ الرحمٰن سیوماری،مولانامفتی عثیق الرحمٰن عنانى مكيم الاسلام مولانا قارى محدطيب قاسى مولانا سعيدا حداكبرآ بادى مولانا محدمنظور نعمانى ، مولا نا حبیب الرحمٰن اعظمی،مولا نا سید محمرمیاں دیو بندی،مولا نا زین العابدین میرتھی اور دوسرےایسے ہی روز گارمشاہیر عالموں اورمفکروں کی شخصیتوں اور کارناموں کی صورت میں موجود ہیں۔علامہ اقبال کے فکروفلفہ کے چراغ بھی فقیر کی صورت میں، ڈاکڑ سیدعبداللہ کی مورت میں،مواد ناغلام رسول مہراور عبدالمجید سالک کی صورت میں،خلیفہ عبدالحکیم کی صورت میں، عاشق بٹالوی کی صورت میں، عبداللہ چغمائی، اکرام اور حفیظ کی صورت میں جل رہے ہیں ادرا کر میں میکہوں کے فکرا قبال کی عظمتوں اور پنہائیوں، گہرائیوں اور دارائیوں کا سب سے بڑا مملی نمونداس وقت خودشیخ محمر عبداللہ کی صورت میں اس کشمیر کے اندر موجود ہے تو میراخیال ب كمآب مجھ سے اختلاف كرنے كى ہمت نہيں كرسكتے۔

بیاثرات تصان دونو شخصیتوں کے،جنہوں نے مشتر کطور پرسیاست میں،فلسفہ میں،

عملی اور علمی میدانوں میں ،شعروادب میں اور ساج واخلاق کی جولان گاہوں میں ، نے چاند سورج أگائے اور نتائج واثر ات کی الیی بارآ وراور بہرہ اندوز فصل کاٹی کے نیصرف برصغیر ہندویا كستان بلكه بوراعالم اسلام فكرى زرخيزي قبلي خوش حالى اورديني مرفه حالى سے لبريز ہو گيا۔ جولوگ ان دونوں عبقریوں کی ذہنی آ ہنگی ،قلبی بگا نگت اور مخلصانہ تعلقان اور ایک دوسرے کے ساتھ گرویدگی کی حد تک پہنچے ہوئے جذبات واحساسات کی نوعیت سے واقف ہیں وہ وقت ومقدر کے سوئے اتفاق ہے رنجیدہ ہونگے کہ عالم سلام کی ان دونوں بے مثال شخصیتوں کومشتر کہ طور پر کا م کرنے اوراپیے مشتر کہ خوابوں کو با ہمی اشتراک عمل کے ذریعہ حقیقت میں بدلے کا موقع حاصل نہ ہوسکا۔سیرت انوراور آثارا قبال کا مطالعہ کرنے والوں سے بیہ بات مخفی نہیں ہے کہ علامہ اقبالؓ نے اپنی حد تک بہتر کوششیں اس مقصد کے لئے صرف کیس کہ لا ہور میں ایک ایسا مرکز قائم ہوجس میں اسلام کی تعلیمات کوجدید ذہن کے تقاضوں کےمطابق دنیا کے سامنے پیش کرنے کے لئے ایک جدو جہدمنظر عام پرآئے جو مغربی فکروفلسفه کا د فاع کر سکے، انہوں نے خودعلا مہانورشاہ کواس سلسلہ میں متوجہ کیا، ایخ احباب سے یا دو ہانیاں کرائیں اوراس تجویز کومکی جامہ پہنانے کے سلسلے میں علامہ انورشاہٌ کا تعاون حاصل کرنے کی بوری کوشش کی۔۱۹۲۱ء کے اکتوبر کی اس تاریخ سے لے کر جبکہ ڈاکٹر عبداللہ چغتائی کے قول کے مطابق علامہ اقبال اور علامہ انورشاہ کے تعارف وتعلق کی لا ہور میں ابتداء ہوئی ، ۱۹۳۳ء کے تاریخی دن تک جس دن علامہ انورشاہ اپنی دنیاوی زندگی ک مہلت بوری کر کے اپنے خالق حقیق سے جالے۔ اسلامی فقہ کی تشکیل جدید کے سلسلہ میں علامهانورشار کی معاونت کاحصول،علامها قبال کی زندگی سب سے بردامقصد بنار ہا۔

علامہ اقبال عالم اسلام کے ان بالغ نظر اور محرم اسرار شخصیتوں میں سے ایک شخصیت سے جو وقت اور زمانہ کی گردشوں اور فرس دوراں کی اس گردگی نوعیتوں اور اثرات سے بخوبی واقف سے جو مدتوں سے روح اسلام کودھندلا کرنے کا سبب بنتی رہی ہے، وہ روایتی ند ہب اور اس کی خالی از روح مقاومت کی کمزور یوں کا بھی شدیدا حساس رکھتے تھے اور اس کے لئے درد مندی اور فکر مندی کا جذبہ رکھتے تھے۔ ان کے فکر وفلے میں حقیقت کے خرافات میں گم

ہوجانے اورامت کے روایات میں کھوجانے کے شدیدا حساسات پیدا ہونے والے عناصر نمایاں اورموجود ملتے ہیں، ان کا ذہن اس سلسلے میں بیتھا کہ اگران کے فکر اورمغرب سے ان کی واقفیت اورمحر ماند شعور کے ساتھ علامہ انورشاہ کاعلم اور رہنمائی ، معاونت اور دلریائی شامل ہوجائے تو اتحادِ دبنی ہے جو چیز بیدا ہوگی وہ مغربی فلسفہ اور تہذیب پر اسلامی فکروفلسفہ کے تفوّق کی ضامن بن سکے گی۔اس خیال نے انہیں زندگی بحرمضطرب رکھا۔علامہ انورشاہ کی آخری زندگی میں جبکہ معلوم اسباب کی بناپر دارالعلوم دیو بند کے ساتھ ان کی وابستگی ختم ہوئی۔ انہیں ان ہی پرانی تمناؤں کے برآنے کی نئ تو قعات بندھ کئیں، وہ اس سے پہلے بھی ۱۹۲۲ء میں جیسا کہ عبداللہ چغتائی نے شہادت دی ہے، شاہ صاحب کے مستقل قیام لا ہور کی تجویز بیش کر چکے تھے اور ان ہی کے بقول انہوں نے لا ہور کی''بعض انجمنوں سے طے کرلیا کہا گر شاہ صاحبٌ لا ہور میں قیام کے لئے آمادہ ہوجائیں تو انہیں بادشاہی مسجد کا خطیب اور اسلامیہ کالج میں شعبۂ اسلامیہ کاسر براہ بنادیا جائے ،مختلف انجمنیں اس تجویز کے لئے رضامند بھی ہو گئیں''شاہ صاحب ؓ اس وقت دارالعلوم دیو بند کے چشمہ کیف کے ساقی اور شیخ الحدیث کی مند کی زینت بے ہوئے تھے،اس لئے یہ تجویز قدرتی طور پراس وقت عملی جامنہیں پہن سکتی مقی لیکن ۱۹۲۸ء کے اس وقت بھی جبکہ شاہ صاحبؓ فارغ ہو چکے تھے، یہ تجویز سرے نہ چڑھ سكى-اىسوئے بخت دا تفاق كے سوا كچھنہيں كہا جا سكتا۔ تا ہم علامہا قبالٌ كے موقف وذ ہن برعلامه انورشاہ کے خیالات ونظریات کے فیصلے کن اثر ات نمایاں طور پر دیکھے جاسکتے ہیں، اور ان اثرات کے مشاہدے کی بدولت علامہ اقبالؓ کے خیالات پرعلامہ انورشاہ کے فن و کمال اور جلالت دشان کےاعتر اف واحتر ام کی قدرو قیمت واضح طور پرسمجھ میں آتی ہے۔

اس کی مثال کے طور پرخود کشمیر کی سیاس جدوجہد کی تاریخ میں علامہ اقبال کے موقف اور طرز عمل میں حضرت شاہ صاحب کے اثرات کی کارفر مائی کو بطور مثال پیش کیا جاسکتا ہے جن کے نتیج میں علامہ اقبال حنفیہ تقادیان مرز ابشیر الدین کی سرکر دگی میں قائم شدہ کشمیر کمیٹی کی سرکر دگی میں قائم شدہ کشمیر کمیٹی کی رکنیت سے متعفی ہوئے اور اس کے بعد فتنۂ قادیا نیت کے استیصال کی جدوجہد میں مفرت شاہ صاحب کے مؤید بن گئے۔دوسری مثال زمان و مکان کے مسئلہ پرعلامہ اقبال

ک اس مہماتی دلیل سے واقفیت کی ہے۔جس کے سامنے فلنفی برگسان تک خودعلامہ اقبال ؓ کے بقول 'دمتحیر وسٹسٹدررہ گیا تھا۔''

مسکد زمان و مکان جو پہلے نیوٹن اور اب ہمارے زمانہ میں آسین اسٹا کین کی تحقیقات و مکاشفات کاعظیم الشان موضوع رہا ہے۔ سائنس اور فلسفہ کے ہمتم بالشان مسائل اور بنیادی محرکات میں شار ہوتا ہے۔ اس مسکلے کے بارے میں حضرت شاہ صاحب نے ہی پہلی بار علامہ اقبال کومعلومات بہم پہنچائی تھیں ،سلسلۂ کتابت جوعلامہ انور شاہ اور علامہ اقبال کے درمیان اعاد عصری میں جاری رہا ، ان دونوں عبقریوں کے تبادلۂ خیال اور جذب و انجذ اب کی تاریخی دستاویز بن سکتا ہے اگر اس کاریکارڈ امت کومہیا ہوجائے۔

ای سلسله خط و کتابت کے ذریعہ علامہ انور شاہ نے علامہ اقبال پر نیوٹن کے فلفے کی مستعار نوعیت واضح کی اور مدلل طور پر ثابت کیا کہ اس کے فلفے اور مکاشفات کی بنیاد محرات کے مکاشفات سے ماخوذ مستعار ہے۔ حضرت شاہ صاحب نے نصر ف عراقی کے خیالات وفطریات سے علامہ موصوف کوروشناس کرایا بلکہ اس موضوع پر اس کی تصنیف 'غسبایہ الامکان نو کی فروشناس کرایا بلکہ اس موضوع پر اس کی تصنیف 'غسبایہ الامکان نو کی فاری کے مازو تک سے اس وقت کی علمی دنیا واقف نہیں تھی ۔خود علامہ اقبال نے ۱۹۲۸ء کے اور بنیل کا نفرنس کے شعبہ عربی وفاری کے اجلاس کے صدارتی خطبہ میں جو حکمائے اسلام کے میتی تر مطالعہ کے زیم خوان پڑھا گیا تھا۔علامہ انورشاہ کا حوالہ اس تھرتے کے ساتھ ملتا ہے۔

بیخضر حواله بالامیراذ بمن عراقی کی تصنیف 'نفایة الام کان فی در ایة المکان "کا طرف نتقل کردیتا ہے۔ مشہور صدیث لا تسبو السعور لان السعور هو الله میں دھر بمنی وقت رہوں ہولفظ آیا ہے اس کے متعلق مولانا انور شاہ سے جو دنیائے اسلام کے جیدترین محدثین وقت میں سے ہیں، میری خطوک کرابت ہوئی اس مراسلت کے دوران مولانا موصوف نے مجھا اس مخطوطہ کی طرف رجوع کرایا اور بعدازاں میری درخواست پرازراہ عنایت مجھا اس کے متندر بن اور مشہورا سلامی دانشور اور قیمت کا اندازہ اس سے ہوسکت ہو کہ ایک نقل ارسال کی۔ اس علمی انکشاف کی نوعیت اور قدرو قیمت کا اندازہ اس سے ہوسکت ہو کہ بندوستان کے متندر بن اور مشہورا سلامی دانشور اور عالم مولانا صبیب الرحمٰن شیروانی تک جو

اس جلسه میں شریک تھے علامہ اقبال کے اس انکشاف پر جیران رہ گئے کہ نیوٹن نے زمان ومکان ے سئلہ برجو کچھکھا ہے وہ اس کی اپنی تحقیق نہیں بلکہ عراقی کے اس رسالہ کا چربہ اور سرقہ ہے۔'' ان دومثالوں کے تصریحی تذکرہ کے علاوہ ''ختم نبوت''' قتل مرتد'' اور دوسرے کتنے ہی مسائل پر علامہ انور شاہ اور علامہ اقبال کے باہمی تبادلۂ خیالات اور فکری تاثر ات کے جوت باسانی فراہم کئے جاسکتے ہیں۔اس سلسلہ میں تعریف وستائش سے بالاتر پہلویہ ہے کہ علامہ اقبالؓ نے کسی موضوع پر بھی علامہ انور شاہ کے علم وتبحر سے استفادہ کے اعتراف میں پہلوتھی سے کامنہیں لیا بلکہ ہرموقع پروہ ان کے دہنی فیض اور سمندر کی مانند بے کنارو وسیع علم کا ذکرواعتراف کرتے رہے۔اس بات کی قوی شہاد تیں موجود ہیں کہ علامہ اقبال کی مشہور نظم''اے دادی لولاب'' حضرت شاہ صاحب کی شخصیت کومد نظرر کھ کر لکھی گئی ہے۔ مجھ جیسے گوشنشین ادرعلم وتصنیف کی مشغولیتوں ہے محروم شخص کے لئے ان اجمالی ا شاروں کے سوا بالنفصیل کچھ کہنا ممکن نہیں تھا۔ بیسطریں بھی میں نے صرف اتنے تعلق کی بردات قلم بند کردی ہیں کہ حضرت شاہ صاحب ؓ اس باغ کے خل ثمر دار تھے جس کے مالی فرائض اُن حضرت شیخ الہندمولا نامحمود الحسنؓ نے انجام دیئے تھے، جن کے نام لیوا اور وارث ہونے کی عزت مجھے حاصل ہے۔ مجھے امید ہے کہ جولوگ بحر شخفیق کے حقیقی شناور اور اس موضوع پر زبان کھولنے کے واقعی مستحق ہیں، وہ میرے اس خاکہ پرعظیم عمارت تعمیر کرشکیس گے۔اور جوموضوع اس وقت صرف اشاروں تک محدودرہ گیا ہے اسے حقیقی طور پر تاریخ کا ایک درخثال باب بنا ئیں گے۔

و آخر دعوانا ان الحمد لِلَّه رب العلمين.

# حضرت علامتميري ايك مربي كي حيثيت سے

لا جناب مولا ناعبدالله جاويد -ايديشرمركز، ديوبند

اسلام میں تعلیم وتربیت کو بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ جو والدین اپنی اولا دکی صحیح تربیت کرتے ہیں ان کے لئے آخرت کے اجروثواب کی بشار تیں موجود ہیں۔ بچہ کی اولین تربیت گاہ ماں کی گوداور گھر کا ماحول ہے جہاں بچہ ذبنی وفکری نشو ونما حاصل کرتا ہے۔ گھر کا ماحول اگر می د نی شعور سے محروم ہوتو بچہ کامستقبل خطرے میں پڑسکتا ہے۔گھر کے باہر بج کی تربیت کی ذمیرداری تعلیم گاہ پر ہوتی ہے۔اس مرکز تربیت سے بچہا خلاق وکردار ک تو انائی، علم وَفکر کی پختگی اور مستقبل کی روشنی کے کر نکلتا ہے۔ تعلیم گاہ یا مدرسہ کا میں مفہوم انتہا کی محدود ہے کہ اس کا مقصد طالب علم کومحض چندمقررہ کتابیں پڑھا کر رخصت کردینا ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ ایک استاذ اس وقت تک اپنی ذمہ دار یوں سے سبکدوش نہیں سمجھا جاسکتا جب تک کہ وہ اینے شاگر دکی بہتر علمی اور اخلاقی رہنمائی کاحق ادانہ کرے۔ قرآن کریم میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے دو وصف بیان کئے گئے ہیں ایک توبید کہ آپ این صحابہ کا تزكية نفس كرتے بين اور دوسرا وصف يہ ہے كه آپ انہيں كتاب كاعلم اور حكمت كى باتيں سکھلاتے ہیں۔اس سے پہنتیجا خذ کیا جاسکتا ہے کہ تعلیم اور تزکیہ دونوں ایک دوسرے کے ردیف ہیں۔بلکہ الہامی طریقہ بیان میں تزکیہ کا ذکر پہلے ہے جس سے تعلیم پراس کی فضلیت کا ندازہ ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہوہ علم جسکے ساتھ مل کی طاقت نہ ہوغیر مفید ہے اور وہمل جے علم کی رہنمائی حاصل نہ ہوبہت سے مفاسد کا سبب بن سکتا ہے۔

دارالعلوم دیوبندایک درسگاه ضرور ہے، گراس کی شہرت اور بین الاقوامی سطح پراس کی شہرت اور بین الاقوامی سطح پراس ک عظمت کارازیہ ہے کہ بیادارہ اپنے قیام کےروزِ اوّل سے ایک ایسی تربیت گاہ بھی رہاہے جہاں طالب علم نصرف علم کارسوخ حاصل کرسکتا ہے بلکہ اسے کردارو عمل کی پختگی بھی نصیب ہوتی ہے۔ طلباء کے ساتھ شفقت ومحبت، ان کے متنقبل کی فکر، ان کی تربیت واصلاح کا خیال، بیسب وہ عناصر ہیں جودار العلوم کے ماحول میں رچ بس گئے ہیں۔ یہاں سے نکلنے والا طالب علم آسان علم کاروش ستارہ ہوتا ہے۔ جہاں جاتا ہے، اپنی ضیاباریوں سے بوراماحول روشن کرتا ہے۔

بانی دارالعلوم جمة الاسلام حضرت مولا نامحمة قاسم نا نوتو ی نے اپنی معركة الآراكتاب" آب حیات' میں لکھا ہے کہ بعض شخصیتیں جامع الکمالات ہوتی ہیں کیکن ان میں کوئی ایک کمال اتنا غالب اور ایبا نمایاں ہوجاتا ہے کہ دوسرے سب کمالات نگاہوں سے اوجھل ہوجاتے ہیں حضرت مولا ناانورشاہ کشمیری بھی ایسے ہی جامع الکمالات لوگوں میں سے تھے، بلاشبها یک محدث کی حیثیت ہے انہیں بین الاقوامی اعتبار اور وقار ملا ہے مگر و ہ صرف ایک محدث ہی نہیں تھے بلکہ دوسر ہے علوم میں بھی انہیں وہی رسوخ حاصل تھا، جوعلم حدیث میں ملا تھا۔منطق اور فلفے کی بات جانے دیجئے ، یہ فنون عربی مدارس میں پڑھائے جاتے ہیں اور ان برعبور حاصل کرنا کچھزیادہ جیرت آنگیز نہیں کہا جاسکتا۔ لیکن انہوں نے کچھالیے علوم میں بھی امتیاز حاصل کرلیا تھا۔ جن کی بساط الٹ چکی تھی اور جن کے ماہرین خال خال ہی ملا کرتے تھے۔ شاہ صاحب کا ایک اور کمال بیرتھا کہ وہ بہترین مر بی تھے، ماہرین تعلیم و تربیت نے جتنی خصوصیات اساتذہ کی متعین کی ہیں، وہ سب ان میں موجود تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ شاہ صاحب ؓ کے بیشتر تلامذہ کا اپنے وقت کے متاز علماء میں شار ہوتا ہے۔ کوئی تفنیف وتالیف کے میدان میں بے پناہ شہرت رکھتا ہے، کوئی میدان خطابت کا شہسوار ہے۔ کس تخص کوقد ریس کا خاص ملکہ ہے اور اپنی اس خصوصیت کی بناء پر مرجع علماء بنا ہوا ہے۔ شاہ صاحب کے جتنے رنگ تھے ان کا پرتوا نکے شاگر دوں میں موجود ہے۔

استاذیامر بی کی سب سے بڑی خصوصیت سے سے کدوہ اپنے تلاندہ کے ساتھ حقیقی اولاد کا سلوک کر ساتھ حقیقی اولاد کا سلوک کر ساور ان کی تربیت سے محمد کر کرے کہ وہ اپنے جگر پاروں کی تربیت کررہا ہے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ صحابہ سے ارشا دفر مایا:۔

" انسما انسا لکم بمنزلة الوالد اُعَلِّمُکم " مین تبهارے والدی طرح ہول تہہیں سکھلاتا ہوں۔ حضرت علامہ کشمیریؓ اس قول نبوی صلی الله علیہ وسلم کی سیح تصویر ہے۔ اپنے تلاندہ اور متعلقین کی علمی تربیت اور ان کے اعمال واخلاق کوشریعت وسنت کے سانچ میں ڈھالنے پرخاص توجہ تھی۔ چنانچہ دارالعلوم کی مدرس کے ابتدائی دور میں اور پھر صدر مدری کے زمانه میں آپ کے متاز تلا مذہ مولا نا میرک شاہ کشمیری مولا نامحمر یوسف شاہ میر واعظ کشمیر، مولانا تاجورنجيب آباديٌ، مولا نافخرالدين مرادآ باديٌ ،مولا نااعز ازعلي صاحبٌ ،مولا نامفتي مجمه شفيع عثاني مولانا قارى محمر طيب صاحب، مولانا حفظ الرحمٰن سيوماروي، مولانامفتى عتيق الرحمٰن عثانی، مولانا سیدمحمد بوسف بنوری، مولانا سعید احمد اکبرآبادی، مولانا محمد ادریس کاندهلوی، مولانا سیدمحد میاں صاحب دیو بندی، مولانا مناظر احسن گیلائی اور دوسرے سینکڑوں شاگردآپ کی تربیت اور علمی رہنمائی سے مستفید ہوئے۔ ذبین اور ہونہار طلبہ یر نہ صرف درس کے دوران خاص طور پرمتوجہ رہتے تھے، بلکہ درس کے علاوہ اوقات میں بھی ان کی خر گیری اور ہمت افزائی فرماتے رہتے۔ فراغت تعلیم کے بعد کوشش ہوتی کہ ہونہاراور لائق طلبه کواینے پاس روک لیں اور انہیں علم دین کی خدمت میں لگادیں۔ چنانچے مولانا مناظر احسن گیلانی کوفراغت کے بعد دارالعلوم دیو بند کے ماہانہ رسالوں الرشید اور القاسم کے ادارہ تحریر سے منسلک کیااوراس رشتہ سے تحریر وتھنیف کی راہ دکھلائی۔اپنے اس قابل اور ہونہار شاگر دکی جولانی طبع کود کیھتے ہوئے حضرت شاہ صاحبؓ نے انہیں دارالعلوم میں تدریس کا موقع بھی عنايت فرمايا \_ دارالعلوم مين تخوا هول كامعيار معمولي تفااورا كثر مدرسين وملاز مين فكرمعاش ميس مبتلارہتے تھے۔مولا نامناظراحس گیلانی نے تخواہ کی قلت کاعذر کیااوراپی ذمہ داریوں ہے سبكدوشي كي اجازت جابي، حضرت مولانا حبيب الرحمٰن عثاني كا دورِا متمام تھا۔ بيدرخواست جب ذمه دارول کی نظر سے گذری تو حضرت شاہ صاحب سے مشورہ ہوا۔ حضرت شاہ صاحب نے درخواست کی ندصرف پرزورسفارش کی بلکہ اپنے شاگر دکی صلاحیتوں کوسراہا بھی اورمعقول تنخواه يرانبيس دارالعلوم ميس ركھنے كى كوشش كى بمولا ناشا كتى عثانى اورمولا ناتا جورنجيب آبادی سے ملمی موضوعات پر مضامین لکھوائے ،خودملا حظہ کئے ،اصلاح ونظر ثانی کے بعد انہیں الرشيد اور القاسم ميں شائع كرايا۔ ان دونوں حضرات كى تحرير و تصنيف كى ابتداء حضرت شاہ

صاحب کی نگرانی میں ہوئی۔ مولا نامحریوسف صاحب میر داعظ کشمیر نے کشمیری زبان میں قرآن پاک کاجو بےنظیر ترجمہاینے قیام پاکتان کے دوران کیا تھاوہ دراصل حضرت شاہ ماحب بی کے حکم کی تعمیل ہے۔ حضرت شاہ صاحب کی خواہش تھی کہ شمیری زبان میں قرآن یاک کا کوئی عمدہ ترجمہ ہو، میر واعظ تشمیر مرحوم نے اپنے استاذ کی اس خواہش کوملی شکل دی۔ حضرت شاہ صاحب کی تربیت کا خاص اندازیہ تھا کہ اپنے شاگر دوں کوائے ذوق کے مطابق کام تفویض فرماتے۔ کسی کوتصنیف و تالیف سے دلچیبی ہوتی تو اسے اس میدان میں لگادیے، سمی کونڈریس کا ذوق ہوتا تو اسے تدریس کےمواقع مہیا فرماتے ،کسی شاگر دمیں خطابت سے مناسبت دیکھتے تو اس کی جولانی طبع کے لئے مہمیز ثابت ہوتے۔ چنانچے حضرت مولا نامحمرطیب صاحب میں خطابت کا ذوق دیکھا تو آنہیں اپنے ساتھ جلسوں اورتقریروں میں لے جانے گگے۔ بیس بائیس برس کی عمر میں قادیان کا سفر کرایا اور وہاں قادیانی نبوت کے خلاف اس نوعمر شاگر دکی تقریر بھی ہوئی مولا ناسید محمد میاں صاحب دیو بندی کو تدریس سے ر پین تھی، بہار کے ایک مدرسہ میں ایک معیاری مدرس کی ضرورت پیش آئی تو انہیں وہاں بھیج دیا۔مولا نامرنطنی حسن ج**یاند پوری کومناظروں سے خاص شغف تھا،اگر چ**ہآپ شاہ صاحب کے با قاعدہ شاگر دنہ تھے مگر حلقہ مستفیدین میں آپ کا شار ہوتاتھا۔مولانا جاند بوری نے حفرت شاہ صاحب کی رہنمائی میں متعدد معر کے سرکئے اور رئیس المناظرین کہلائے۔ دیوبند کے زمانہ قیام میں حضرت شاہ صاحب کی خواہش پرمولانا حبیب الرحمٰن عثالیؒ نے برے بیانے پر مطبع قائم کیا۔ حضرت شاہ صاحب ؒ نے اپن گرانی میں متعدد کتابیں لکھواکر طبع کرائیں۔ چنانچیش الادب ولفقہ حضرت مولانا اعز ازعلی امروہوی سے حماسہ، نفحة الیمن، مننی، کنزالدقائق وغیرہ دری کتابوں پرعربی میں حواثی ککھوائے اوران کا حرف بحرف مطالعہ کیااور املاح ونظر ٹانی کے بعدان کتابوں کی اشاعت کانظم فرمایا۔مولا نامیرک شاہ صاحب تشمیرگ نے" محط الدائرة" كے نام نے ن عروض برا كے فتىتى كتاب تصنيف فرمائى \_مولانا محدادريس كاندهلوگ نے کلامی موضوعات پر متعدد کتابیں کھیں۔مفتی محمد شفیع عثاثی نے فقہی مسائل پر رسالے لکھے، 

تیجہ ہے۔ مولانا مرتفیٰ حسن چاند پوری اور مولانا بدرعالم صاحب مہاجر مدنی نے ختم نبوت، عقیدہ حیات میسے اور نزول میں کے مسئلہ پر ٹھوں علمی کتابیں لکھیں، اس زمانے میں خود آپ نے بھی کئی گرانقدر کتابیں تصنیف فرما ئیں۔ مولانا حفظ الرحمٰن صاحب سے سیرت پر ایک الی کتاب لکھوائی جومدارس کے نصاب میں واخل کی جاسکے اور نوخیز طابعلموں کیلئے مفید ہو۔ عقیدہ ختم نبوت پرایک ڈیڑھ سال کے عرصہ میں تقریباً تمیں سے زیادہ بلند پایہ کتابیں حضرت شاہ صاحب نبوت پرایک ڈیڑھ سال کے عرصہ میں تقریباً تمیں سے زیادہ بلند پایہ کتابیں حضرت شاہ صاحب نبوت پرایک ڈیڑھ سال کے عرصہ میں اور خود ملاحظ فرما کر شائع کیں۔ مولانا مناظر احسن گیلائی کی گرانقذر کتاب 'الدین القیم'' کانقش اوّل حضرت شاہ صاحب کی رہنمائی میں لکھا گیا۔

۱۳۲۵ میں بعض انظامی نوعیت کے ختلافات کے بعد جب آپ دارالعلوم سے الیحدہ ہوئے اورا پنے تلاندہ کی ایک بڑی جماعت کے ساتھ گجرات کے شہرڈ ابھیل میں فروش ہوئے تو وہاں بھی آپ نے نشر واشاعت اور تھنیف و تالیف کے لئے مجلس علمی کے نام سے ایک ظیم ادارہ قائم کیا۔افسوں ہے کہ بیادارہ اپنے پرانے معیار پر قائم ہیں رہ سکا ہے۔ صفرت کے ایماء پران کے خاص متعلقین نے ایک بڑی رقم اس ادارے کی تعمیر پرخرج کی ،خود آپ بی کی زندگ میں حضرت شاہ و لی اللہ ما حب و الحقید "اور" البلود میں حضرت شاہ ولی اللہ ما حب و المول کی ''التفھیمات الاللہ یہ "''المخیر الکثیر "اور" البلود البلود کیس ۔ حضرت شاہ صاحب کے انتقال کے بعد جو کتا ہیں مجلس علمی سے چھپیں ان میں فیض الباری ، مشکلات القرآن ، اور نصب الرابی ہم ہیں ۔فیض الباری امام بخاری کی جامع صبح پرآپ الباری ، مشکلات القرآن ، اور نصب الرابی ہم ہیں ۔فیض الباری امام بخاری کی جامع صبح پرآپ کے امالی کا مجموعہ ہے جومولا نا بدرعا لم مہا جرمد کی نے عربی میں کھے تھے۔

فیض الباری چارخیم جلدوں میں ہے اور اس پرلائق مولانا کے گرانفذر حواشی بھی ہیں،
مشکلات القرآن آپ کے تغییری افادات کا مجموعہ ہے۔ حضرت کے شاگر داور داماد جناب
مولانا سیدا حمد رضا صاحب بجنوری نے یہ مجموعہ ترتیب دیا اور مولانا محمد یوسف بنوری کے ایک
طویل مقدے کے ساتھ اس کی اشاعت عمل میں آئی۔ زیلعی کی نصب الرایہ نقذکی مشہور
کتاب ہدایہ کی احادیث تخ تن مجموشہ سے مولانا محمد یوسف بنوری نے اسے مرتب کیا ہے۔
حضرت مولانا شہیر احمد عثائی تقریباً معاصر سے با قاعدہ شاگر دنہ تھے۔ مگر حضرت شاہ

صاحب ہے جس قدراستفادہ آپ نے کیا ہے شاید ہی کسی دوسری شخصیت کواس کا موقع ملا ہو۔ "فحص الملهم" كى تالىف كے دوران آپ نے بار باراستفاده كيا۔اس كے نمونے اس كتاب میں جگہ ملتے ہیں۔ جہاں وہ حضرت شاہ صاحب کابر ااحتر ام اور عقیدت کے ساتھ نام لے کرافادات درج کرتے ہیں۔بسااوقات ایساہوتاہے کہ مولا ناعثانی حضرت شاہ صاحب سے تحریری استفسار فرماتے اور حضرت تحریر ہی میں جواب عنایت فرماتے ، مولا نا عثانی نے فرط عقیدت میں وہ تحریریں من وعن اپنی کتابوں میں درج کردی ہیں تفسیر قرآن کےسلسلہ میں جب علامه عثمانی حضرت داؤ دعلیه السلام کے واقعے سے گذر ہے تو وہاں زبر دست اشکال بیدا موا،عصمت انبیاء کا نازک مسئله تھا تمام متنداول اورمتند تفاسیر میں واقعہ کی صحیح تو جیہ تلاش کی مگر نا کام رہے۔حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے ،اوراشکال پیش کیا۔شاہ صاحب نے حدیث کی کسی کتاب کا حوالہ دیکر فرمایا کہ فلاں روایت سے بیاشکال رفع ہوسکتا ہے اور واقعی روایت مل گئی جس سے تمام اعتراضات کا فور ہو گئے۔ بیعلمی تبحر تھا کہ نہ صرف تلا مٰدہ اور معاصرین آپ کی رائے وقع اور آخری سمجھتے تھے بلکہ اکابرعلاء تک آپ پراعتماد کرتے تھے۔ حفرت شخ الهند ميشه اليع عزيز شاكروكى دائے كورجي دياكرتے تھے۔ حكيم الامت حفرت تعانوي مشكل مسائل ميس حضرت شاه صاحب كانقطة نظر دريافت فرمايا كرتے تھے،مشہور محدث مولانا خلیل احمرسہار نپوری نے بذل انمجہو دکی تصنیف کے دوران بار ہا آپ سے رجوع کیا۔ علامہ شوق احس نیموی کی آ ٹارانسن برآپ کے استدراکات اس کا ثبوت ہیں کہ نوعمری ى ميں آپ كى شہرت اور مقبوليت دارالعلوم كى حدود سے تجاوز كر كئى كھى۔

علمی اعانت میں بھی بخل نہ تھا۔ اکثر وبیشتر مدرسین آپ کے پاس حاضر ہوتے اور مشکل مقامات آپ سے پوچھ پوچھ کرحل کرتے ، نئے مدرسین خاص طور سے آپ کی مدد کے محاج رہنے ۔ حضرت مولا نا اعز ازعلی صاحب اپنی معین المدری کے دور میں حاضر ہوجاتے کبھی ایسا ہوتا کہ دات کے آخری حصہ میں مطالعہ کے لئے بیٹھے اور الجھ گئے۔ اتناصبر کہاں کہ صبح کا انظار کریں، فور اُ اٹھے اور شاہ صاحب کے کمرے کے دروازے کپوستک دی ، شاہ صاحب نے دروازہ کھولا۔ مسکراتے ہوئے استقبال کیا، سوال کا جواب دیا اور دروازہ بند

کرلیا۔ جو تلا فدہ اور اہل علم تحریری تھنیفی یا تدریسی کا موں میں گئے ہوئے تھان سے خوش رہتے ، اور انہیں سالہا سال کا جمع کردہ اپنا گرانقدر تحقیقی سرمایہ بلا تکلف سپر دفر مادیتے۔ حضرت شیخ الا دب کو جب دار العلوم میں پہلی مرتبہ ابن ماجہ شریف کا درس سپر دکیا گیا تو انہوں نے حدیث کی اس اہم کتاب کے درس سے معذوری ظاہر کی اور اس ذمہ داری کی کما حقہ اوائیگی سے اظہار بجز کیا ، اس صورت میں جبکہ ابن ماجہ کے حواثی برائے نام ہیں بیکام واقعی مشکل تھا۔ شاہ صاحب نے نور آبی اپنا لکھا ہوا حاشیہ مولا نا اعز ازعلی صاحب کے سپر دو جارسال ہوئے کرا جی سے نور مجمدا سے المطالع کردیا کہ اس سے استفادہ کرو ۔ یہ تیتی حاشیہ دو جارسال ہوئے کرا جی سے نور مجمدا سے المطالع کے شاکر دینے گر آپ سے سبقا سبقا بڑھی ہیں۔ کتا ہیں حضرت شخ الہند کے شاگر دینے گر آپ سے سبقا سبقا بڑھی ہیں۔

دورانِ درس اور درس کے علاوہ اوقات میں آپ اینے شاگر دوں کواسباق میں حاضری اورمطالعہ وتکرار کی ہدایت فرماتے تھے۔ بھی ترغیب سے کام لیتے اور بھی تر ہیب سے تعلیمی امورمیں اصل ترغیب ہی ہے۔ بقول ابن خلدون طالب علم برخی اس کی تعلیم کے لئے مصر ہے۔ اس طرح وه شرح صدراورانبساط كے ساتھ تعليم ميں مشغول نہيں ره سکتا۔ صوفياء كاعام خيال بھي یم ہے کہ تربیت کے دوران تختی متعلم کے اخلاق براثر انداز ہوتی ہے۔ شاہ صاحب کے سامنے تربیت کے بیمسلمہاصول تھے اور سرکار دوعالم سے اللہ کے سیرت کا ایک ایک حرف ان کے دل ودماغ برنقش تھا۔ صحابہ کے ساتھ آپ کا روبیا انتہائی نرم اور مشفقانہ تھا تا ہم سختی کی نظیریں بھی موجود ہیں۔بسااوقات تربیت کے لئے مناسب مختی کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ روایات میں ہے کہ بھی بھی سرکار دوعالم سے اللہ اس قدر خفا ہوتے کہ آپ کے دونوں رخسار مبارک غصہ سے د مکنے لگتے بعض اوقات ناراض ہوکر بولنا چھوڑ دیتے۔وہ بچہ جودی سال کا ہو جائے اور نماز کی طرف ماکل نہ ہواس کے لئے شریعت نے ضرب کا حکم دیا ہے۔ شاہ صاحب ہم ہت کم خفا ہوتے لیک بھی بھی ان کی خفگی اتن بڑھ جاتی کہ شاگر د کو درسگاہ سے اٹھا بھی دیتے تھے۔ عام طور پر یہ سزار سے کے معاملے میں دی جاتی۔ ایک مرتبہ کی طالب علم نے کتاب کی عبارت بر بھی رواۃ کے ناموں میں وہ ملطی سے عنی کے بجائے شعبی پڑھ گیا۔ آپ نے نام کی تھیجے فرمائی۔ طالب علم نے دوبارہ غلطی کی پھراصلاح فرمائی تیسری مرتبہ جب بینام سند میں گذراتو وہ طالب علم پھر غلطی بررہا خلطی اور اس پراصرار،معاملہ علین تھا خفا ہوکراسے درس گاہ سے باہر نکال دیا اور فر مایا جو لوگ اسنے ناقص الاستعداد، کمج فہم اور غبی ہوں کہ روز مرہ آنے والے راویوں کے سیح ناموں ہے بھی داقف نہ ہوں اور بتلانے پر سجھنے کی اہلیت سے محروم ہوں انہیں دورہ حدیث میں شرکت کی اجازت نہیں ہے۔ دوران درس اگر کوئی طالب علم سوال کرتا تو اس سے بہت خوش ہوتے اور نہایت خندہ پیشانی کے ساتھ اس کے سوال کا جواب عنایت فرماتے، خواہش پیرہتی کہ اینے تلانه ه كوزياده سے زياده معلومات بہم پہنچاديں۔ درس ميں اگر کسی مصنف كانا م آجا تايا کسی عالم كا ذکر چیر جاتا تواس کے حالات زندگی ضرور بیان فرماتے، اور اس شخصیت پر اپنا تبصرہ بھی فرمادیت، فیض الباری میں جا بجااس کے نمونے ملتے ہیں۔ ابن تیمیہ، ابن قیم ، ابن حجر، ابن عابدين جيسے اساطين علم پر بروے اعتماد كے ساتھ اپني رائے كا اظہار فر مايا كرتے تھے۔ اینے شاگردوں کو جدیدعلوم کے مطالعہ کی تلقین فر ماتے رہتے تھے۔ شروع شروع میں اردو زبان کی وسعت وہمہ گیری کے قائل نہ تھے، مگر حضرت تھانوی کی تفسیر بیان الترآن کے بعد اندازہ ہوا کہ بیزبان بھی بڑے بڑے علوم کی متحمل ہوسکتی ہے۔ اس تبدیلی کے بعدایۓ تلامذہ کومستقل بیتلقین فرماتے رہے کہ اردو میں لکھنے پڑھنے کی عادت ڈالو۔ اکثر تلاندہ کوار دومیں لکھنے کے لئے عنوانات دیئے ،اوران کےمضامین ضروری اصلاح کے بعداخبارات ورسائل میں اشاعت کے لئے بجھواتے۔ قاضی طنطاوی کی تفسیر جواہرالقرآن چپ کرآئی، بہت شوق سے مطالعہ کیا۔طنطاوی نے قرآن پاک کا سائنسی نقطۂ نظر سے مطالعہ کیا ہے۔ بہت سی چیزوں میں اختلاف کے باوجود آپ اس کے افادی پہلوؤں کے معتر ف اور قدر دان تھے۔تلاندہ کواس کا مطالعہ کرایا اور مشکل مقامات خود سمجھائے۔ ِشَا گردوں ہے استاذ کے تعلق اور شفیتگی کا بیے عالم ہو، اور تربیت ورہنمائی کا بیانداز ہوتو پر کیے ممکن ہے کہان میں لعل و جواہر پیدانہ ہوں۔ حضرت شاہ صاحب کی محنت اور تربیت کے لئے انکی جدوجہدرائیگاں نہیں گئی۔ ایکے فیض تربیت کے اثر سے ایسے علماء تیار ہوئے جو اُسان علم کے آفتاب و ماہتاب ہے اور جنہوں نے علم دین کی بے پناہ خد مات انجام دیں۔

# دارالعهام دبوبب ركاعلمي مسلك

علامه شميري كے نقطه نظریے

ر لا جناب مولانا نديم الواجدي

شعبة تصنيف دفتر اجلاس صدساله دارالع وويب

## نصاب تعليم منزل بدمنزل

نظام تعلیم کی خوبی کا مداراس پر ہے کہ وہ جمود سے پاک ہواور تغیر پذیر حالات میں تغیر پذیر تقاضوں کا ساتھ دے سکتا ہو، یہی وجہ ہے کہ نصاب تعلیم میں قرآن کریم، صدیث، فقدادر مطابق تبدیلیوں کا تسلسل رہا ہے۔ دو رِاول کے نصاب تعلیم میں قرآن کریم، صدیث، فقدادر اشعار عرب کے ضروری اسباق شامل تھے، دوسری صدی ہجری کے وسط میں علوم کا دائر ہو سی ہوا۔ نصاب میں تغیر، نحو، صرف، اصول فقہ، لغت اور تاریخ کا اضافہ کیا گیا۔ پانچویں صدی ہجری میں امام غزالی کے علم کلام کی بنیاد پڑی، فلسفہ یونان کے رد کے لئے منطق اور فلسفہ وجود میں آئے، ابن فلدون (۸۰ ۸ھ) تک بیانساب زیر درس رہا۔ بیدورعلوم معقولہ کے شاب کا دورتھا، وینی علوم کا نفوذ ختم ہورہا تھا اور لوگ منطق اور فلسفہ کی موشکا فیوں میں دیا سیاب کا دورتھا، وینی علوم کا نفوذ ختم ہورہا تھا اور لوگ منطق اور فلسفہ کی موشکا فیوں میں درگیب مقدمہ میں سخت تنقید کی ہے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کے نصاب تعلیم کو اسی دور میں با قاعد گی ملی، اگر چہ یہاں اسلامی علوم کی تدریس کا آغاز بہت پہلے ہو چکا تھا اور سلاطین نے مدارس کے قیام کی طرف ماص توجہ کی تھی، لیکن ایک مدت تک بید نظام اسپ تنگنا کے سے باہر نہ آسکا، فیروز شاہ تعلق خاص توجہ کی تھی، لیکن ایک مدت تک بید نظام اسپ تنگنا کے سے باہر نہ آسکا، فیروز شاہ تعلق خاص توجہ کی تھی، لیکن ایک مدت تک بید نظام اسپ تنگنا کے سے باہر نہ آسکا، فیروز شاہ تعلق خاص توجہ کی تھی ایکن ایک مدت تک بید نظام اسپ تنگنا کے سے باہر نہ آسکا، فیروز شاہ تعلق خاص توجہ کی تھی ایکن ایک مدت تک بید نظام اسپ تنگنا کے سے باہر نہ آسکا، فیروز شاہ تعلق خاص توجہ کی تھی اس دور کے مدارس میں

صرف، نحو، بلاغت، ادب، فقه، اصول فقه، حديث، تفيير كلام اورمنطق كا درس موتا تها ـ مدیث میں امام رضی الدین <sup>حس</sup>ن ابن محمر صنعانی (۲۵۰ هه) کی مشتاق الانو رایز هائی جاتی تھی، فقہ اوراصول فقہ خاص مضامین تھے سکندرلودھی (۸۹۴ھ) کے دورحکومت میں اگر چہ کثرت سے مدارس قائم ہوئے ، طلباءاور مدرسین کے وظا نف مقرر کئے گئے ، کتب خانوں کارواج ہوالیکن سب سے زیادہ نقصان دہ بات بیہوئی کہ نصاب تعلیم پرمعقولات کا تسلط قائم ہوگیا۔ملتان کے زوال کے بعد دومعقولی علماء ہندوستان تشریف لائے۔ پینخ عبداللہ طلبنی دہلی میں اور شیخ عزیز النّه طلبنی سنتجل میں فروکش ہوئے۔حکومت کی سریریتی حاصل رہی اینے درباری اثر ورسوخ سے فائدہ اٹھا کران دونوں علماء نے نصاب میں معقولات کی متعدد کتابوں کا اضافہ کیا، مطالع اورمواقف اس دور میں داخل نصاب ہوئی \_میرسید شریف کے تلامٰدہ نے شرح مطالع اورشرح مواقف،علامہ تفتا زانی کے شاگر دوں نے مطول مختصر، تکویج اورشرح عقائد سفی کورواج دیا،اس طرح نصاب میں عقلی علوم زیادہ راہ یا گئے۔ یہی رجحان فتنهٔ اکبری کی بنیاد بنامغل حکمرانوں میں بابراور ہایوں تک نصاب تعلیم میں کوئی خاص تبدیلی نہیں ہوئی۔ لیکن اکبرنے دین الہی کے نام سے ایک نے ند ہب کی بنیا دو الی۔ اور تمام مذاہب کی تحقیقات کے لئے مختلف الخیال علماء کو دربار میں جمع کیا۔ ان میں مناظرے کرائے ،عقلی آ زادی علاء ہے عوام میں آگئی، ملاقتح اللہ شیرازی نے در بارا کبری میں اینے نفوذ کا فائدہ اٹھایا اور نصاب میں محقق دوانی، میر صدرالدین، میرغیاث الدین، منصوراورمرزان کی کتابوں کوجگہ دلانے کی کوشش کی ۔

یکی زمانہ تھا جب حرمین سے واپسی کے بعد شخ عبدالحق محدث دہلوگ نے مشکوۃ اور مشارق الانوار کا درس شروع کیا۔ یہ ایک روشی تھی جواندھروں کے افق سے طلوع ہوئی۔ جہانگیر نے ندہبی تعلیم میں دلچیسی کی محرمعقولیت کا اثر کم نہ کرسکا۔ شاہ جہال نے نومسلول کے لئے تعلیم کا بندو بست کیا۔ اور رنگ زیب نے فقہ کی تدوین میں علاء کو لگایا۔ اس دور میں تعلیم سرکاری پابندیوں سے آزاد ہوئی اور لوگوں نے اپنے ذاتی مدارس قائم کئے، ملا قطب الدین شہید (۱۰۳ھ) نے سہالی کو مرکز علم بنایا، آپ کے صاحبز ادے ملا نظام الدین ایک نے شہید (۱۰۳ھ) نے سہالی کو مرکز علم بنایا، آپ کے صاحبز ادے ملا نظام الدین ایک نے

نصاب تعلیم کے ساتھ یہ مرکز علم فرنگی کی لکھنو کے گئے۔ یہ نصاب تعلیم بھی معقولات کے اثر سے آزاد نہ دوسکا، آپ نے منطق میں صغری، کبری، ایساغوجی، تہذیب، شرح تہذیب، قبلی، میرقطبی، سلم العلوم، حکمت میں میبذی، صدرا، شمس باز غہ وغیرہ کتابیں داخل کیں ۔ بعد میں ملاحسن، حمداللہ، قاضی مبارک، رسالہ میرزاہد، ملاجلال، بحرالعلوم اور ملامیین بھی پڑھائی جانے ملاحسن، حمداللہ، قاضی مبارک، رسالہ میرزاہد، ملاجلال، بحرالعلوم اور ملامیین بھی پڑھائی جانے گئیں، یہ نصاب اودھ کے مدارس میں پہنچا، فرنگی کل نے معقولات کے غلب سے نجات پائی گر خیر آباداسیر ہوکررہ گیا۔ ملا نظام الدین کے ہم عصر حضرت امام شاہ ولی اللہ دہلوی (۲ کا اھ) نے اپنانصاب الگ بنایا۔ اس نصاب میں تعلیم کے مروجہ اسلوب سے انجراف تھا۔

تیر ہویں صدی ہجری میں تین مراکز علم معروف تھے۔ دہلی، لکھنو، خیر آباد۔ دہلی میں اللہ دہلوی (۲ کااھ) کے نصاب کا اثر تھا اور وہاں حدیث اور تفسیر پر زیادہ توجہ دی جارہی تھی، لکھنو میں فرنگی محل علماء کی دلچسپیاں فقہ اور اصول فقہ تک محدود تھیں، خیر آباد کا موضوع منطق اور فلسفہ تھا۔

سلطنت مغلیہ کے زوال کے بعد یہ تینوں مراکز منتشر ہو گئے اور انکی میرائے علم دارالعلوم کو پنجی، چنانچہ دارالعلوم نے اپنے نصاب تعلیم میں ان تینوں مکا تب فکر کی خصوصیات جمع کیس اور ایسانصاب تیار کیا جسے پڑھ کرطالب علم میں تعمق، امعانِ نظر اور بصیرت پیدا ہو اور اسے فی الجملہ تمام مروجہ علوم پر دسترس حاصل ہوجائے۔

## دارالعلوم اورعلم حديث

دارالعلوم دیوبند میں علم حدیث کے مطالعے کا اسلوب دوسری درسگاہوں سے مختلف ہے۔ یہال محض حدیث کی تلاوت پر اکتفانہیں کیا جاتا بلکہ یہ کوشش کی جاتی ہے کہ حدیث کے تمام پہلونمایاں ہوجا کیں۔ متعارض روایات میں تطبیق، ترجیح، یا تمنیخ کاعمل ہوتا ہے اور استنباط کے لئے دلائل فراہم کئے جاتے ہیں۔ دورانِ درس استدلال اور استنباط کے طریقوں پر گفتگو کی جاتی ہیں، روایت کا درجہ تعین کیاجا تا طریقوں پر گفتگو کی جاتے ہیں، رجال حدیث زیر بحث آتے ہیں، روایت کا درجہ تعین کیاجا تا ہے، فقہی احکام بیان کئے جاتے ہیں، انکہ کے مسالک کی تفصیل سامنے آتی ہے اور آخر میں ہے، فقہی احکام بیان کئے جاتے ہیں، انکہ کے مسالک کی تفصیل سامنے آتی ہے اور آخر میں

احناف کا مسلک، دلائل اوروجو ویرجیح کا ذکر ہوتا ہے۔

حدیث بنی کا بیاسلوب دارالعلوم کے درس میں بھی نمایاں ہے اور ان کتابوں میں بھی جو حدیث کے موضوع پر علائے دیو بند کے قلم سے نکلی ہیں، بیا ایک معقول اسلوب ہے، ہندو پاک کے بیشتر مدارس میں اس کا اتباع کیا جاتا ہے مگر کچھا یسے لوگ بھی ہیں جو میچے معلومات کے فقدان کے باعث اس اسلوب کو ہدف تنقید بناتے ہیں، یہی صورت حال تھی معلومات کے فقدان کے باعث اس اسلوب کو ہدف تنقید بناتے ہیں، یہی صورت حال تھی مسلومات متاثر ہوکر حضرت مولا نامجمدانور شاہ کشمیری نے دارالعلوم دیو بند کے طریقۂ حدیث کی وضاحت فرمائی۔

### حفرت تشميری کی عربی تقریر

ولى اللبى فكريد دار العلوم كاتعلق

ضروری تمہید کے بعد حضرت کشمیریؒ نے اپنی جماعت کا سلسلہ نسب فر مایا کہ ہماری یہ

<sup>(</sup>۱) ماهنامه 'القاسم' ويوبند، شاره ۱ جلدس، رمضان ۱۳۳۰ه-

جماعت قدیم طریقوں کی پابندہ، کوئی نئی جماعت نہیں ہے، دینی امور میں ہماراسلسلہ
ا، مشاہ ولی اللہ دہلوی پر جا کر ختبی ہوتا ہے جواپی بلند پایہ تصانف کی بنا پر دنیا بھر میں شہرت رکھتے ہیں۔ امام شاہ ولی اللہ دہلوگ نے دینی علوم اپنے والدمحر محضرت شاہ عبد الرحیم سے حاصل کئے، والدکی وفات کے بعد حرمین شریف لے گئے اور وہاں کے مشہور محدث شخ ابوطا ہر کر دی کی خدمت میں رہر مدیث کا درس لیا۔ اور اس شان سے لیا کہ خود استادمحر میں شخ ابوطا ہر کر دی کی خدمت میں رہر مدیث کا درس لیا۔ اور اس شان سے لیا کہ خود استادمحر میں نے فر مایا کرتے تھے کہ ولی اللہ الفاظ مجھ سے سکھتے ہیں اور معانی میں ان سے سکھتا ہوں۔ حرمین سے واپسی کے بعد حضرت شاہ ولی اللہ نے اپنی اصلاحی جدو جہد کا آغاز کیا۔ اللہ نے انہیں بصیرت اور آگی کے نور سے نواز اتھا۔ یہاں کے حالات کے مطالعہ کے بعد انھوں نے بیا ندازہ لگایا کہ بہت جلد حق و باطل کی مشکش شروع ہوگی۔ دین کے دفاع کے لیے جد جہد ضروری ہے۔ سب سے پہلے آپ نے قرآن عزیز کا ترجمہ 'فتح الرحمٰن' کے نام سے فاری ضروری ہے۔ سب سے پہلے آپ نے قرآن عزیز کا ترجمہ 'فتح الرحمٰن' کے نام سے فاری زبان میں کیا، اس کے بعد موطا امام ما لک کی شرح 'دسوٹ کی' تھنیف فرمائی۔

ولی اللّهی کمت فکر اور دارالعلوم کے روابط پر بیا ایک اجمالی گفتگو ہے۔ ہمار لے فظوں میں اس اجمال کی تفصیل بیہ ہے کہ اس کمت فکر کے بائی امام حضرت شاہ ولی اللّہ دہلوی نے انتہائی نازک حالات میں دینی احیاء کے لیے جدو جہد کی۔ اور علوم شریعت کو عشل وقل اور وجدان کا جامع قرار دیا۔ حضرت الامام شاہ ولی اللّہ دہلویؒ کے اس کمت فکر سے علیاء کا ایک گروہ الیما پیدا ہوا جس نے اس فکر کی امانت کو جو شاہ صاحبؒ نے آئہیں سپر دکی تھی آگ موسانے میں بھی کو تاہی نہیں کی۔ شاہ ولی اللّہ دہلویؒ کے بعد ان کے بردے صاحبز ادے حضرت شاہ عبدالعزیز دہلویؒ (۱۲۳۰ه) اس حضرت شاہ عبدالعزیز دہلویؒ (۱۲۳۰ه) اس فکر کے سے وارث اور امین قرار پائے۔ حضرت شاہ رفع الدین دہلویؒ (۱۲۳۳ه) اس فکر کے حیاد میں دہلویؒ (۱۲۳۳ه) اس این والد ماجد کے افکار کی اشاعت میں حصہ لیا، حضرت شاہ عبدالعزیز کی وفات کے بعد بیہ ذمہ داری حضرت شاہ مجمد اسحاق دہلویؒ (۱۲۲۱ه) اور شاہ مجمد اساعیل شہیدؒ (۱۲۲۴ه) نے بھی سنجالی، ان میں اول الذکر حضرت شاہ عبدالعزیز کے نواسے اور ثانی الذکر جشیج ہیں۔ حضرت شاہ مجمد اسحاق کے شاگر دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد حضرت شاہ مجمد اسحاق کے مثالہ دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد حضرت شاہ مجمد اسحاق کے شاگر دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد حضرت شاہ مجمد اسحاق کے شاگر دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد حضرت شاہ مجمد اسحاق کے شاگر دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد حضرت شاہ مجمد اسحاق کے شاگر دوں میں نامور علاء شامل ہیں، خاص طور یرمفتی عنایت احمد

كا كورويٌ (٩ ١٢٧ه ) نواب قطب الدين دہلويٌ (٩ ١٢٨ه ) مولا نااحم على محدث سہار نيوريٌ (١٢٩٧ه ) اور حفزت شاہ عبد الغنی مجددیؓ (٢٩٦ه ) کے نام بڑے اہم ہیں۔ اول الذکر دونوں حضرات نے اردوز بان میں حدیث کا عام قہم کٹریچر تیار کیا۔ حضرت محدث سہار نپوریؓ نے درس و تدریس کےعلاوہ فنِ حدیث کی معیاری کتابوں پرگراں قدرحواشی تحریر فر مائے اور ان کے صاف تھرے ایڈیشن شاکع کیے، حضرت شاہ عبدالغنی مجددی ایخ استاذمحتر م حضرت شاہ محمد اسحاق دہلویؓ کی ہجرت کے بعدان کے جائشین کہلائے۔ دیو بند کے بیشتر ا کابرآپ ہی کے شاگرد ہیں۔حضرت الا مام مولا نا محمد قاسم نا نوتو کی (۱۲۹۷ھ)حضرت مولا نا رشید احر گنگوی (۱۳۳۳ه )،حفرت مولانا احمالی محدث سهار نپوری (۱۲۹۷ه)،حفرت مولانا مجرمظهر نانوتو گ، (۱۳۰۲ه ) حضرت مولا نا محرمنیر نانوتو گ (پیدائش ۲۴۴۱ه ) حضرت مولا ناذ والفقارعلى ديو بندى (م١٣٢٢ه) حضرت مولا نافضل الرحمٰن ديو بندى (م١٣٢٥ه) ان حفرات اکابر کاسلسلهٔ حدیث حضرت شاه عبدالغنی مجد دی کی وساطت ہے ہی حضرت شاہ ولی الله دہلوی تک پہنچتا ہے۔ یہ تمام حضرات تحریک دیوبند سے وابستہ تھے۔بعض نام ان میں ایسے ہیں جودارالعلوم کی تاسیس میں براہ راست شریک رہے ہیں،حضرت شاہ عبدالعزیز کے فیض یافتوں میں مفتی صدر الدین آزردہؓ (م۲۸۵ھ) اور حضرت مولا نامملوک علیؓ (م ١٢٦ه ) بھی ہیں، دارالعلوم کے بانی حضرت مولا نامحمہ قاسم نا نوتو کی اورسر پرست ثانی حضرت مولا نارشیداحمر گنگوی ٌ،ان دونو ل حضرات ہے بھی سلسلهٔ تلمذر کھتے ہیں۔

## حضرت شاه ولى الله كى شرح موطأ

امام مالک کی موطاً حدیث کی بہلی باقاعدہ کتاب ہے جسے امت کا تعاون حاصل رہا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ اس کتاب کو حدیث کی تمام کتابوں کی اساس اور دوسری کتابوں کو اس کی شروح قرار دیتے ہیں۔ اپنے وصیت نامے میں آپ نے اس کے مطالعہ کی تلقین بھی فرمائی ہے۔ یہ کتاب آپ نے اپنے تلا فدہ کو پڑھائی اور ''مصفیٰ ''اور' 'مُسوُّ ک'' کے نام سے فرمائی دوشرصیں بھی کھیں، حضرت علامہ شمیری کے خیال میں ''مسوُّ ک'' کی سب سے بڑی

خصوصیت یہ ہے کہ اس میں فقہاء کے مٰداہب کی وضاحت کے لیے علائے اصول کی اصطلاحات ، ختیق مناط، تقیم مناطاور تخریج مناط ہے مدد لی گئی ہے۔

تحقیق مناطریہ ہے کہ شارع کی فاص امر کے سلسلہ میں کوئی تھم بیان فرما ئیں، لین اس نوع کے دوسر ہے سائل میں اس طرح کا کوئی تھم صراحة موجود نہ ہو، اس صورت میں وہ تھم ان مسائل میں بھی تحقق ہوگا اور بیاس لیے کہ احکام شرعیہ عام ہوتے ہیں، علت جہاں پائی جاتی ہو ہاں تھم ضرور دیا جاتا ہے۔ چنا نچہ حالت احرام میں شکار کرنا حرام ہے، اس جرم کے مرتکب کے لیے قرآن پاک نے ایک خاص سرزامتعین کی ہے، وہ سرزایہ ہے کہ دو عادل مسلمان اس شکار کی قیت لگا ئیں اور مجرم متعینہ قیت کی ادائیگی کا پابند ہو۔ یہ تھم کی خاص جانور وں کے شکار کا تھم بھی بہی ہے، جانوروں کے شکار کا تھم بھی بہی ہے، خانوروں کے شکار کا تھم بھی بہی ہے، خانوروں کے شکار کا تھم بھی بہی ہے، فقہاء اس عمل کو تحقیق مناط سے تعبیر کرتے ہیں۔ یہ قیا سنہیں ہے کہ اجتہاد کی ضرورت پیش فقہاء اس عمل کو تحقیق مناط سے تعبیر کرتے ہیں۔ یہ قیاس نہیں ہے کہ اجتہاد کی ضرورت پیش آئے بلکہ عام لوگ بھی اس کا فیصلہ کرسکتے ہیں۔

دوسری صورت بہ ہے کہ کی ایسے حادثہ میں شارع علیہ السلام کوئی تھم بیان فرہا ئیں جس میں چندامور جمع ہوں، بعض اموراس تھم کی علت بن سکتے ہوں اور بعض میں اس کی صلاحیت نہ ہو، ان چندامور میں سے تھم شرعی کی سمجھ علت دریافت کرنا ہی تحقیق مناط ہے، اس کی مثال حضرت ابو ہریرہ کی بیرہ دیشہ ہے کہ ایک شخص خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: ''یارسول الله صلی الله علیہ وسلم میں تو ماراگیا! آپ نے دریافت فرمایا: کیابات ہے؟ اُس نے عرض کیا کہ میں نے رمضان میں اپنی بیوی سے جماع کر لیا ہے۔ آپ نے دریافت فرمایا کیا دو فرمایا: کیا تھم میں تو ماراگیا! آپ نے جماع کر لیا ہے۔ آپ نے دریافت فرمایا کیا دو مہینوں کے مسلسل روز سے ہو؟ اس نے عرض کیا: ''نہیں!'' آپ نے دریافت فرمایا کیا دو مہینوں کے مسلسل روز سے در کا صلحتے ہو؟ اس نے عرض کیا: 'نہیں!'' آپ نے دریافت فرمایا کیا دو مہینوں کو کھانا کھلا سکتے ہو؟ اس نے عرض کیا' دنہیں!'' آپ نے دریافت فرمایا ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلا سکتے ہو؟ اس نے عرض کیا' دنہیں''۔

حدیث شریف سے ثابت ہوا کہ مذکورہ صورت میں کفارہ واجب ہے۔ امام ابوصنیفہ اور امام مالک نے کفارہ کے وجوب کی علت فعل مضطر کو قرار دیا ہے۔ چاہے وہ جماع کی صورت میں۔امام شافعی اور امام احمہ نے صرف جماع

بہاہے صوم کو وجوبِ کفارہ کی علت قرار دیا ہے، کھانا پینا اس حکم سے مشنثیٰ ہے۔ان دونوں حفرات نے حضرت ابو ہرریے گی ایک دوسری حدیث سے استدلال کیا ہے۔ نبی کریم صلی الله عليه وسلم كاارشادِ گرا می ہے كه جو تخف رمضان السبارك میں بلائسی شرعی عذر كے روز ہ افطار کر لے تو ساری عمر کے روز ہے بھی اس کی مکا فات نہیں کر سکتے ۔صورتِ استدلال یہ ہے کہ حدیث میں و جوبِ کفارہ کا ذکر نہیں ہے۔

تخ تج مناطبه ہے کہ کسی ایسے حادثہ میں شارع علیہ السلام کی طرف سے کوئی حکم صادر ہوجس میں کئی امورجع ہوں اور وہ سب اس حکم کی علت بن سکتے ہوں، مجتبداُن میں ہے کسی ایک کومدار حکم قرار دیتا ہے۔حدیث شریف میں گیہوں، جو،سونا، جاِندی،نمک اور تھجور میں سود کی ممانعت ہے۔ان چھے چیزوں میں قدرجنس،طعم جمدیت ،اقتیات وادخار کا اجتماع ہے۔ بیسب امور ممانعت ربا کی علت ہو سکتے ہیں۔امام ابوحنیفہنے قدر اور جنس کو،امام شافعی نے طعمادرثمنیت کو،امام ما لک نے اقتیات وادخار کومدار حکم قرار دیا (۱)۔

### اكابرد يوبندكاذكر

مناط کی تفصیل کے بعد حضرت کشمیریؓ نے خاندان ولی النہی اورسلسلۂ دارالعلوم کے اکابر كى خدمات كا ذكر فرمايا: "ديوبند ميس ولى اللَّهى فيوض وبركات، حضرت مولا نامحمة قاسم نانوتو گاور حفرت مولانار شیداحد کنگوهی کے ذریعہ پہنچے۔حضرت نانوتوی نے مادیت نواز اور دھریت پہند فرقول کےخلاف کتابیں کھیں،ایس کتابول میں آپ نے اسلامی عقائداور تصورات کو معقولات، محسوسات اورمشہودات بنا کر پیش کیا۔اس موقع برحضرت تشمیریؓ نے اپناوہ مشہور قصیدہ بھی سنایا جواب نے حضرت نانوتو ی کے مناقب میں اکھاتھا۔اس قصیدہ کا پہلاشعربہہ

قِفَايَا صَاحِبَى عَلَى الدِّيَارِ ٦٠ فَمِنُ دَابِ الشَّجِيِّ هَرَى ازُدَيَارٍ

<sup>(</sup>۱) ان اصولوں کی تشریح کے لیے ملاحظ فرمائے:-''فیض الباری''مؤلفه مولانا سید بدرعالم مهاجر مدنی: ج:اص: ۵۹-۵۸ ـ '' فتح الملهم ''مصنفه علامه شبيراح رعثا في:ج:ا بص: ۸۹-۹۱ \_''العرف الشذي' مؤلفه مولانا چراغ محمد:ج:ا\_ م:۱۵-۱۹\_''معارف السنن''مصنفه مولانا محمه پوسف بنوری: ج:۱ مص:۱۲ – ۹۲ په \_\_\_\_\_\_

حضرت مولانا گنگوهی بہت بڑے نقیہ اور مجہدیتے(۱)۔اپنے دور میں مرجع علاء رہے۔مسائل میں آپ کی رائے وقیع سمجھی جاتی تھی،حضرت نانوتو کی کوہم اصول وکلیات میں اپنا امام سمجھتے ہیں،فروع و جزئیات میں ہمارے مقتدیٰ حضرت گنگوهی ہیں،ان دونوں حضرات کے ذریعے کلم خوب واضح ہوکرسا منے آیا۔

#### دارالعلوم ديو بندكاطر يقة حديث

یہاں پہنچ کر حضرت کا تمیریؒ نے اپنے اکابر کے طریقۂ حدیث کی وضاحت فرمائی
''اکابر دیو بند کا طریقۂ حدیث افراط و تفریط سے پاک ہے، یہاں اندازوں کے بجائے علم
اور تحقیق پراعتماد کیا جاتا ہے، فقہ حدیث میں ہم انکہ اربعہ کے اصولوں سے رہنمائی حاصل
کرتے ہیں، امام مالک نے اہل مدینہ کے عمل کور جے دی ہے، امام شافعی اصح مافی الباب
سے استدلال کرتے ہیں، امام احمد اصح ، تھے ، حسن اور معمولی ضعف رکھنے والی روایات بھی
قبول کر لیتے ہیں، امام ابو حنیفہ ہر درجہ کی روایت قابل استدلال سمجھتے ہیں اور تعارض کی
صورت میں ہر روایت کا صحیح مفہوم متعین کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ احتاف کے یہاں
تاویلات کی کثرت ہے اور شوافع کے یہاں رواق پر جروح کی۔

امام بخاریؒ نے امام مالک اورامام شافعیؒ کے اصولوں کے امتزاج سے بخاری مرتب فرمائی۔ وہ اصح مافی الباب روایت کرتے ہیں اور سلف کے ممل کی رعایت بھی کرتے ہیں، ای لیے ان کے یہاں متعارض روایات نہیں ہیں۔ کسوف مشس کے سلسلہ میں صرف وہ روایت بخاری میں ہے جس میں دورکوع کا ذکر ہے جب کہ مسلم نے رُواۃ کی ثقابت پراعماد کرتے ہوئے دو، تین، چار، پانچ رکوع کی روایات بھی درج کی ہیں۔ وہ روایت جس میں پانچ رکوع کا ذکر ہے وہ حضرت علیؓ پرموقو ف ہے (۲)۔ ہمارے مشائخ نے اعتدال کی راہ اختیار کی ہے، نہ اُن کے یہاں تشدد ہے اور نہ تساہل، جوا حادیث متعارض ہیں ان میں جمع راہ اختیار کی ہے، نہ اُن کے یہاں تشدد ہے اور نہ تساہل، جوا حادیث متعارض ہیں ان میں جمع میں نہ تھیں۔

<sup>(</sup>۱) فیض الباری من آب نے حضرت کنگوی کوعلامہ شای سے بڑا نقیہ قر اردیا ہے۔ جلد ۲ م ۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) ائر اربعہ کے اصولوں کی تشریح کے لیے دیکھئے:- الکوکب الدری جام ۱۸۔العرف الشذی جام ۱۹۔ معارف السنن جام ۱۰۲ء۔

# الشخراج مسائل کی کچھمثالیں

حضرت کشمیریؓ نے اینے ا کابر کے طریقہ کی وضاحت کے بعداعتدال کی مثالیں بھی پیش فرمائیں اور پچھا یسے مسائل میں دیو بند کے موقف اور طریقة استدلال کا ذکر کیا جو اختلا فی ہیں۔ پانی کی طہارت کے مسئلہ میں اصل روایت قلتین کی ہے، اس کے الفاظ ہیہ بي: 'إذا بَلَغَ الماءُ القلتين لم يحمل الخبث " (اكرياني دوقلول كي بقرر بوجائة وہ نجاست کا متحمل نہیں ہوتا )امام شافعی نے اپنے اصول کےمطابق اس حدیث پرعمل کیااور اس مفہوم کی دوسری روایات ترک کردیں، ہمارے مشائخ نے اس حدیث کے تمام طرق سامنے رکھ کر فیصلہ فرمایا، ایک روایت میں 'قلتین او ثَلاثًا ''کے الفاظ آئے ہیں۔اس تولیع سے مفہوم ہوتا ہے کہ منشأ نبوی صلی الله علیہ وسلم تخمینہ ہے تحد ید نہیں ہے، اس صورت میں حدیث کامفہوم ہیہ ہے کہ اگریانی کی مقداراس قدر ہوتو اس میں ایک طرف کی نجاست کا اثر دوسری طرف نہیں پہنچا۔ حدیث قلتین کے اس مفہوم کی تعیین کے بعد دوسری متعارض روایات بھی اینے حال پر باقی رہیں۔جیسے وہ حدیث جس میں سوکر اُٹھنے کے بعد پانی میں ہاتھ ڈالنے سے منع کیا گیا ہے، ولوغ کلب کی روایت اور ماءِ را کدمیں پیشاب کی ممانعت کے سلسلہ میں آنے والی روایات بھی تعارض سے پچ جاتی ہیں ۔ قراءتِ فاتحہ خلف الا ما ماور ر نع يدين جيسے معركة الآراء مسائل ميں بھي ہمارے اكابرنے يہي طريقة اختيار كياہے (١)۔

## رفع یدین کےاختلاف کی نوعیت

رفع یدین کا اختلافی مسئلہ اسلامی فقہ کی تاریخ میں اہم ترین مسئلہ خیال کیا جا تا ہے،
اس موضوع پر دونوں طرف کے علاء نے جو پچھ کھا ہے اس کے مطالعہ سے قاری کی رائے میہ
بنی ہے کہ امام شافعی ترکب رفع کو بے اصل خیال کرتے ہیں اور امام ابو حنیفہ کے نز دیک رفع
(۱) ان مسائل کی تنصیل کے لیے ملاحظ فرمائے: معارف آسنن: ج: اہم: ۲۳۳۔ نیف الباری: ج: ۲،م: ۲۵۵۔

برعت ہے، ہمارے اکابر میں مبالغہ آمیزی نہیں ہے، وہ مسائل کا واقعیت پیندی کے راتھ جائزہ لیتے ہیں۔ حضرت شمیری کواللہ نے جس بصیرت سے نواز اتھا اس کا تقاضا بہی تھا کہ وہ اس اختلاف کی نوعیت متعین فرما ئیں، اپنی اس تقریر میں آپ نے اسے افضلیت اور استجاب کا اختلاف قرار دیا۔ ۱۳۵۱ ھیں آپ نے 'نیسلُ المفرق دیدن فی مسئلہ رفع المیسہ برا تھائی گئی المیسدیسن ''کے عنوان سے جو عالم انہ کتاب تصنیف فرمائی اس کی بنیاد اس جملہ پرا تھائی گئی ہے۔ حضرت علامہ تشمیری کا نقطہ نظر کی وضاحت ''فیض الباری'' کی اس بحث سے ہوتی ہے، جس میں آبی نے امام و ماموم کے مسلک میں اختلاف کی بنیاد پر نماز کی صحت یا فساد کی وضاحت فرمائی ہیں دخت سے ہوتی ہے، جس میں فرمائی ہے بہت سے علاء کی رائے ہے ہے کہ اختلاف مسلک کی صورت میں افتد اء می نہیں فرمائی ہیں، حضرت علامہ تشمیری کے فرمائی ہے، جب کہ قاضی الو بکر جصاص نماز کی صحت کے قائل ہیں، حضرت علامہ تشمیری کے نزد یک یہی مسلک را ج ہے (ا)۔

#### حضرت شيخ الهند كاذكر

آخریں آپ نے اپ استاذمحر م شخ الہند حضرت مولانامحود الحسن کا ذکر کیا جواس وقت بقید حیات سے، اور جن کے دم سے علم و مل کی مخطوں کوروئق تھی، آپ نے فرمایا ''ہمارے شخ مولانا محمود الحسن اپ اساتذہ کے طریقہ پر ہیں، تو فیق الہی سے آپ کو متعارض روایات کی تطبق اور مشکلات کے حل کا خاص سلقہ ہے، چنانچے صلوٰ قو کسوف کے متعلق روایات کے اختلاف کے سلسلہ میں آپ نے مجھ سے فرمایا کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے تعدادِ رکوع فرایا کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم سے تعدادِ رکوع فرمائی '' صَسلسلہ میں آپ کے ساتھ خاص ہے امت کو آپ نے وحدت ِ رکوع کی ہوایت فرمائی '' صَسلوا کی حدث صلوق صلیت مو ها من المحتوبة '' (جوفرض نماز تم نے ابھی فرمائی '' صَسلوا کہ حدث صلوق صلیت میں صلوٰ قرائی کے میاب جیسی نماز پڑھو۔ اس صدیث میں صلوٰ قرائی کے میاب جیسی نماز پڑھو۔ اس صدیث میں صلوٰ قرائی کے استاذمخر م کا خیال ہے کہ یہ بدیمی شوافع اسے رکھتین کی تثبیہ پرمحمول کرتے ہیں۔ ہمارے استاذمخر م کا خیال ہے کہ یہ بدیمی

<sup>(</sup>۱) بحواله فیض الباری \_ج:۱:ص:۳۵۱\_

امر کونظری بنانے کاعمل ہے۔ آل حضرت عظیم آئے جمع عام میں کسوف کی نماز ادا فرمائی۔ صرف دو دور کعتیں پڑھیں اس صورت میں صبح کی نماز سے تشبید دینے کی ضرورت نہقی۔ تشبید کسی خاص مقصد کے لیے دی گئی ہے اور قرائن سے بید معلوم ہوتا ہے کہ تشبید کا مقصد اس غلط نہی کا از الہ ہے جو تعدّ دِر کوع سے بیدا ہو سکتی ہے۔

## حضرتيثميري اورحنفيت

حفرے شمیری نے اپنے اکابر کے جس طریقہ کا ذکر کیا ہے وہ دراصل حقیت کی تائیدو ترجے ہے عبارت ہے ، حقیت کا ذکر کیے بغیر آپ نے بیہ بٹایا کہ ہم امام ابو حقیفہ کے اصولوں کو پیند کرتے ہیں اور ان کی فقہ کے پابند ہیں ۔ بیہ بات فاضل مقرر نے پوری بصیرت اور پورے اعتاد کے ساتھ کہی ، آپ کو زندگی کے چالیس برس فقہ خفی کی خدمت میں گذار نے کا موقع لا۔ ابوداؤد، ترفدی اور بخاری جیسی مہمات کتب کا درس دیا ، گئی کتابیں اختلافی مسائل برسر وقلم فرما ئیس ، اپنی طویل خدمات کے حوالے سے ارشاد فرماتے تھے کہ ہیں نے فقہ خفی کی بنیاداتنی مضبوط و حکم بنادی ہے کہ آئندہ سوسال تک متزلزل ہونے کی اُمید نہیں ہے۔ ایک اور موقع پر بیارشاد ہوا کہ مجھے فقہ خفی ہیں ایسا کوئی مسئلہ نہیں ملا جس کے لیے مضبوط دلائل موجود نہ ہوں اور اگر ایسا کوئی مسئلہ ملا بھی تو وہاں دوسرے ائم بھی خاموش نظر آتے ہیں ، البت مسئلہ غریس جہور کے پاس دلائل زیادہ ہیں ، جھے امام ابو حقیقہ کے یہاں الیک کوئی دلیل نہیں ملی جو جہور کا جواب بن سکے (ا)۔

## ايك غلطهي

دارالعلوم دیوبندولی اللہی کمتب فکر کا وارث اوراس کی امانتوں کا مین ہے۔ دارالعلوم میں حفیت کی تائید کا جوسلسلہ ہے وہ اس کمتب فکر سے انحراف نہیں ہے بلکہ اس کے بانی حضرت شاہ ولی اللہ ؓ کے نقطۂ نظر کا پرتو ہے۔

<sup>(</sup>۱) فحة العنمر في مدى الشيخ الانورمؤ لفه مولا نامحمد يوسف بنورى مرحوم - ص ٩٠ -

حضرت الامام دہلوگ کے تعلق سے میہ غلطہ ہی پائی جاتی ہے کہ آپ تقلید کے خلاف تھ، حقیقت یہ ہے کہ آپ اپنی زندگی کے کسی بھی موڑ میں تقلید کے مخالف نہیں رہے، آپ نے اپنے نقط ُ نظر کی وضاحت' عقد الجید'' اور''الانصاف'' میں کی ہے۔ ''عقد الجید'' کا خاص موضوع تقلید ہے، ضمناا جتہاد کے متعلق بعض اہم مباحث بھی آ گئے ہیں۔''الانصاف'' میں تقلید کی اہمیت اور ضرورت پر زور دیا گیا ہے۔ آپ کے والد ماجد حضرت شاہ عبدالرحیم دہلویؓ نے عہد عالمگیر میں فتاویٰ عالمگیری کی ترتیب وید وین میں حصہ لیا۔حضرت شاہ ولی اللہؓ اینے والد کے شاگرد ہیں۔اسااہ میں آپ کوحر مین شریفین میں قیام کا موقع ملا، وہاں شخ ابوطاہر کردی شافعی اور شیخ تاج الدین حنفی کی صحبت میسر رہی۔اس ملی جلی صحبت نے شاہ صاحب کے طرزِ فکر کوخاصامتا ترکیااوروہ فقد خفی کے ساتھ ساتھ فقہ شافعی کی اہمیت بھی محسوس کرنے لگے، حجاز میں قیام کے دوران شاہ صاحب کا خیال بیر ہا کہ صحاحِ ستہ کی اصل موطاً امام ما لک ہادرموطا حدیث کا پہلائج مجموعہ ہے جورسول الله صلی الله علیه وسلم عمدے قريب ترہے،اس كتاب كى بنياد پر جوعالم فتوىٰ دے گاوہ قابل اعتماد ہوگا، جاہےوہ عالم حفی ہویا شافعی، اس بنیاد پر انہوں نے شافعی اور حنفی نقہوں میں مطابقت کی کوشش بھی کی، شاہ صاحب کے ذہن میں بیہ بات بھی آئی کہ ہرعلاقہ ایک خاص فقہ سے مناسبت رکھتا ہے، فقہ حنفی کا مزاج حجاز میں نہیں ہےاور ہندوستان فقہ حنفی سے قریب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب آپ دہلی واپس تشریف لائے تو پھرفقہ خفی اختیار فرمایا،آپ کی رائے بیٹھی کہ ہندوستان میں ہمیشہ فقد خفی رائج رہاہے مسلمان اس سے مانوس ہیں،حضرت شاہ صاحب کوامت مرحومہ کی تنظیم اورشیراز ہبندی کے لیے جدوجہد کا اِلہام ہوا،اس میں یہ بھی حکم دیا گیا کہوہ فروعات میں اپنی قوم کی مخالفت نہ کریں۔ ایک جواب میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ سے ارشادفر مایا که فقه مفی زیاده عمده طریقه ہے اور بیطریقه اس سنت کے زیادہ قریب ہے،جس کی تنقیح و تدوین امام بخاری اوران کے ساتھیوں کے زمانے میں ہوئی۔ یہ تتلیم کرنا جاہیے کہ حضرت شاہ ولی اللہ کے اسکول میں حفیت کوموضوع نہیں بنایا گیا تھا بلکہ وہ عملاً حنفی تصاور درساً شافعی و حنی ۔ بیٹنہ کی خدا بخش لا ئبر ریری میں بخاری شریف کا قلمی نسخه موجود ہے۔ مخطوطہ

کے ٹائیل پر حضرت شاہ صاحبؒ نے اپنے ایک عزیز شاگردمولانا چراغ محمہ کو اجازتِ مدین دی ہو دیا نا چراغ محمہ کو اجازتِ مدین دی ہوں اور شاہ کی میں افسان کی میں اور شاہ عالم کی مہر تقدیق بھی۔ "الفرقان' کے ولی اللہ نمبر میں اس کاعکس شاکع کیا گیا ہے۔

## دارالعلوم میں حدیث کی تذریس

دارالعلوم نے اپ قیام کے روز اوّل سے علم حدیث پر خاص توجہ دی ہے اورائ فن کی تدریس کا ایک ایسا اسلوب پیش کیا ہے جو تاریخ تد دلیں میں جدا گانہ نوعیت کا حامل ہے۔ حضرت الامام ولی اللہ دہلوگ نے اپ اسکول میں حدیث کے درس کے لیے جس طریقہ کی بنیاد ڈالی تھی وہ اس دور کے لیے برااہم تھا۔ عقلیت کے غلبہ کے نتیجہ میں دینی علوم سے انحراف بردھتا جارہا تھا ضرورت اس کی تھی کہ لوگوں میں علم حدیث کا ذوق پیدا ہو اور سنت کی روثنی عام ہو۔ شاہ عبدالحق محدث دہلوگ (۳۵-۱ھ) کے تراجم حدیث کا اثر موجود تقام وہو۔ شاہ عبدالحق محدث دہلوگ (۳۵-۱ھ) کے تراجم حدیث کا اثر موجود تقام کو وہ زیادہ گہرااور زیادہ واضح نہیں تھا۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے اس مقصد کے لیے صحاب ست کی تدریس کا اہتمام کیا، درس کا اسلوب بیتھا کہ طالب علم حدیث کی تلاوت کرتا، استاذ ماعت کرتا، اگر کوئی ضروری بات بیان کرنی ہوتی یا سی غلطی پرٹو کنا مقصود ہوتا تو درمیان میں روک کرتقر بر کردی جاتی یا غلطی کی نشاند ہی کے بعد آگے ہوئے کا تھم دیا جاتا۔ حدیث کے اس طریقۂ درس کو مرد کا نام دیا گیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے انفاس العارفین میں درس طریث کے جو تین طریقے لکھے ہیں ان میں طریقۂ مرد کو پہند یدگی حاصل ہے۔ حسرت شاہ ولی اللہ نے انفاس العارفین میں درس حدیث کے جو تین طریقے لکھے ہیں ان میں طریقۂ مرد کو پہند یدگی حاصل ہے۔

دارالعلوم میں تدریس کا جوطریقہ رائے ہے اُسے دورہ ٔ حدیث کے عنوان سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ پیر کیا جاتا ہے۔ پیطریقہ ولی اللہ مطریقہ درس کی ارتقائی شکل ہے، حضرت شاہ ولی اللہ اور ان کے باکمال شاگر دول کی جدو جہدرنگ لائی اور لوگوں نے حدیث کے مطالعہ میں دلچیسی لی، اس صورت میں محض تلاوت کافی نتھی بلکہ ضرورت تھی کے تسلسل کے ساتھ وہ علمی نسل تیار ہوتی رہے جومرادِ بوری میں میں منافی نقل سے، حدیث اسلامی قانون کا دوسر ابرا اما خذہے، فقہی نقطہ نظر سے اس

كا مطالعهاس ربط كو بجھنے ميں معاون ثابت ہوتا ہے، ولى اللبي مدرسدر جميه كى طرح يهال صحاح ستہ کے درس پراکتفانہیں کیا جاتا بلکہ حدیث کی کچھاور کتا ہیں بھی پڑھائی جاتی ہیں تا کہ طالبعلم مختلف محدثوں کے ذوتِ تالیف سے واقف ہوجائے اور ہر درجہ کی روایات اس کے سامنے آ جائیں۔دارالعلوم کے اس اسلوب کی ابتداحضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتو کی اور حضرت مولا نارشید احم کنگوی سے ہوئی۔حضرت نانوتوی نے دارالعلوم میں اس طریقتہ درس کی بنیاد ر کھی اور حضرت گنگوھی نے اپنی خانقاہ میں اس کا آغاز فرمایا، حضرت گنگوھی کے سوانح نگاروں نے لکھا ہے کہ آپ کی خانقاہ سے جن بزرگوں نے مدیث شریف کی اجازت حاصل کی ہان کی تعداد تنین سو سے زائد ہے، ان میں حضرت مولانا فخر الحس گنگوهی (۱۳۱۷ھ) مولانا محمر کاندهلوی (۱۳۳۴ه) مولانا فتح محمد تھانوی، مولاناحسین علی نقشبندی (۱۳۲۴ه) کے نام اہم ہیں،مولا نافتح محمہ کےعلاوہ تینوں حضرات نے اسپنے استاذکی دری تقریریں قلم بندکیں،ادر انہیں شائع کیا۔حضرت نانوتویؓ کے شاگردوں میں حضرت مولانا محمد بعقوب نانوتویؓ (۱۳۰۲هه) حفرت شخ الهندمولا نامحودالحن ديوبنديّ (۱۳۳۹هه) حفرت مولا نا فخراكن محنکوهی (۱۳۱۷ه) حضرت مولانا احمد حسن محدث امروبوی (۱۳۳۰ه) جیسے علاء کے نام ہیں، دارالعلوم کی تعلیم سے انظام تک ہر مرحلہ بران بزرگوں کے گہرے اثرات ہیں، قدرتی طور پریہاں وہی اسلوب رائج ہوا جوان حضرات نے اختیار کیا تھا، بعد میں آنے والوں نے اسے رنگ دنورعطا کیااوراہے عصری تقاضوں سے ہم آ ہنگ کیا۔

### علامه رشيد رضام صرى كااعتراف

دَورانِ تقريراً باربار بهلوبدلتے رہے۔ ايك مرتباك يوجها:

''یاش اسکا مسکلہ تعین کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟'' حضرت شاہ صاحب نے اپنے خیال کی وضاحت فرمائی ، مہمان محترم نے دوبارہ سوال کیا:

''اور قراءت خلف الامام كے بارے ميں آپ كيا فرماتے ہيں؟''

<u>حضرت شاہ صاحبؓ نے اس سوال کا جواب بھی دیا(۱)معزم مہمان پرتقریر کا اس قدر</u>

(١) فحة العنم من ٢٣٠

ار تواكه بساخة زبان عنكلا

"وَاللَّهِ مَا رَأَيْتُ مِثْلَ هٰذا الأستاذ" (١)

۔ (بخدامیں نے (اس)استاذ جبیبا کوئی شخص نہیں دیکھا)

جوابی تقریر میں مہمان محترم نے طریقۂ دیو بند پراپی پسندید کی کا اظہار فر مایا اور یہ کہہ کر خراج عقیدت چیش کیا۔

"لَو لم ار هذه الجامعة العلميّة ومثل هؤلاءِ الاعلام الاحبار لرجعتُ مِنَ الهِنُدِ حَزِيْنًا. (٢)

آگر میں اس دار العلوم کواور ان عظیم علاء کوند دیکھا تو ہندوستان سے ممکین واپس جاتا۔ مصروایس کے بعد آپ نے اپنے جریدہ''المنار'' کی اشاعت ماہِ شعبان ۱۳۳۰ھ میں دارالعلوم دیو بند کی عظیم خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے لکھا کہ'' مجھے سب سے زیادہ خوثی از ہرالبند دارالعلوم دیکھے کرہوئی۔

افسوں کی بات یہ ہے کہ مصر کے مشہور مصنف جناب احمد الشرباصی نے علامہ رشید رضا کی سوان عمری میں دیو بند کے سفراور دارالعلوم میں ان کی بے مثال تقریر کا تذکرہ نہیں کیا جب کہ کتاب میں سفر ہند کا ایک مستقل عنوان ہے۔ اور اس میں مصنف نے ہندوستان میں علامہ کی متعدد نلمی اور دین سرگرمیوں کا تفصیلی ذکر کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱)ملمانوں كانظام تعليم وتر بيت مصنفه مولانا مناظراحسن كيلانى -(۲) كية المعنم من :۳۷

# علم حدیث میں حضرت شاہ صاحب کی نکته آفرینیاں

(نه: جناب مولانا قارى محمر عبدالله سليم (مدرس دارالعلوم ديوبند)

امام العصر حضرت علامہ انور شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ (۱۲۹۲–۱۳۵۲ھ) اُن نابغہُ روز گار شخصیتوں میں ہوئے ہیں جن کی مثال متقد مین میں تو ملتی ہے کیکن متاخرین میں ناپید ہے،اوراب تو ایسا لگتا ہے جیسے وہ سوت ہی خشک ہو گئے ہیں جہاں سے انسانیت کے شفاف چشے نکل کر ہتے تھے۔

حسن ظاہری کا وہ کون ساباب اور جمالِ باطنی کا وہ کونساعنوان ہے جس کے معنون حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نہ ہوں، بشرہ ایسا کہ پڑنے والی نظر ادھر سے ہٹنے کو تیار نہ ہو، رنگ میں خوبصورت کشمیریوں جسیا نکھار، چہرے کے متواز ن نقش و نگار میں جمال باطنی کی رعنائی آشکار، اس پرعلم و تحقیق کا جاہ وجلال مستزاد، صاف معلوم ہوتا تھا کہ اندرونی خوبیاں جھلک کر چہرے پرنمودار ہوگئ ہیں، اور اطراف بدن احوالِ قلب کا تعارف کرار ہے ہیں۔ بالکل سے ہے ''جو کچھ برتن میں ہوگا و ہی اس سے تھلکے گا''۔

رہے اندرونی محاس بینی اخلاقِ جمیلہ وعاداتِشریفہ کے علاوہ جن کا سب سے نمایاں پہلوعلم و حقیق میں انفرادیت اوراعلیٰ امتیاز اور فقید المثال مہارت ہے تو ان کو بتلانے کے لیے خودجس مہارت اور قابلیت کی ضرورت ہے افسوس ہے کہ راقم الحروف اور اس کا قلم اس سے عاری ہے۔

میں تو صرف اتنا کہہ سکتا ہوں کہ جس کی بڑائی اور جلالتِ قدر کے خوداس کے بڑے اور ہم عصر معتر ف ہوں اور اجنبی وشناسا دور ونز دیک سب ہی اس کے گن گائیں تو اس کی عظمت میں کیا شبہ ہوسکتا ہے۔اس بات کی شہادت مطلوب ہوتو اس واقعہ کو دارالعلوم دیو بند کے پرانے ترجمان مجلّد' القاسم'' کے شارہ محرم ۱۳۳۲ھ میں دیکھے لیجئے کہ اس سال شیخ الاسلام

فلیائن کی دارالعلوم میں تشریف آوری کے موقعہ پر حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے جوخیر مقدی تقریر فرمائی تھی اس کے بارے میں اس وقت کے منتظم اعلیٰ حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب عثانی جوخودز بردست علمی پاییے کے مالک تھے، یہ لکھتے ہیں۔ ''حضرت شاہ صاحب ؓ جن کے علمی نضل و کمال اور فصاحت وبلاغت سے اکثر حفرات داقف ہیں،انھوں نے برجستہ عربی زبان میں ایسی تقریر فرمائی جوان ہی کاحق تھا۔ یہ تقریرا گرایک طرف زبان دانی اورفصاحت وروانی کے اعتبار سے بے مثل تھی تو دوسری طرف ایسے اصول دین علم کلام وحدیث کے نکات اور حقائق ومعارف میشتل تھی جو کم ہی کسی نے نی ہوگی۔مولانانے جومضامین بیان فرمائے وہ حقیقت میں ایسے تھے کہ دوسر آتحض گوکتنا بی وسیع انظر اور قا در الکلام ہومتعد دمجالس میں ادانه کرسکتا تھا، مگر آپ کا دوسرا کمال بیتھا کہ ان ہی مضامین دقیقہ کونہایت جامع اور مختصرالفاظ میں بہت تھوڑے سے وقت کے اندراس طرح بیان کر دیا که نه قهم مضامین میں خلل واقع ہوا نه کوئی ضروری بات فروگذاشت ہوئی ادرنہ بےضرورت اورزا ئداز حاجت کوئی جملہ زبان سے نکلا۔اس میں ذرا شک نہیں کہا گر ہفتوں سوچ کر اور عبارت کو مہذب اور مقح بنا کر کوئی شخص لکھتا اور یا د کر کے سنا تا تو ایسی *اللاست دروانی کے ساتھ نہ پڑھتا اورالی واضح و ہر جستہ تقریر نہ کرسکتا تھا۔* ذٰلِکَ فَسَضُلُ

اللهِ يُؤُتِيهِ مَنُ يَّشَاءُ"۔

تُخُ الاسلام فلپائن نے اپنی جوالی تقریر کے آخر میں قسم کھا کرفر مایا۔ آج استاذ جلیل کے ذرایعہ سے حقائق ومعارف اور علوم دیدیہ کے ایسے بے بہاموتی میرے کان میں پڑے بی جوائی تک بھی نہ سنے تھے۔ اور بیمجلس ہمیشہ یا درہے گی۔ (ملخصًا: از انوارِ انوری، معنفہ: مولانا محمدانوری لامکیوری)

دوسراوا قعه ملاحظه مو:

علامہ علی مصری حنبلی حافظِ حدیث دیو بندا کے اور درس بخاری میں شریک ہوئے حفرت شاہ صاحب ؒنے اس دن ان کی رعایت سے عربی میں تقریر فرمائی۔مہمان موصوف نے سوالات کیے اور شاہ صاحب نے جوابات دیے، بعد اختتام درس شیخ علی موصوف نے

طلبہ کے ہجوم میں کھڑے ہو کر فرمایا:

"میں نے عرب ممالک کاسٹر کیااورعلاء واکابر سے ملاقات کی، میں خود مصر میں سالہا سال در س حدیث دے آیا ہوں، میں نے شام سے لے کر ہند تک اس شان کا کوئی محدث اور عالم نہیں پایا۔ میں نے ان کوسا کت کرنے کی ہر طرح کی کوشش کی لیکن ان کے استحضار، عیظ ، حفظ وا تقان ، ذکاوت و ذہانت اور و سعت نظر سے جیران رہ گیااور آخر میں کہا کے سو خطف آنکہ اَغلَم بِاَبِی حَنِیْفَة لَمَا حَنِیْ اَلَّم مِینَ مُکا جاؤں کہ بیابو حنیفہ رحمہ اللہ کوسب سے زیادہ جانے والے ہیں تو میں اس دعوی میں جھوٹانہیں ہوں گا۔ (ہیں ہرے سلان) تیسری شہادت مزید بطور نمونہ ملاحظہ کر لیجئے:

علامہ زاہد الکوش کی ترکی کے زبر دست اور نامور عالم گذر ہے ہیں صدیث اور فقہ حنی میں نادرہ روزگار شخصیت کے مالک تھے۔ تصانیف آج بھی ان کی رفعت شان کے لیے شاہد عدل ہیں۔ جن دنوں قاہرہ میں جلاوطنی کے دن گذارر ہے تھے، ان دنوں حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کی بعض تصانیف کا انہوں نے مطالعہ کیا اور پھر جوفر مایا اس کے ایک ایک افظ کی قدرو قیمت کا اندازہ سیجے فرمایا:

''احادیث ہے دقیق مسائل کے استنباط میں شیخ ابن ہام صاحب'' فتح القدیر'' کے بعداییا محدث وعالم امت میں نہیں گذرا'' (اپنا)

اورعلامہ سیدرشیدرضام مرگ کی دارالعلوم میں آمد کا واقعہ تو بار ہاسنا اور رسائل ومجلات میں دیکھا کہ حفرت شاہ صاحب کی برجت عربی تقریر میں حدیث کے نا در نکات اور اختلافی مسائل فتہید میں حنفیہ کے دلائل کی محد ثانہ ترجمانی ، گویاعلم و تحقیق کے ثفاضیں مارتے ہوئے اس سمندرکو جواس وقت بیالہ میں بند کر کے پیش کیا جار ہاتھا دیکھ دیکھ کرم مرکی بیٹا مورشخ صیت اور شیخ محم عبدہ کا جانشیں اپنی کری ہے بار بار اٹھ کریہ کہتا تھا۔

"مارأيتُ مِثْلَ هٰذَا الاستاذ الجليل"

میں عرض کر چکا ہوں کہ اس شخص کے نفٹل و کمال میں شبہیں کیا جاسکتا جس کے مداح اس کے بڑے اور معاصر رہے ہوں، معاصرین میں مفرحت مولا نامفتی کفایت اللہ صاحب رہلوی مفتی اعظم ہندوستان کی جلالت قدراوران کے اس انداز سے بہت ہے لوگ اب بھی واقف ہیں کہتے ۔ جس سے لوگ اب بھی واقف ہیں کہتے ۔ جسٹرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے انتقال پر تی مضمون میں ان کے تحریر فرمودہ الفاظ کود یکھئے اور سوچئے کہ کیا ان لفظوں نے ہمارے جیسوں کے لیے بچھ گئجائش چھوڑی ہے کہ ہم شاہ صاحب کی تعریف وتو صیف کرنے چلیں، حضرت مفتی صاحب رحمہ اللہ نے تحریر فرمایا تھا:

"آه اقدرت کے زبردست ہاتھ نے حضرت العلامة الفاضل الکائل اکمل العلماء افضل المفسلاء النحر برالمقدام، البحر المطمطام، رحلة العصر، قدوة الدہر، استاذ الاساتذ المبہبا المجاہلة المحدث وحيد، مفسر فريد، فقيه يگانه، ماہر العلوم العلوم العقلية والمعقلية مولانا سيدانورشاه قد سرم اکوا غوش حيا ہوں محضرت على مطاہرى طور پر بميشہ کے ليے جدا کرديا۔ حضرت شاه صاحب کی وفات ہے جن کی نظیر مسقبل میں متوقع نہیں طبقہ علاء میں حضرت شاه صاحب کا تبحر، کمال فضل، ورع وتقوئ مامعیت واستعناء سلم تھا، موافق ومخالف ان کے سامنے سلم وافقیاد سے سرجھکا تا تھا"۔ (ابینا) واسمعیت واستعناء سلم تھا، موافق ومخالف ان کے سامنے سلم وافقیا و سے سرجھکا تا تھا"۔ (ابینا) دیکھا آپ نے وہی مثال ہے کہ "قدرِ جو ہرشاہ واند یا بداند جو ہری" بیحضرات ان کوگوں میں ہے ہیں جن کومبالغہ آمیز با تیں کہنے کی عادت ہو،" بیرال ندمی پرند، مریدال کی پرانند" کے کاروبار میں ملوث ہوں، یہ حضرات تو خودسلطنت علم کے تخت شیس تھے۔ مدیث وفقہ اوردیگر علوم و دیدیہ میں خودائی منفرد حیثیت رکھتے تھے۔ ان کوکیا پڑی تھی کہی کی کا فاف واقد قصیدہ خوانی کریں۔

حضرت اقدى حكيم الامت مولانا اشرف على صاحب تفانوى رحمه الله كے علم وورع، فردة تقوی اور احتياط و تقشف ہے كون ناوا تف ہے، كورده اور شپره چشم ہى ان كے نورِ علم سے چشم بوشى كرسكتا ہے، حضرت كى نظر ميں حضرت شاہ صاحب رحمه الله كاكيا رتبہ تھا اس كاندازه ان الفاظ ہے، حضرت كى نظر ميں حضرت ما مير شريعت حضرت مولانا سيدعطاء الله شاہ كاندازه ان الفاظ ہے ہوجا تا ہے جو انہوں نے امير شريعت حضرت مولانا سيدعطاء الله شاہ كارى دحمه الله ہے كہے تھے كہ

"اجی شاہ صاحب کے کیا کہنے، میں تو مولانا انور شاہ صاحب کے وجود کو اسلام کی

حقانیت کی دلیل مجھتا ہوں جیسا کہ امام غزالی رحمہ اللہ کے متعلق لکھاہے'۔ (انوارانوری بین ۱۱۵)

سوچنے کی بات ہے کہ آخر کوئی تو وجہ تھی کہ خود حضرت شاہ صاحب کے استاذشخ الہند
حضرت مولانا محمود الحسن صاحب رحمہ اللہ ان کوعلامہ جیسے وقیع لفظ سے یا دفر ماتے تھے اور
مسائل علمیہ میں جب کوئی وقیق مسئلہ سامنے آتا تو حضرت شاہ صاحب سے دریا فت فر ماتے
کہ کہوعلامہ اس مسئلہ میں سلف کا کوئی قول یا دہے۔ حضرت علامہ جواب دیتے اور حضرت شخ
الہندر حمہ اللہ مسرت واطمینان کا اظہار فر ماتے'۔ (ہیں بڑے مسلمان)

مرحوم سيدعطاء اللدشاه بخارى رحمه اللدف كياخوب فرماياتها:

''میراَ جبیها کم علم ان کے حالات کیابیان کرسکتا ہے؟ البتہ صرف اتنا کہہ سکتا ہوں کہ صحابہ کا قافلہ جارہا تھا یہ بیجھےرہ گئے تھ'۔ (بیں بڑے سلمان بس:۳۷۴) اور بقول علامہ اقبال مرحوم:

''اسلام کی ادھر کی پانچ سوسالہ تاریخ شاہ صاحب رحمہ اللہ کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے' (اپنا)

حاصل یہ ہے کہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کی مقبولیت اپنے دور کے عوام میں ہی نہیں بلکہ ان خواص کے دلوں میں بھی تھی جن کی خودعوام میں زبر دست مقبولیت وشہرت تھی اور اس کی وجہ یہ ہے کہ سی بھی عالم کی علمی برتری اور شوکت و جلالت کی دو بنیادیں ہوا کرتی ہیں۔ایک کثر ہے مطالعہ اور دوسری قوت و حافظہ۔ بزرگانِ سلف کے درجات علمی کوان ہی دووصفوں کی کمی زیادتی سے ناپا اور تو لا جاتا ہے۔حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کی شخصیت کو دیکھا جائے تو ان میں یہ دووصف نہایت نمایاں نظر آتے ہیں۔

میراموضوع چون کیم مدیث ہے اس لیے اس فن میں ہی حفرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے مطالعہ کا اجمالی حال بیان کیے دیتا ہوں، حفرت کے شاگر دخاص حفرت مولا نامحمہ یوسف بنوری فحۃ العنبر میں جو کچھ لکھتے ہیں اس کا حاصل بیہ ہے کہ علاوہ صحاح ، سنن اور مسانیہ وغیرہ کتب مدیث کے تقریباً دوسو سے متجاوز شروح حدیث کا مطالعہ کیا جن میں کامل و ناتص وغیرہ کتب مدیث کے تقریباً دوسو سے متجاوز شروح حدیث کا مطالعہ کیا جن میں کامل و ناتص تمیں شرحیں میچے بخاری کی تھیں ۔عمدة القاری للعینی کا مطالعہ دورانِ تعلیم درسِ بخاری شروع

ہونے سے قبل ہی ماہِ رمضان المبارک میں کرلیا تھا۔ پھر دورانِ درس فتح الباری کا مطالعہ جاری رکھا۔ صرف صحیح بخاری کا بغیر حواثی و بین السطور کے تیرہ مرتبہ مطالعہ کیا جس میں ہر مرتبہ پہلے سے زیادہ حقائق ومعارف منکشف ہوئے ، ہر دفعہ بیہ خیال ہوتا کہ بس اب لطائف و فکات میں سے پچھ باتی نہیں رہے گا۔ لیکن ایبانہ ہوتا۔ اس قدر بیش بہا جوا ہر نمو دار ہوتے چلے جاتے کہ جن کا کوئی اندازہ نہیں کیا جا سکتا، بالآخر بیفر ما کرسلسلہ کوموتو ف کرنا پڑا کر سیح بیاری علوم ومعارف کا ایک ایسا چشمہ ہے جو ہردم ابلتار ہتا ہے۔

ال سے حضرت شاہ صاحب کے کشرت مطالعہ کا اندازہ بخوبی لگ سکتا ہے اور یہ یاد رہے کہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ صرف کتب حدیث کانہیں بلکہ ہم علم وفن کی کتابوں کا مطالعہ کیا کرتے تھے۔ اب لیجئے توت وافظہ کی بات ، تو محد ثین کی اصطلاح کے مطابق حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ حافظ حدیث تھے۔ شہادت کے لیے واقعات تو بہت سے ہیں کین سردست ایک واقعہ پیش کرتا ہوں جس کا تعلق میر ہے موضوع سے براہ راست ہے۔

 چھوڑ دو، یہ اصح الکتب بعد کتاب اللہ صحیح بخاری ہے اس میں سے آپ کو کتنی حدیثیں حفظ ہیں اور اس کے کتنے علوم میں مہارت حاصل ہے۔ بولئے بخاری شریف کو آپ حفظ سناتے ہیں یا میں سنا وُں؟ وہ بولے کہ آپ ہی سنا ہے ، حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے سنا ناشروع کیا اور کئی ورق سناتے چلے گئے اور پھر پوچھا کہ بس یا اور سناوُں۔ یہ منظر دیکھ کر پورے جمع پر سنا ناچھا گیا اور عالم جرانی کی کیفیت طاری ہوگئی۔حضرت نے فر مایا سبحان اللہ لوگ حدیث وفقہ کے حافظ ہونے کا دعویٰ کر بیٹھتے ہیں اور ائمہ دین پر زبان درازیاں کرتے ہیں اور قابلیت کا یہ حال ہے جوسب کے سامنے ہے۔ وہ صاحب آخر کا روہاں سے خائب و خاسر ہوکرا ہے کہا یہ حال ہے جوسب کے سامنے ہے۔ وہ صاحب آخر کا روہاں سے خائب و خاسر ہوکرا ہے کہا تھا گے کہ کی کونظر بھی نہ آئے۔ (محۃ العنبر بین۔ ۱۹)

پھران دوومفوں کثرتِ مطالعہ اور قوتِ حافظہ کا جوخاصہ ہے کہ علوم وفنون میں بصیرت ومہارت ہویہ حضرت شاہ صاحبٌ میں بدرجہ اتم موجود تھا۔ مسائل علم فن میں توبہ حال تھا کہ جن موقعوں پر زیادہ الجھاؤ ہے اور محققین اختلاف کے ان مواقع پر گویا آستین سونت کراپنے اپنے دلائل سے مدِمقابل کو پسپا کرنے میں منہمک نظر آتے ہیں۔ حضرت شاہ صاحب ان ہی مسائل کو مختر لفظوں میں نہایت سادگی کے ساتھ اس طرح حل فرماد ہے ہیں کہ اس کود کھے کر سمجھ میں نہیں آتا کہ آخر الجھاؤ کیا تھا جس کی وجہ سے لوگوں کو اس قدر سرگردانی تھی۔

شاہ صاحب کا ایک اندازیہ بھی ہے کہ جن مسائل میں شارطین و مشین خود دادِ تحقیق دے بچائے ان ہی مسائل میں دے بچکے ہیں ان میں اپنی یاسلف کی تحقیقات پیش کرنے کے بجائے ان ہی مسائل میں زیادہ بسیط کلام فرماتے تھے کہ جہال عموماً شروح وحواثی میں پچھ نہیں ملتا، فیض الباری کا مطالعہ اس بات کی شہادت کے لیے کافی ہے۔

ای طرح رجال علم ونن کے بارے میں حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کا نقد وتبحرہ ای فرصا حب رحمہ اللہ کا نقد وتبحرہ ای فرصا حب کا ہوتا تھا جوعلم ونن میں گہری نظر کا لازم ہوتا ہے۔ مثلاً شارعین بخاری میں فتح الباری حافظ ابن مجرعسقلائی کے حفظ وا تقانِ وُسعت علمی اور روایت و درایت میں دِقت ِنظر کے بہت زیادہ مداح تھے۔ ان کوسب سے زیادہ فوقیت دیتے ہوئے ان کا ذکر حافظ الدنیا کے لفظ سے کرتے ، لیکن اس کے باوجودنشا ندہی بھی کرتے جاتے کہ فلاں مسئلہ میں ان سے خفلت

ہوئی،فلاں بات جھوڑ گئے۔ پھراگر حافظ کوکسی اور کتاب میں تنبہ ہوتا اور وہاں بیان کر دیتے تواس کی نشاند ہی فرمایا کرتے تھے۔ای طرح حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ حافظ الدنیا ہے اس بات میں بھی شاکی تھے کہ حدیث میں اپنی جلالتِ قدر کے باوجود مسلک شافعی کی تائید وزجح کی خاطر ہر سیحے وغیر سیحے سے استدلال کرتے ہیں۔ دوسری طرف علامہ عینی حنفی نے عمد ۃ القارى میں حافظ كوجوجوابات ديے ہیں ان پر تبصر ہ فرماتے ہوئے اور جہال عیتی كى بات کمزورہوتی اس کی نشاند ہی کرتے ہوئے اس کی جگہ مرجح اورمضبوط جواب بتلایا کرتے۔ حفرت شاہ صاحب کے اس تعارف سے جہاں میرا منشاء بیعرض کرنا ہے کہ ایس زبردست علمی شخصیت پر کچھ لکھنے اور بولنے کے لیے اپنے اندر بھی علمی قابلیت ہونی جا ہے جس ہے میں خود کو فروتر سمجھتا ہوں، رہیں دوسری غرض اس طرف متوجہ کرنا بھی ہے کہ علوم وفنون ادر بالخفوص حدیث میں حضرت شاہ صاحب '' کی بصیرت ومہارت کی صورت میں ان کی نکاتِ علمی کی کس قدراہمیت وافادیت اورامتیاز وانفرادیت ہے۔جس کا سیحے انداز ہ اہل علم کو حفرت شاہ صاحب کی کتب ویکھنے سے ہی ہوتا ہے۔ میں توفی الحال وقت کے اختصار اورقابلیت کی کوتا ہی کی وجہ سے چند چیزیں صرف بطور نمونہ پیش کرتا ہوں۔و ماتو فیقی الا باللّٰد۔ ابل علم اس بات سے باخبر ہیں کہ ظہر وعصر کے او قات کے سلسلہ میں مالکیہ ،شوافع اور حنیہ کے درمیان اختلاف ہے، ایک اختلاف کی نوعیت تو یہ ہے کہ نمازِ اوّل وقت مستحب ہے یا سخباب تاخیر میں ہے۔اس بارے میں واضح اختلاف شوافع اور حنفیہ کے ہی درمیان ہے۔ شواقع کا مسلک میہ ہے کہ دونوں نمازیں اوّل وقت مستحب ہیں جبیبا کہ سوائے عشاء کے تمام نمازوں میںان کے یہاں بعیل ہی مستحب ہے۔

زیر تذکرہ دونوں نمازوں کے اوّل وقت متحب ہونے کے لیے ان کے پاس سب سے زیادہ دواضح اور تو می دلائل میں سے بیے حدیثیں ہیں:

عن عائشة قالت مارأيتُ اَحَدًا كَانَ اشَدَّ تعجيلاً للظهر من رسولِ الله صلى الله عليه وسلم ولا من أبى بكرولا من عمر (رواه الترمذى وحَسَّنَهُ)

حفرت عا کشه صدیقه سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے آنخضرت ملائیلیا سے زیادہ اور ابو بکر اور عمر سے زیادہ ظہر کی جلدی میں سخت کسی کونہیں دیکھا۔

نيزصرفظمر كسلسله مين بيعديث ب:

وفى صحيح البخارى باب وقت الظهر عند الزوال وقال جابر كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يصلى بالهاجرة (وهى نصفُ النهار عند اشتداد الحرّ)

عن الزهرى قال انس بن مالك رحمه الله اَنَّ رسُولَ الله صلى الله عليه وسلم صلى الظهر حين زالت الشمس .

قال ابوعیسیٰ هذا حدیث صحیح (وهو احسن حدیث فی هذا الباب) (الترمذی)

بخاری میں باب ہے ظہر کا وقت بوقت زوال حضرت جابرنے کہا کہ نبی مِتَاتِظَیْم ہم ہم میں بعن سخت گرمی کے وقت نصف النہار میں نماز پڑھتے تھے۔

زہری سے مروی ہے کہ حضرت انسؓ نے کہا کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے آفاب کے زوال کے وقت ظہر کی نماز پڑھی۔

امام ابولیسی تر مذی کا کہناہے کہ بیرحد بیث سیح ہے۔

اورعصر كے سلسله ميں ميحديث ہے:

کی نماز پڑھی جبکہ سورج ( دھوپ )ان کے حجر ہے میں تھی ،سایدان کے حجر ہ میں نہیں آیا تھا۔ امام ابوعیسی تر مذی نے تبخیل عصر کے سلسلہ میں اس حدیث عائشہ کی تعریف وتو صیف

ان الفاظ میں کی ہے۔

حديث عائشةَ حديثٌ حسنٌ صحيحٌ وهو الذي اختارة بعضُ اهل

العلم من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم منهم عمروعبدالله بن مسعودٌ عائشة وانس وغير واحدٍ من التابعين تعجيل صلواة العصرو كرهوا تاخيرها وبه يقول عبدالله بن المبارك والشافعي واحمد واسحاق.

حضرت عائشگ حدیث حسن سیح ہاورای کوآل حضرت سلی الله علیہ وسلم کے بعض اصحاب نے اختیار کیا ہے۔ منجملہ ان کے حضرت عمر وعبدالله بن مسعودٌ، عائشہ اورائس اورا یک ہے زیادہ تابعین رضی الله عنہم ہیں انہوں نے عصر میں عجلت کو بسند کیا اوراس کی تاخیر کو کروہ قرار دیا ہے اور بہی بات عبدالله بن مبارک شافعی ،احمد ، واسحاق رحمہم الله نے فرمائی ہے۔ لیکن امام ترفدی رحمہ الله نے ان بعض اہل انعلم کے علاوہ بقیہ بعض کا تذکر نہیں کیا جواسح باب تاخیر کے قائل ہیں۔

بہر حال بیشوافع کا مسلک اور اس کے دلائل ہیں، البت اگر مجد میں جماعت کے لیے دورے آنا پڑتا ہوتو پھر ان کے بہاں بھی تاخیر کی اجازت ہے، اس کے سواہر حالت میں تعجیل ہی کور ججے والا لیت ہے۔ شوافع کے اس رجحان کا بیالا ہے کہ ان کے نزدیک ظہر کا وقت جلاختم ہوکر فور ااور جلد ہی عصر کا وقت شروع ہوجا تا ہے جس کی تعیین وقو قیت اس طرح ہے کہ سی چیز کا سائیہ اصلی جو نصف النہار کے وقت ہوجا تا ہے جب کہ مالکیہ کا مسلک بیہ ہے کہ ایک مثل سابہ ہوجائے توظیر کا وقت تروع ہوجا تا ہے جب کہ مالکیہ کا مسلک بیہ ہے کہ ایک مثل سابہ ہوجائے مائیہ ہونے نے برعصر کا وقت تروع ہوجا تا ہے جب کہ مالکیہ کا مسلک بیہ ہے کہ ایک مثل مائیہ ہوتا ہے کہ ناز کے ظہر کا وقت تو شروع ہوجا تا ہے لیکن وقت ِ ظہر ختم نہیں ہوتا بلکہ بقدر چار رکعت مائیہ ہونے برعمر کا وقت باقی رہتا ہے اور بیو وقت ِ ظہر وعمر دونوں کے درمیان مشترک ہوتا ہے۔ مثوافع رحمہ الله کا استدلال مسلم شریف میں نہ کوراس صدیث سے ہے:

عن عبدالله بن عمروان النبى صلى الله عليه وسلم قال اذا صلّت الشمس الاوّل ثم اذا صلّت الفجر فانه وقت الى ان يطلع قرنُ الشمس الاوّل ثم اذا صلّت فانه وقت الى ان يحضر العصر (الى آخر الحديث) عبدالله بن عروس دوايت بك نبى كريم صلى الله عليه وللم في فرمايا كه جبتم فجركى

----نماز پڑھوتواسکاونت سورج کی پہلی کرن نگلنے تک ہے پھر جبتم ظہر پڑھوتواس کاونت عمر کا ونت شروع ہونے تک ہے۔

تواس مدیث کے الفاظ : أُسمَّ إِذَا صَدَّیْتُ م النظَّهْ رَ فَابِّهُ وَفْتُ اِلَی ان یَعضُ العصوے واضح ہے کہ ظہر کا وقت ختم ہوکر پھر متصلاً عصر کا وقت شروع ہوجا تا ہے۔

اور مالکیہ کا استدلال امامت جبریک والی حدیث سے ہے جس میں بیتذکرہ ہے کہ حضرت جبریک نے دوسرے دن ظہری نمازاس وقت پڑھائی جب کہ سابیا یک شل ہوگیااور جبکہ پہلے دن ایک مشل سابیہ و نے پڑھرکی نماز پڑھائی تھی تواس سے متبادر ہے کہ چاررکعت کے بقدروقت دونوں نمازوں کے درمیان مشترک ہے۔ (کے ذافی مشرح الے مسلم للامام نووی دحمہ اللہ باب اوقات صلواۃ النحمس)

اس کے مقابلہ میں حفیہ کا مسلک ہیہ ہے کہ سوائے مغرب کے بقیہ نمازوں میں تاخیر مستحب ہے۔ چول کہ بیتا خیر مستحب ہے کہ اوّل مستحب ہے۔ چول کہ بیتا خیر تعجیل کے مقابلہ میں ہے اس لیے حاصل مسلک ہیہ ہے کہ اوّل وقت کوتر جی نہیں ہے۔ اور بیاستحباب تاخیر بغیر کسی قید کے ہے'' جو ہرہ'' اور'' السراج الوہاج'' میں اگر چہ بچھ قیدیں لگائی گئی ہیں لیکن علامہ علاء الدین الحصلفی صاحب الدر المخار نے ان کو محل نظر قرار دیا ہے۔

علامہ ابن عابدین شامی نے ردالحتار میں ندکورہ ہردد کتابوں کی قیود کی تشریح کرتے ہوئے کھھاہے کہ تاخیراس صورت میں مستحب ہے جب کہ نماز مسجد میں جماعت کے ساتھ موجود ہو، دوسرے یہ کہ گرم علاقہ میں ہوتیسرے یہ کہ گرمی کے بخت موسم میں ہو۔(ردالحتار میں:۲۲۵، ج:۱)

بہرحال احناف کے یہاں تاخیرظہر ہی متحب ہے البتہ سردی کے دنوں میں وہ بھی تعجیل وتقزیم کومتحب بتلاتے ہیں۔(کما فی اللوالمعناد ، والموطأ للامام محمد ٓ )

حفید سب سے پہلے تو اس حدیث کو پیش کرتے ہیں جس سے واضح ہے کہ ظہراور عمر کے درمیان کا وقت سے ممتد اور دراز ہے۔ حدیث ہے جو تعمن ابن عمر عن رسول الله صلی الله علیه وسلم قال انما اجلکم فی اجل عن خلا من الامم مابین صلواۃ العصر الی مغرب الشمس

وانما مشلكم ومثل اليهود والنصارى كرجل استعمل عُمّالا فقال من يعمل لى الى نصف النهار على قيراط قيراط قيراط فعملت اليهود الى نصف النهار على قيراط قيراط ثم قال من يعمل لى من نصف النهار الى صلوة العصر على قيراط قيراط. فَعَمّت النصارى من نصف نصف النهار الى صلوة العصر على قيراط قيراط ثم قال من يعمل لى من صلوة العصر الى مغرب الشمس على قيراطين قيراطين. آلا فانتم الذين يعملون من صلوة العصر إلى مغرب الشمس الالكم الا جرمرتين فغضبت اليهود والنصارى فقالوا نحنُ اكثر عَمّالا واقلُ عَطَاءًا. قَالَ اللّه تعالى فهل ظلمتكم من حقكم قالوا لا. قال الله تعالى فانه الله تعالى فانه الطمة من حقكم قالوا لا. قال الله تعالى فانه الطمة من شئتُ . (رواه البخارى في باب ماذكر عن بنى اسرائيل من كتاب الانبياء ونحرًا منه من فضائل القرآن)

تعالی نے فرمایا (مجھے اختیارہے کہ زیادہ اجرت) جسے جا ہوں دول۔

اس مدیث میں ندکور امت مسلمہ کی فضیلت کا حاصل ہے ہے کہ یہودونصاریٰ کے مقابلہ میں کم وقت اور کم مقدار عمل کے باوجود دو ہرے اجر کی امت مسلمہ متحق ہوگی،اس سے واضح ہے کہ بین العصر والمغر ب کے مقابلہ میں ظہر اور عصر کے درمیان کا وقت طویل اور دراز ہے اور یہ اسکے بغیر نہیں ہوسکتا جب تک کہ مسلک حنفی کے مطابق عصر کے وقت کو وقت کو وقت کو مانا جائے اور اس وقت تک ظہر کے وقت کو باقی قر اردیا جائے۔

اس کے علاوہ اما متِ جبر ئیل والی حدیث ہے جو تر فدی میں موجود ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ حضرت جبر ئیل نے دو دن آکر آل حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کوننج گانہ نمازیں پڑھا ئیں اور پہلے دن ظہر کی نماز بعدز وال اوّل وقت پڑھائی جس کے لیے لفظ یہ ہیں : حین کانَ الفی مثل الشر اک یعنی جب سایہ سمہ کے برابرتھا۔ مرادیہ ہے کہ سایہ دراز نہیں ہوا تھا اورعمر کی نماز ایک مثل سایہ ہونے پر اور پھر دوسرے دن ظہر کی نماز ایک مثل سایہ ہونے پر اور پھر دوسرے دن ظہر کی نماز ایک مثل سایہ ہونے پر اور پھر دوسرے دن ظہر کی نماز ایک مثل سایہ ہونے پر پڑھائی۔ (تر فدی باب ماجاء فی مواقیت الصلوٰة)

تیسری مدیث سلم شریف کی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ ایک شخص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نمازوں کے اوقات کے بارے میں دریافت کیا تو آپ نے اس کواپنے ساتھ دودن رہنے کی ہدایت فر مائی اور پھر پہلے دن ظہر کی نماز زوال ہونے پر پڑھائی اور دوسرے دن آپ نے تاخیر سے نماز ظہر کا تھم دیا اور اس تاخیر کو پندیدہ قرار دیا۔الفاظ مدیث یہ بین : فَابْرَ دَ بالظهر فابر دبھا فانعم ان یُبر دَ بِھَا (باب اوقات الصلواة المحمس روایة عن ابی بریدة )

چوتھی حدیث حضرت ابوذ ررضی الله عنه سے مروی ہے کہ ایک سفر کے دوران جب حضرت بلالؓ نے اذ انِ ظہر کاارادہ کیا تو آ پ نے فرمایا:

ابرد ثم اراد ان يؤذن فقال له اَبرِد حتى رأينا في التلول فقال النبى صلى الله عليه وسلم ان شدة الحر من فيح جهنم فاذا اشتد الحر فابردوا بالصلوة.

ٹھنڈا کروپھر جب اذان دینے کا ارادہ کیا تو پھر آپ نے فرمایا کہ ٹھنڈا کرویہاں تک کہ ہم نے ریت کی موجوں کے اندر سامید کھے لیا۔ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ گرمی کی ختی جہنم کے بھیکے سے ہے اس لیے جب گرمی سخت ہوجایا کر بے تو نماز کوٹھنڈا کر کے (ٹاخیر سے ) پڑھا کرو۔

بیصدیث قولی ہےاوراصول محدثین کے مطابق قولی حدیث کوبہر صورت ترجیح ہوتی ہے لہذاموسم گرمامیں تاخیر ہی کواوّلیت واستخباب حاصل ہے۔

باقی جوروایات الی ہیں جن سے اوّل وقت کا ثبوت ملتا ہے الحکے بارے میں حفیہ یہ کہتے ہیں کہ پیٹر وع زمانہ کی بات ہوگی بعد میں ابرا داور تا خیر ہی معمول بہا بن گئی۔

جیبا کہ حافظ ابن مجر رحمہ اللہ نے فتح الباری،ج: ے،ص: ۱۲ میں فرمایا ہے کہ ابراد کی مشروعیت تعمیل سے مؤخر ہے۔ اس کے علاوہ امام طحاوی کے حسب ارشاد حدیث مغیرہ سے اس کی فشاند ہی ہوتی ہے کہ گئا نُصَلّی بالھاجرة فقال لَنَا اَبْرِ حُوْا ﴿ مَعْرِتْ مُاهِ مَاحِبٌ مَاحِياً المَامِنِ)

بہر حال بیہ ہے نوعیت اوقات نماز کے سلسلہ میں ائمہ کے اختلاف کی ، ہر مسلک کے بہر حال بیں بشت زبر دست دلائل ہیں اور ہر ایک ملتب فکر کی بہی کوشش ہے کہ عمل بالحدیث کی سعادت میسر رہے ، بات طویل ضرور ہوگئی کین اس کے بغیر ذہمن اختلاف کی نوعیت اور اس کی تفصیل کی طرف متوجہ نہیں ہوسکا تھا کہ شافعی اور حفی دونوں کی راہیں اس مسکلہ میں بالکل جداگانہ ہیں۔ اور حفیہ کے اس مسکلہ نے بعد میں اور بھی اضافہ کردیا کہ وفت ظہر دوشل ہیں۔ اور عام شہرت کے اعتبار سے اس کو قلیم روف اور غیم محمول بہاا یک مثل کی بھی ہے اور اس جاتا ہے۔ جب کہ دوسری روایت غیر معروف اور غیر معمول بہاا یک مثل کی بھی ہوجا تا ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ صدیوں سے مشہور چلی آنے والی بات کو معمول انداز سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا اس کے لیے مضبوط بنیا دوں پر بات کہنے والی بات کہنے کے لیے مجتمدانہ مناہ صاحب رحمداللہ کے لیے مجتمدانہ مناہ صاحب رحمداللہ کی تھا۔

ں وملا تھا ہے۔ ان سے اندازہ اوہ ہے ہے، دی ھے رہ پار ان ک ک ک ۔ حضرت امام العصر کی میتحقیق جامع تر مذی پر انکی املائی شرح العرف الشذی میں ہے جس کااردوتر جمهاورخُلا صه يهال پيش کياجا تا ہے۔حضرت فرماتے ہيں:

جمہوراُمت نے ظہر کے اوقات کے سلسلہ میں اس بات کولیا ہے کہ وقت ظہر کی چز کے بقدراس کے بعد سے عصر کا وقت شروع ہو افراس کے بعد سے عصر کا وقت شروع ہوجا تا ہے جو آ فاب اور دھوپ کے زرد ہونے سے قبل تک رہتا ہے گرامام ابوضیفہ رحمہ اللہ سے اس سلسلہ میں کچھروایات منقول بیں ان میں جوزیا دہ مشہور ہے جس کوار باب متون نے لیا ہے اور صاحب نہایہ شارح حدایہ نے اس کوظا ہرروایت بھی قرار دیا ہے دہ یہ کہ:

ا وقت ظهردومثل سابیہ و نے تک ہے اور اس کے بعد سے عصر کا وقت نثر و ع ہوجاتا ہے۔ ابن عابدین شامی نے نہایہ کی ہی پیروی کی ہے۔ لیکن میں کہتا ہوں کہ بدائع میں بھراحت کہا گیا ہے کہ آخر وقت ظہر کا ظاہر روایت میں کوئی تذکر ہ نہیں ہے۔ یہ بات پیش نظر رہے کہ بدائع کا مرتبہ نہایت بلند ہے۔

علادہ ازیں میں نے بھی جامع کبیر جامع صغیر زیادات اور مبسوط میں آخر دقت ظہر کا ذکر نہیں دیکھا، چنا نچے علامہ سرتھی نے اپنی مبسوط میں اس کی تقریح بھی کی ہے کہ امام محد ؓ نے اپنی مبسوط میں آخر دفت ظہر سے کوئی تعریض نہیں کیا۔ اس کے بعد امام سرتھی نے خوداس سے تعرض کیا اور دوروایتیں ذکر کیں۔

۲-امام ابوحنیفه رحمه الله سے منقول دوسری روایت بیہ ہے کہ وقت ظہر ایک مثل تک ہے اور اسکے بعد سے وقت عطر شروع ہوجا تا ہے ہماری عام کتابوں میں اس قول کے بارے میں سے کہ میں سے کہ میں سے کہ بذریعہ امام سن بن زیاد مروی ہے اور مبسوط سرھی میں ہے کہ بذریعہ محمد بن حسن مروی ہے۔

سے تیسری روایت ہے کہ ظہر کا وقت ایک مثل تک ہے اور عصر کا وقت تیسرے مثل سے شروع ہوتا ہے اور دوسرامثل مہمل ہے۔ بیر وایت بطریق اسد بن عمر ومنقول ہے۔

میں ہے اور دوسرامثل مہمل ہے۔ بیر وایت بطریق اسد بن عمر ومنقول ہے۔

میں ہے اور امام کرخی نے اس کی امام ابو حنیفہ سے موایت کیے جانے کی تصر تک کی ہے کہ ظہر کا وقت دوشل سے پہلے پہلے تک ہے۔ لیکن عصر کا وقت تب تک شروع نہیں ہوگا جب تک دوشل بورے نہ ہوجا کیں۔

حضرت شاہ صاحب ؓ آ گے چل کر فرماتے ہیں کہ میر سے نز دیک ان سب روایات کا حاصل بیہ ہے کہ شل اول ظہر کے ساتھ اور مثل ثالث عصر کے ساتھ مختص ہے اور دوسرامثل دونوں میں مشترک ہے۔

اور بیاشتراک وقت بعض سلف سے بھی ثابت ہے چنانچہامام شافعیؒ فرماتے ہیں کہ جو ورت آخر وقت عشا اور جو آخر وقت عشا جو ورت آخر وقت عصر میں پاک ہوئی اس کے لیے ظہر اور عصر کی قضا اور جو آخر وقت عشا میں پاک ہوئی اس پر مغرب وعشا کی قضا لازم ہے۔ تو اگر اشتر اک وقت نہیں ہے تو دو نمازوں کی قضا کا کیا مطلب ہے۔ (العرف الشدی من ۸۹)

العرف الشذى ميں فركور مخولة بالا تقرير سے يہ بجھ ميں آتا ہے كہ وقت ظہر كيكے مثلين والى بات كوحفرت شاہ صاحب قبول نہيں كرر ہے ہيں بلكہ ايك مثل جس كواكثر محد ثين اورائمہ جمہدين نے ليا ہے اى كومر جم سجھتے ہيں۔ اس صورت ميں تطبيق روايات اور پھر ديگر ائمہ اجتہاد سے مطابقت تو ہوجاتی ہے كيكن يہ بھى ايك واقعہ ہے كہ اكثر احزاف اپنى كتب ميں جس بات كواپنا مسلك بتلاتے ہيں وہ ان سب سے جداگانہ بات ہے اور بيضر ورت باقی رہتی ہے كہ اس كا طبیق كى بھى كوشش كى جائے بھر جب كھ اس مشہور يہ ہے كہ امام ابو حدیث تر مثل كى بھى كوشش كى جائے بھر جب كھ اس كے قائل ہيں اور امام جمدا كي مثل كے تواس كے معنى يہوئے كہ فود حضيہ ميں اختلاف ہے۔

حضرت شاہ صاحب کی مندرجہ بالآتحقیق سے شافعی اور حنی بُعدتو کم ہوجا تا ہے اور مالکیہ جو صورة دوری تھی وہ بالکل ہی ختم ہوجاتی ہے، کیکن روایات میں خود جواختلاف ہے وہ بحالہ اس صورت میں بھی باقی رہتا ہے اور وہ اس بات کا متقاضی ہے کہ کوئی تبحر فقیہ اس بُعد کو بھی دور کرے، تو حضرت شاہ صاحب نے ان دواقوال میں بھی تطبیق کی ہے اور بلا شبہ یہ بہت بڑی بات ہے۔

حضرت شاہ صاحب مولانا شوق نیموگی کی کتاب آثار السنن (۱) کے حواثی پراپنے (۱) ہمارے مانے آٹار السنن کا وہ نونہیں ہے جس کے بارے میں یہ شہور ہے کہ مولانا نیموی مرحوم نے بعد تالیف وتھنیف اولا شخ الہند کی خدمت میں اور پھر ان کے مشور سے پر حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں ان کے قیام شمیر کے دوران بغرض ملاحظہ وقتی بھیجا تھا اور اس پر حضرت شاہ صاحب اپنے حواثی لکھ لکھ کر مصنف موصوف کو بھیج تھے۔ اس نخہ کے بارے میں کچھ کم نہیں کہ وہ کہاں ہے۔ کاش کوئی صاحب پاکتان میں موجود مصنف مرحوم کے اہلِ خاندان سے دابلے قائم کرکے اس نخہ کا پیتہ چلائیں اور اس سے استفادہ کی راہ زکالیں۔

قلم سے عربی میں تحریر فرماتے ہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ: امام ابوحنیفہ سے مثلین کی روایت کوامام محر یف موطا میں بیان کیا ہے اور معلی نے بواسطہ امام ابویوسف امام ابوجنیفه " سے روایت کیا ہے کہ جب سایہ دوقامت (لیعنی دومثل) سے کم رہ جائے تو ظہر کا فخم ہوجا تا ہے لیکن تاوتنتیکہ سابید دومثل نہ ہوجائے عصر کاوقت شروع نہیں ہوتا۔علامہ کرخی نے اس روایت کی صحیح کی ہے۔ان دونو ں روایتوں کوسا منے رکھنے سے سمجھ میں آتا ہے کے ممکن ہے امام محمد کی روایت ندکورہ درموطا کا مطلب بھی یہی ہوجوامام ابویوسف کی روایت کا ہے کہ دوسرے مثل میں نمازظہر کاونت تو ہے مگر دومثل مکمل ہونے سے پہلے پہلے تک ہے جب دومثل مکمل ہوجا ئیں تواب عصر کاونت شروع ہوجا تا ہے۔ باقی عام کتب میں جوامام حسن کی روایت ایک مثل کی ہے، جس کومبسوط میں امام محمد کی ہی روایت قر اردیا ہے۔اس کو اس بات برمحول کیا جائے گا کہ ایک مثل تک نماز کا وقت اختیار سے بغیر مجبوری کے پڑھنے کا ہے۔اس کے بعد دوسرا درجہ دوسرے مثل کا ہے تاوقتیکہ دومثل سے کم ہی رہے لیکن اس کے بعد دومثل بورے ہونے تک بیوقتِ اضطرار ہے۔ جیسے مغرب میں شفق ابیض کا حکم ہےاور یہی بات حضرت ابن عمر کی روایت سے بھی متبا در ہوتی ہے۔ جس کومسلم نے تفصیلاً اورنسائی نے اختصار آروایت کیاہے:

انَّ رسولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قال وقتُ الظهر اذازالت الشمس وكان ظلُّ الرجلِ كطولة مالم تحضر العصر ووقت العصر ما لم تصفر الشمس ووقتُ صلواة المغرب مالم يغيب الشمس ووقت صلواة العشآء الى نصف الليل الاوسط ووقت صلواة الصبح من طلوع الفجر مالم تطلع الشمس فاذا طلعت

الشمس فامسك عن الصلواة فإنَّهَا تَطَّلعُ بَيْنَ قرنى الشَّيطن(آثار السنن، ج: ١،ص: ٢، بحاشيه حضرت شاه صاحب مطبوعه المجلس العلمى كراچى پاكستان وسملك الهند)

عن ابى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال من ادرك ركعة قبل أن تطلع الشَّمسُ فقد ادرك الصُّبح ومن ادرك من العصر. العصر ركعة قبل أن تغرب الشمس فقد ادرك العصر.

اس مدیث کی روشی میں ائمہ ثلاثہ امام مالک ، امام شافعی اورامام احمد بن حنبل رجم الله کا مسلک ہیہ ہے کہ جس کوعصر کی ایک رکعت قبل غروب شمس مل گئی پھراس نماز کے دوران ہی سورج غروب ہوگیا اس نے نماز پوری کر لی تو وہ نماز سجے ہوگئی۔ای طرح صبح کی نماز میں بوت طلوع شمس بھی یہی مسئلہ ہے، لیکن امام ابو حنیفہ سے خزد کی فجر میں بیمسئلہ ہیں ہے بلکہ اگر دوران نماز سورج طلوع ہوجائے تو نماز فاسد ہوجاتی ہے۔حضرات صاحبین یعنی امام ابو یوسف اورامام محمد بھی اس قول میں امام صاحب کے ساتھ ہیں۔

البتہ شیخین یعنی امام ابوحنیفہ اورامام ابو یوسف کے نز دیک بیہ نمازنفل ہوجائے گی، بشرطیکہ بوقت طلوع درمیان نماز انتظار کرے اور بعداز طلوع دوسری رکعت بوری کردے، اگر چہ بیروایت شاذ ہے۔امام محمد کے نز دیک سی صورت سے نماز کو کمل نہیں مانا جائے گا بلکہ طلوع شروع ہوتے ہی اس کوخارج نماز قرار دیا جائے گا۔

حفیہ کی دلیل ہے ہے کہ چونکہ دوسری روایتوں سے عندالطلوع والغروب نمازوں سے ممانعت صراحة وارد ہے۔ چنانچہ بخاری شریف کی حدیث ہے:

لاتحروا(اى لاتقصدوا) بصلواة تكم طلوع الشمس ولاغروبها وقال صلى الله عليه وسلم اذاطلع حاجب الشمس فاخرواالصلواة حتى تغيب حتى ترتفع واذاغاب حاجب الشمس فاخر واالصلواة حتى تغيب (باب الصلواة بعدالفجر حتى ترتفع الشمس)

اور بیممانعت ایک علت پربنی ہے کہ سورج کے بجاریوں سے سی طرح مشابہت نہ ہو

جوڈو بتے اور نکلتے سورج کی پوجا کرتے ہیں۔اس کیے میم انعت اصولی درجہ اختیار کئے ہوئے ہے۔ برخلاف مدیث مندرجہ بالا سے متفادا جازت کے۔اس لیےاصولی طوریراس مئله میںایک اورانداز سےغور کرنا ہوگا کہ کسی بھی فرض نماز کانفس و جوب تواس نماز کا وقت شروع ہونے سے ہوجاتا ہے۔ مگروجوب ادااس نماز کوشروع کردینے پرہی ہوتا ہے۔ لینی جب شروع کردی تواب اس کا پورے طور سے ادا کرنا واجب ہوگیا۔ دوسری بات بیے کہ اگروفت کامل میں نماز شروع کر دی تو اس کی ادابھی کامل ہی واجب ہوگی اوراگر کوئی چیز اس ادا کے کمال کو باطل کرنے والی پیش آ جائے تو پینما زمکمل نہ مانی جائے گی۔اس کے برعکس اگر نماز کا آغاز کسی ناقص ونت میں ہواتو ظاہر ہے کہ وجوب ادابھی ناقص ہی ہوگا۔اب اگر وقت کے اندر کسی قتم کا مزید نقصان ہوجائے تو وجوب ادا پر پہلے ہی سے ناقص ہونے کی وجہ سے مزید کسی نقصان کااثر نہ ہوگا۔ لہذانماز کو کمل ماناجائے گا۔اس دومقد ماتی اصول کے مطابق اب دیکھئے نماز فجر کا کامل وقت بغیر کسی نقصان کے اس وقت تک ہے جب تک کہ سورج کاطلوع شروع نہ ہو،اب اگر قبل از طلوع نماز فجر شروع کی گئی تو ظاہر ہے کہ نماز کے لیے وقت کامل ملا۔اس لیے وجوب ادابھی کامل نماز ہی کی ہوگی۔اب اگر درمیان نماز سورج طلوع کرنے لگے تواس ادا کے لیے نقصان کا موجب ہوگا جو کامل واجب ہوئی تھی۔اس لیے نماز کوفاسد قرار دیاجائے گا۔اس کے برعکس نماز عصر کاونت کامل اس ونت تک ہے جب تک كەسورج كى روشنى متغيرىنە مو، جب روشنى مىل تغير آجا تا ہے، تو وقت ناقص شروع موجا تا ہے اس کیے اس وقت تک نماز عصر کومؤ خرکر نا مکروہ ہے اور بیناقص وقت بھی غروب آفاب پرختم ہوجا تا ہےاب اگر کی شخص نے دھوپ کی زردی میں تغیر آجانے پر نمازعصر شروع کی تو چونکہ وقت ناقص میں نماز کا آغاز ہواہے اس لیے وجوبِ ادابھی ناقص ہوگی اس صورت میں اگرونت کے قبیل، مزید کوئی نقصان لاحق ہوجائے تو پہلے سے ہی جو و جوب اداناقص ہے وہ اس نقصان مزید سے بھی ناقص ہی رہے گی۔اس کو یوں کہا جاسکتا ہے کہ ناقص آغاز اداکی ناقص تکیل ہور ہی ہے،اور ظاہر ہےاس کا نام تغیر نہیں لہذا نماز کوادا مان لیا جائے گا۔ باقی حدیث مذکورالصدر کے بارے میں حنیہ رہے ہیں کہ بلاشبراس سے نماز کی

صی ہی ستفاد ہے مگر قاعد ہ محدثین وفقہاء ہیہ ہے کہ اباحت وممانعت متصادم ہوتو ممانعت کور جمج دی جائے گی۔

اورائمہ ثلاثہ یہ کہتے ہیں کہ بلاشبہ ممانعت کا حکم عام اوراصولی ہے کیکن اس حدیث میں اجازت صرف معذورین کے لیے ہے۔ جیسے کوئی سونے والا اسی وقت بیدار ہو۔ یا پھر حدیث ایسے لوگوں کے لیے ہے جن پر پہلے نماز فرض نہیں تھی، اوروہ ایسے وقت نماز کے مکانی ہوئے جب کہ صرف ایک رکعت نماز کا وقت ان دونوں اوقات میں رہ گیا، جیسے بچہ بالغ ہویا مجنون کوافاقہ ہویا جا کہ مویا کوئی شخص اسلام قبول کر بے تواگر طلوع وغروب انتاب سے تبل ایک رکعت کا بھی وقت مل گیا تو پوری نماز کا مکلف قرار دیا جائے گا۔

(كذاقال النووي في شرح المسلم في باب من ادرك ركعتة "الخ) مربقول حفرت شاہ صاحبٌ حدیث کامحمل سب سے پہلے امام طحاوی اپنی کتاب میں لکھ چکے ہیں، پھر حیرت ہے کہ شوافع اس کواینے مسلک کی تائید میں بمقابلہ حنفیہ کیسے پیش کرتے ہیں جیسا کہ حافظ ابن حجرنے کیا ہے، کیکن حضرت شاہ صاحبٌ کا جواب عجیب ہے ادراگرچہ یہ جواب بالکل منفرداور نیاہے کیکن بلاشبہ اس قبیل کی تمام روایات کوحاوی ہے۔ حضرت شاُہٌ دیگرائمہ فقہ وحدیث کی طرح اس حدیث کی تشریح صرف اس کے الفاظ کے دائرے میں نہیں کرتے، بلکہ اس سلسلہ کی تمام روایات کے الفاظ کوملا کر پھرتشری کرتے ہیں توسکلہ بے فل وغش ہوجاتا ہے۔حضرت کی تشریح کا حاصل یہ ہے کہ بیرحدیث مسبوق کے بارے میں ہے جس کوامام کے ساتھ صرف ایک رکعت ملی ہوتو دوسری رکعت وہ ملا کر پڑھ لے۔اس کی نماز جماعت کے ساتھ پوری ہوجائے گی۔ باقی اس حدیث میں قبل طلوع الشمس ہے نماز فجر اور قبل الغروب سے نماز عصر مراد ہے نہ کہ بید دونوں او قات \_مگر مقصود حکم صرف یہی دونمازی نہیں ہیں بلکہ ہرنماز کا یہی حکم ہے جس کی تائید درج ذیل روایات سے ہوتی ہے۔ اول بخاری ومسلم کی روایت ہے.

عن ابى هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال من ادرك ركعتة من الصلواة فقدادرك الصلواة.

اس مدیث کو بخاری باب من ادرک من الصلواۃ رکعۃ کے تحت اور مسلم باب می ادرک رکعۃ من الصلواۃ فقدادرک تلک الصلواۃ کے تحت لائے ہیں۔ دوم مسلم شریف کی مدیث ہے:

عن ابى هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال من ادرك ركعة من الصلواة مع الامام فقد ادرك الصلواة.

امام مسلم اس حدیث کوبھی مندرجہ بالاباب کے تحت لائے ہیں، جس کا حاصل یہ ہے کہ ان کے نزدیک دونوں روایات کا منشا ایک ہی ہے اور بیرواضح ہے کہ دوسری روایات مسبوق کے بارے میں ہیں۔

سوم ابودا وُدشريف كى حديث ہے:

باب الرجل يدرك الامام ساجداً اكيفيت يصنع ؟قال رسول الله صلى اللّه عليه وسلم اذاجئتم الى الصلواة ونحن سجود فاسجدواولاتعدوها شيئاً ومن ادرك الركعة فقدادرك الصلواة.

اس حدیث میں حسب تشریح محدثین رکعت سے مراد رکوع ہے اور یہ حدیث بھی ندکورہ دوسری حدیث کی طرح مسبوق کے بارے میں ہے۔

توجبان تینوں روایتوں کا تعلق جماعت میں شامل ہونے والے مسبوق سے ہے قو مدیث مجوث عنہا بھی اسی سے متعلق ہے نہ کہ فجر وعصر کے اوقات سے ۔ اور اس بات کا قرینہ یہ بھی ہے کہ امام مسلم مذکور ہُ بالا پہلی اور دوسری حدیث کے ساتھ اس حدیث کو بھی اسی باب کے تحت لائے ہیں جس کا تذکرہ سطور بالا میں آچکا ہے یعنی باب من ادرک رکعة من المصلواة فقد ادرک تلک الصلواة . جس کے معنی یہ ہیں کہ امام مسلم ان تینوں حدیثوں کا محمل اور مدلول ایک ہی قرار دے رہے ہیں۔

ابرہ گئی ہے بات کہ بیمسکلہ تو ہر نماز کے لیے ہے تو پھراس حدیث میں فجر اور عصر کا ہی کیوں ذکر فرمایا گیا تو حضرت شاہ صاحبؓ نے اس کا جو جواب دیا ہے اس کا حاصل ہے ہے کہ اس کی گئی وجوہ ہوسکتی ہیں: (۱) ممکن ہے کہ بیر حدیث اس دور کی ہو جبکہ دونمازیں یعنی فجر اور عصر فرض تھیں باقی یہ بات کہ پھر ابو ہریر اُٹ نے اس کومرسلا بات کہ پھر ابو ہریر اُٹ نے اس کومرسلا روایت کیا ہوادران کے اور آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے درمیان اور صحابہ کا داسط ہو۔

را) آخروقتِ نمازاتفاقی اوراجماعی طور پرصرف ان ہی دونمازوں کا ہے۔ بقیہ نمازوں کا ہے۔ بقیہ نمازوں کا ہے۔ بقیہ نمازوں کے آخراو قات مختلف فیہا ہیں۔

میروں کے خراوقات کی پہپان ہوتی اور سے آخراوقات کی پہپان ہوتی ہوتی ہورنددیگر نمازوں کے آخراوقات کی پہپان ہوتی ہورنددیگر نمازوں کے اختیام اور آخروقت کی پہپپان صرف اہل علم اور دقیقہ نج حضرات کو پہنچنے لگتے ہیں تو ہرا یک اس بات میں ہوتی ہے۔ ان دونوں نمازوں کے اوقات جب انہا کو پہنچنے لگتے ہیں تو ہرا یک اس بات کو بخوبی جان لیتا ہے، ای وجہ سے بطور خاص ان ہی نمازوں کا ذکر فر مایا گیا۔ اگر چواس تھم میں اور نمازیں بھی شریک ہیں بیدا یہ ای ہے جیسے قرآن تھیم میں فر مایا گیا ہے:۔

وَسَبِّخ بِحَمْدِ رَبِّکَ قَبلَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوْبِ (سورهٔ قَ)

البته حافظ ابن جمرني بيهت سے ايک روايت نقل کی ہے اگر اس کوسا منے رکھا جائے تو

ماری پیش کردہ بیشرح کے حدیث سے مرادم سبوق ہے نہ چل سکے گی۔ کیوں کہ اس روایت
کے الفاظ مین :

من ادرك من الصبح ركعة قبل ان تطلع الشمسُ و ركعة بعد ما تطلع الشمس فقد ادرك الصّلواة. انتهى.

کین میں نے بیہی کی سنن کری میں تلاش کیا بیروایت کہیں نہیں ملی ۔اور غالبًا بہی وجہ کہ قاضی شوکا فی نے نیا الاو طار میں اس روایت کو حافظ کے حوالے سے لیا ہے نہ کہ بیبی کے حوالہ سے اور میں یہ بچھتا ہوں کہ حافظ سے سہو ہوا ہے کہ اس کو مواقیت کی بحث میں لائے بلکہ بیا یک دوسری حدیث ہے، فجر کی دور کعتوں کے بارے میں آئی ہے اور امام رازی نے اس کے جملوں میں حد سے زیادہ اختصار کیا ہے ور نہ روایت کے اصل الفاظ یہ بیس میں بلکہ اصل کے جملوں میں حد ہے جس کو تر فدی نے حضرت ابو ہریں اللہ سے مرفو عاروایت کیا ہے۔

مَن لَم يُصَلِّ رَكَعتَى الفَجرِ فليُصَلِّهَا بَعد مَا تطلع الشَّمسُ انتهى.

بیساری بحث فیسض الباری جلد دوم ۱۸ است شروع ہوتی ہے، تفصیلات وہاں پردیکھی جاسکتی ہیں۔

خبرمتواتر کی حقیقت اوراس کی تعریف کے سلسلہ میں اہل اصول نے مختلف تعبیرات اختیار فرمائی ہیں جس کا جامع ترین خلاصہ وہ ہے جس کی نسبت سید شریف علی جرجانی کی طرف کی جاتی ہے اور وہ یہ ہے۔

جس کے روایت کرنے والے ہرزمانہ کے اندراتی بڑی تعداد میں موجود ہوں کہ عادۃ استے لوگوں کا جھوٹ پر متفق اور مجتمع ہونا محال ہواور تعدادِ رواۃ کی بیصورتِ حال از اوّل تا آخر ہر دور میں رہی ہو۔ جیسے حدیث: مَن کَذبَ عَلَیَّ مُتَعَمّداً فلیتبو اَ مقعدۂ مِن النَّا وَ حَرْمِ دور میں رہی ہو۔ جیسے حدیث: مَن کَذبَ عَلَیَّ مُتَعَمّداً فلیتبو اَ مقعدۂ مِن النَّا وَ اللَّهُ عَنْم کے ایک جم غفیر نے روایت کیا ہے کہ جن کی تعداد بعض حضرات جالیس بتلاتے (۱) ہیں اور بعض باسٹھ۔ اور ان میں عشرہ مبشرہ بھی ہیں۔ پھریہ تعداد آگے بڑھتی ہی جل گئے۔ ، ،

مرحفرت شاہ صاحبؒ نے اس مسکلہ پر جو تحقیق پیش کی ہے وہ پنی برحقیقت ہونے کے باوجود نا دراور بے مثال ہے۔ سابق میں اس طرح کی تعریف تقسیم کی نے بھی نہیں کا ہے۔ اس سے واضح ہے کہ امام العصر حضرت شاہ صاحب کوعلم حدیث میں اصولی اور فنی اعتبار سے کس قد ربصیرت اور مہارت حاصل تھی۔

حضرت شاہ صاحبؓ نے اکفار الملحدین میں اس کولکھا ہے اور پھر بعد میں ان کے تمام منعسبین نے اپنی اپنی کتابوں میں اس کوان کے ہی حوالہ سے لیا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:۔

(۱) تسواتسر اسناد: سیدشریف علی جرجاتی کے حوالہ سے خبر متواتر کی جوتعریف ادبر ذکر کی گئی ہے اس کو حضرت شاہ صاحب تواتر اسناد کا نام دیتے ہیں۔

(۲) محد ثنین کے طرز پر بہت می سندوں کالانا تو الگ رہا، اس طرز کی ایک سند بھی نہ (۱) فتح الباری میں ہے کہ میح اور حسن کے ساتھ تمیں صحابہ کرام (رضوان الله علیم) سے مروی ہے لیکن بیراویوں کا قول ابن ملاح کا ہے ۔ بعض حضرات سرے زائد حضرات صحابہ کواس کا راوی بتلاتے ہیں (الرسلة فی فتی اصول الحد یث للسید شریف علی جرجائی المنسلکة بالجامح التریذی و مشکلوة) ہو، کین اوّل ہے آخر تک طبقہ در طبقہ تل ہو۔ جیسا کہ قرآن پاک کا تواتر ہے۔ یہ قرآن ہارے پاس بعینہ وہ کی ہے جس کو نبی کریم میں گئے ہے۔ حضرات صحابہ نے لیا اور آپ علی ہے گئے ہے کہ بذریعہ حضرت جبریاں امین بصورت وتی پہنچا۔ اس میں ایک حرف کی بھی کی بیشی نہ ہوئی گر ہمارے پاس اس قرآن کریم کے لیے آل حضرت علی ہے گئے تک فلاں از فلاں کی سند نہیں ہے۔ بلکہ یہ ہے کہ ہر دور میں مشرق سے مغرب تک لا کھوں کروڑوں انسان سینوں اور سفینوں میں محفوظ کے رہے اور قراءت و تلاوت کرتے رہے ای طرح ہم تک پہنچا، اور ہم سے دوسروں تک پہنچ رہا ہے۔ یہ ایک ایسی حقیقت ہے کہ جس کا دوست دشمن کوئی بھی از کارنبیں کرسکا، توای کانام تواتر طبقہ ہے۔

ازگارنبیں کرسکا، توای کانام تواتر طبقہ ہے۔

(۳) توات عمل ال میں بی محد مین بے مطابی با فاعدہ بہت نامدی تو نہ ہوں لیکن کی بات پر آنخضرت میں ہے وقت سے لیکر آج تک تسلسل کے ماتھ آجی آوی عمل کرتے آرہے ہوں کہ جن کا کسی غلط یا جھوٹے کام پراس طرح عمل کرنا ممکن نہ ہوجیے وضو میں مسواک کی سقت ، جج کے موقعہ پر نمازوں میں جمع تقدیم وجمع تاخیر، ای طرح نمازوروزہ کی ہیئت ونوعیت وغیرہ۔

رم) نہ واتر قدر مشترک :اس کوتواتر معنوی بھی کہا جاسکتا ہے، جس کے معظ یہ ہیں کہ راویوں کے الفاظ وتعبیرات ایک دوسرے سے مختلف ہوں، حتی کہ بیان کردہ واتعات میں بھی اختلاف ہولیکن اس کے باوجودایک بات ان سب میں قدر مشترک کے

طور پرموجود ہوجیے جودِ جاتم کہ اس سلسلہ میں مختلف واقعات منقول ہیں اور کوئی ایک بھی واقعہ یا کہ وہ واقعہ یا کہ اس سلسلہ میں مختلف واقعات منقول ہیں اور کوئی ایک بھی واقعہ یا اس کے الفاظ متواتر نہیں ۔ گرسب کو ملانے سے بیہ بات مشتر ک طور پر نکلتی ہے کہ وہ بہت بڑائی اور دادود ہمش کرنے والا تھا۔ آل حضرت مِن اللہ اللہ کے ملی مجزات کی بہی نوعیت کے اللہ میں ا

ے کہ تواتر اسناد کے ساتھ شاید ہی کوئی معجزہ ثابت ہولیکن ان سب سے بطور قدر مشترک میہ ٹابت ہے کہ آنخضرت مِن اللہ کے خوارق عادات کا ظہور ہوا ہے (۱)۔

بخاری شریف کی مشہوراور پہلی حدیث انما الاعمالُ بالنیّاتِ میں شارحین نے طویل درطویل بختیں کی جیں اور اس کے مطلب کو واضح کرنے کے لیے مختلف النوع الفاظ کو بطور , , بالنیّات، کے متعلق بہ کے مقدر مانا ہے، جس کا تذکرہ حافظ ابن تجرف بایں الفاظ کیا ہے:۔ فقیل تُعتبر وقیل تُکمل وقیل تُصحّ وقیل تُحصلُ وقیل تستقرُ .

(فتح البارى ج ا ص ١١)

پھرالفاظ مقدرہ کے اختلاف کی بنیاد پرشوافع کے مابین بھی ہے صدیث معرض بحث میں آئی اور ہرایک نے اپنے مسلک کی تائید ہیں قوت صرف کی لیکن حضرت امام العصر کشمیریؓ کا فرمانا یہ ہے کہ اس مباحثہ اورطویل تقریروں کا غرض شارع (علیہ السلام) سے کوئی تعلق نہیں ہے کیوں کہ اس حدیث میں مسائل فقہیہ بتلا نے مقصود نہیں ہیں بلکہ سادہ انداز میں بہ آگاہی مطلوب ہے کہ اللہ کے زد کیے اعمال کا اعتبار نیت کے مطابق ہوتا ہے۔ اگر ظاہر میں کسی نیک عمل کوکرتے وقت ارادہ قابی اور دلی نیت فیر کی ہے تو وہ فیر ہے اورا اگر نیا ہر میں کسی نیک عمل کوکرتے وقت ارادہ قابی اور دلی نیت فیر کی ہے تو وہ فیر ہے اورا اگر شیاعت یا دنیاوی امر میں دشمنی کی بنیاد پر انتقام لیمنا ہے یا مالی غنیمت مقصود ہے اسی طرح شجاعت یا دنیاوی امر میں دشمنی کی بنیا د پر انتقام لیمنا ہے یا مالی غنیمت مقصود ہے اسی طرح قبول ہو نگے ۔ بلکہ مزید گناہ ہوگا کہ اعمالِ صالحہ کوارادہ و نیت کی گندگی سے ملوث کردیا۔ قبول ہو نگے ۔ بلکہ مزید گناہ ہوگا کہ اعمالِ صالحہ کوارادہ و نیت کی گندگی سے ملوث کردیا۔ پھر چونکہ نیتوں کے اخلاص میں قوت وضعف اور زیادتی کی گندگی سے ملوث کردیا۔ پھر چونکہ نیتوں کے اخلاص میں قوت وضعف اور زیادتی کی گندگی سے موث کی مراتب پھر چونکہ نیتوں کے اخلاص میں قوت وضعف اور زیادتی کی کے کی اظ سے فرق مراتب

بر پر میدوں سے موں میں وقت میں بھی عنداللہ فرق مراتب ہوگا۔ عدیث ہوتا ہاں کے مناسب اعمال کے درجات میں بھی عنداللہ فرق مراتب ہوگا۔ عدیث کی اس مادہ آنٹر تک کے بعد ظاہر ہے بھر کسی کمی تقریر کی ضرورت نہیں رہتی۔ (فی العبر بس مندر ماحث کے بعد ظاہر ہے بھر تک سے واضح ہے کہ وہ اس حدیث میں لفظ تُعتبُ رُک مقدر مانے کوچی بچھتے ہیں جیسا کہ حافظ ابن کیٹر اور شخع کو الدین بن عبدالسلام نے مانا ہے (۲)،،

<sup>(</sup>۲)قال السحافظ في الفتح وقال ابن عبد السلام الجملة الاولى(اى الحديث المذكور) لبيان ما يعتبر من الاعسال والشانية (وانسالكل اصري مانوى) لبيان ما يترتب عليها. (فتح البارى، ص: ۱۲. جلد اوّل المطبعة الكبرى الميرتيه بولاية مصر: ۱۳۰۰ه)

ایک حدیث میں ارشادفر مایا گیا: لیس منا مَن لَمْ یتغن بالقرآن ہم میں سے نہیں ہو وہ فض جوقر آن پاک کے ساتھ تغنی نہ کرے۔ اس تغنی کے معنی بر بنائے احتیاط یہ لیے گئے کہ قرآن کی مے ذریعے اپنے اندر غنائے نفس پیدانہ کرے وہ ہم میں نہیں ہوتے ہے۔ لیکن الفاظ کی لغوی تحقیق اور جملہ کو مجموعی ترکیب سے یہ معنی بخو بی منطبق نہیں ہوتے بلکہ دیکھنے شنے والے کو پچھ تکی محسوس ہونے گئی ہے۔

حضرت شاہ صاحب نے ان کے معنی مراد بالکل مختلف انداز سے بتلائے کہ جوشی قرآن کیم کواپے غنا (خوش آ وازی) کی جگہ نہ کردے وہ ہم میں سے ہیں ہے۔ لہذا ہرانیان کو چاہے کہ گانے کے بدلے قرآن پاک کے ذریعے اپنے دل کوراحت بخشے، آ گے حضرت فرماتے ہیں کہ بیانیانی طبیعت کی خصوصیت ہے کہ جب وہ مغموم وافسر دہ ہوتا ہے تو دھیان کی طرف مائل ہونے لگتا ہے۔ تو شریعت مطہرہ نے تعلیم دی ہے کہ ایسی حالت میں مجمع کی طرف مائل ہونے لگتا ہے۔ تو شریعت مطہرہ نے تعلیم دی ہے کہ ایسی حالت میں محمد کی ایسی حالت میں کہ کے کہ ایسی حالت میں کی میں کون قلب اور راحت کا سامان بجائے گانے کے قرآن سے حاصل کیا جائے (ا)۔

جس کی تشریخ اس طور پر مجھنی چاہیے کہ فطری طور پر جس طرح انسان کی طبیعت خوب صورتی، خوشبووں اور خوش ذا نقہ چیزوں کو مرخوب رکھتی ہے۔ اس طرح سلیم الطبع انسان خوش آ وازی کو پہند کرتا ہے اور خاص طور پرغم والم کی حالت میں میلان طبع اس طرف ہوتا ہے کہ کسی خوش آ واز نفہ کوس کر طبیعت بہلائی جائے۔ حدیث پاک نے اس فطری جذبہ کی رعایت سے جوفر مایا اس کا خلاصہ بیقر اردیا جا سکتا ہے کہ جوابی ذوتی غنا کوقر آن میں استعمال نہ کرے بلکہ اس کی بجائے تسکین و وق دوسرے گانوں اور نغموں سے کر موہ میں استعمال نہ کرے بلکہ اس کی بجائے تسکین و وق دوسرے گانوں اور نغموں سے کر موہ میں سے بیس ہے۔ سبحان اللہ کتنی عجیب تشریح ہے۔

قرآن وحدیث میں غور وفکر کرنے والوں کو مختلف النوع سختیوں سے سابقہ پڑتا ہے۔ جن کو ہردور کے ممیق النظر ماہرین علم وفن نے سلجھانے کی کوشش کی ہے اور یہ کوشش ابھی جاری ہے۔ جن کو ہردور کے ممیق النظر ماہرین علم وفن نے سلجھانے کی کوشش کی ہے اور یہ کوشش ابھی جاری ہے دیکن حضرت شاہ صاحب کا طرز اس باب میں ایسا حقیقت پسندا نہ ہے کہاں سے نہ صرف یہ کہ کوئی الجھا وَ ہا تی نہیں رہتا ہے بلکہ ایک طرف تو مناسب موقع بات

<sup>(</sup>۱) نیض الباری مین: ۱۷ جلد سوم -

بن جاتی ہے، دوسری طرف روایات کے درمیان تطبیق ہوجاتی ہے، تیسرےاس ذیل کی مزید کچھ باتیں سامنے آ کراضافہ علمی کا سبب بنتی ہیں۔

مثلًا د کیھئے جامع تر مذی، مندا بی داؤد، منداحم،مند حاکم بھیح ابن خزیمہ اورسننِ دارقطنی میں ایک حدیث مختلف حضرات صحابه مثلاً ابن عباس، ابو ہریرہ، بریدہ، ابومویٰ ابوسعید، جابر، عمروبن حزم، براءابن عازب اورانس رضی الله عنهم اجمعین ہے مروی ہے۔ تر مذی نے حضرت ابن عباس کی روایت کولیکر اس کی تحسین کی ہے جس میں پیے ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بیت اللہ کے پاس جریل نے دومرتبہ یعنی دودن امامت کی اور پہلی مرتبہ میں اوّلا ظہر کی نماز پڑھی، اس کے بعد حدیث میں عصر، مغرب،عشاءاور فجر کا اوّل اوقات بنج گانہ میں، پھر دوسرے دن کی یانچوں نمازوں کی آ خراد قات بنج گانہ میں امامت کا تذکرہ ہے تو اس حدیث کے بارے میں حضرت شاہ صاحبٌ نے ایک سوال وجواب نقل کیا ہے۔ سوال یہ ہے کہ حضرت جریل نے امامت کے لیے آغاز نمازظہرے کول کیا۔ نماز فجرے کول نہیں کیا۔ جب کہ شب معراج میں مہلی فرض نماز نمازِ فجر ہی تھی اور بقول صاحب سیرت محمد بن اسحاق، حضرت جریل شب معراج میں مبیح کے وقت ہی نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے پاس آئے تھے ،تو اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ اس وقت آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم استراحت فرمار ہے تھے۔اس لیے

حفرت جریل نے بیدار کرنامناسب نہیں سمجھااور پھرظہر میں آکرامامت کی۔

اس کے بعد حفرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ یہ غلط ہے اور جواب دینے والے پر
اصل بات واضح نہیں ہے بلکہ حقیقت واقعہ خلط ملط ہوگئ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ آتحضرت صلی اللہ علیہ وسلم لیلۃ المعریں کی صبح سو محنے سے لیکن بعض راویوں نے لیلۃ المعریں ہی کو لیلۃ المعریں کی صلی اللہ علیہ وسلم لیلۃ المعراح ) بتلا دیا۔ حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ چونکہ آل حضرت مسلی اللہ علیہ وسلم شب معراح سے پہلے ہی سے فجر اور عصر کی نماز پڑھتے سے ۔ اس لیے آپ کوان نمازوں کی تعلیم دیئے جانے کی ضرورت نہیں تھی۔ چنانچے سیحیین میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جبری قراء کوان نمازوں کی تعلیم دیئے جانے کی ضرورت نہیں تھی۔ چنانچے سیحیین میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی جبری قراء

ت کو جنات نے سناتھا۔ بہر حال اس پر تمام علاء کا اتفاق ہے کہ آپ نماز فجر وعصر پڑھا کرتے تھے۔البتہ اختلاف اس بات میں ہے کہ وہ دونوں قبل معراج فرض تھیں یانفل۔ اکثر حضرات نفل ہی کہتے ہیں۔ لیکن میں کہتا ہوں کہ جب معراج سے قبل اور بعد إن نمازوں کی بیسال نوعیت رہی تو پھرنفل اور فرض کا فرق کیوں قائم کیا جائے۔

نیز حافظ محاد الدین ابن کثیر الدمشقی کہتے ہیں کہ آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے شب معراج میں آسان پر جاتے اور آتے بیت المقدس میں نماز پڑھی تھی، جاتے وقت تحیة المسجد تھی، اور آنے پرنماز فجرتھی۔

اور یہ جوبعض روایات میں ہے کہ جبر میل علیہ السلام نماز فجر کے وقت آئے تھے جیسا کہ دارقطنی نے ایسی روایات کی تخری کی ہے، میر بنز دیک اس میں راوی کا وہم ہے اور اس کے یہاں حضرت جبریال کی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تعلیم نماز اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مدینہ کے ایک آ دمی کو تعلیم نماز (جس کا تذکرہ مسلم و تر مذی وغیرہ کی احادیث میں ہے) کی بات خلط ملط ہوگئی ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس آ دمی کو جونماز کی تعلیم دی تھی۔ دمی تھی۔ اس میں بلاشبہ سب سے پہلے نماز فجر ہی تھی۔

(حفرت ثاہ صاحب کی بیتقریر المعرف الشبذی علیٰ جسامع التومذی ص۸۸مطبوعہ کتب خاندر حیمیہ دیو بند میں موجود ہے)

حفرات! حسب تذکرهٔ سابق مختفرونت میں بطورنمونه چندمسائل کی ہی بحث پیش کرسکا ہوں۔ورنه مسائل تو بہت ہیں جن میں حضرت امام العصر قدس سرہ کی اسی طرح ناور تحقیقات موجود ہیں۔مثلاً:

(۱) متحاضه کی وضو ہر بن گانه نماز کے لیے ہے یا اس نماز کے وقت کے لئے۔ (۲) مجد میں تھوک کا مسئلہ (۳) حدیث ذوالیدین (۳) مغرب کی فرض نماز سے پہلے نماز کی بحث۔ (۵) اقتداء السفتر ض خلف المتنفل. (۲) اقتداء السفائم خلف السقاعد. (۷) دفع یدین. (۸) قرأت فاتحه خلف الامام. (۹) جسمعه فی السقوی درا) فیض الباری جلد دوم میں ص ۱۳۳ پر اسرار صلوٰ ق کی عجیب وغریب بحث۔ السقوی درا) فیض الباری جلد دوم میں ص ۱۳۳ پر اسرار صلوٰ ق کی عجیب وغریب بحث۔

(۱۱) السرهن مركب ومحلوب كى تحقيق. (۱۲) صوم داؤدى كوكروه كين كارداور مفيد بحث ـ (۱۳) انبياء كيم السلام اورشهداء كى حيات كى بحث ـ (۱۴) جهنم ميں عورتوں كى كثرت والى حديث پر كلام ـ (۱۵) يا جوج ما جوج اور سنة ذوالقر نين كى تحقيق ـ (۱۲) ايمانِ فرعون كى بحث ـ (۱۷) قضاءُ القاضى بشهادة الزوركا مسئله ـ (۱۸) امام ابوحنيفة كى طرف منسوب قول, الايمان لايزيد و لاينقص "كى تحقيق ـ

اور بیفهرست بھی محض بطور نمونہ ایک کتاب پر سرسری نظر ڈالنے کے بعد ہے۔ورنہ اگر مکمل فہرست تحقیقات انوری کی بنائی جائے تو ایک مستقل کتاب تیار ہوجائے گی۔اسلئے سردست ای مشہور عربی شعر پر رخصت جا ہتا ہوں ۔

اولئِکَ ابَائِی فَجِئْنِی بِمِثلِهِمْ ﴿ إِذَا جَمَعَتُنَا يَاجَرِيْرُ المَجَامِعُ لَيُ اللَّهِ الْمَجَامِعُ لَك ليكن جہال اپنے آباء پرفخر ہے وہیں اس كا قلق بھی ہے كہ ہم ندا مُلَع علوم سجھنے كى المِست ركھتے ہیں اور ندذوق، كاش اليانہ دوتا۔

# حضرت شاہ صاحب ؓ (لاز ہندوستان کی تحریک آزادی

لأ: جناب مولا ناسير محبوب رضوى ديوبند

کچر بجیب ساعنوان معلوم ہوتا ہے، جو خص سرایاعلم فضل ہواور جس کے شب وروز دری و تدریس کی مصروفیتوں اور علمی مسائل کی گرہ کشائیوں میں گزرے ہوں، اس کا فارزار سیاست کی ہنگامہ خیزیوں میں حصہ لینے کی مثال بہت کم ملتی ہے۔ علمی وعملی کمالات میں جو چیز حضرت شاہ صاحبؓ کوان کے معاصرین میںمتاز کرتی تھی، وہ مختلف علوم . ونون میںان کی جامعیت تھی ۔علوم شرعیہ وعقلیہ میں کوئی علم ایسانہیں جس میں انہیں کمال ادرمهارت تامه حاصل نه مو، ضبط وا تقان، وسعت مطالعه، دفت نظر، جدت فكر، كثرت معلومات، ذ كاوت و ذ مانت ، فهم و فراست، تبحرعكم اوراستحضار مين و ه بلا مبالغها يي نظير آپ تھے۔علاء متقدمین ومتاخرین میں ایسی جامع شخصیتیں شاذونا در ہی یائی جاتی ہیں۔ایک ہوتا ہے با کمال اور ایک ہوتا ہے جامع الکمالات ۔ با کمال سے اگر اس کا کمال چھین لیا جائے تو بجراس کی شخصیت میں بچھ باقی نہیں رہتا مگر جامع کمالات کا کوئی وصف یا کمال اگراس سے جدا کرلیا جائے تو دوسرے کمالات کے سبب سے اسکی شخصیت پھر بھی متاز اور نمایاں رہتی ے۔ شاہ صاحبٌ اس طرح کی گوہر شب جراغ اور جامع کمالات شخصیت تھے، وہ اگر محدث نہ ہوتے تب بھی بہت بچھ ہوتے اورعلم ونن میں ان کا اسم گرا می سرفہرست ہوتا۔ شاہ صاحبؓ نے اپنی اعلی تعلیم کے آخری مراحل دار العلوم دیو بند میں طے کیے تھے۔ جہاں ان کے ذہن وَفکر برآخری نقوش شیخ الہند حضرت مولا نامحود حسن کے فیضانِ

علمی کے ثبت ہوئے تھے، جن گاتح یک آزادگی ہندوستان کی سیاسی تاریخ کا ایک روش اور جلی عنوان ہے، یچر یک ''ریشی خطوط'' کے نام سے موسوم ہے جس سے ہندوستان کا ہرلکھا پڑھا شخص واقف ہے، ہندوستان کے نامور عالم اور حضرت شخ الہند کے شاگر درشید مولانا مناظر احسن گیلائی مرحوم نے دار العلوم دیو بند میں اپنے زمانہ طالب علمی کی ایک دلچیپ سرگزشت'' دار العلوم دیو بند میں بیتے ہوئے دن' کے عنوان سے بیان کی ہے۔ مولانا گرشت '' دار العلوم دیو بند میں بیتے ہوئے دن' کے عنوان سے بیان کی ہے۔ مولانا گیلائی کلصتے ہیں کہ:

ایک دن میں حضرت شیخ الہند کی خدمت میں حاضر ہوااور حضرت کے سیاک مسلک کے بارے میں دریافت کیا، جب میں اپنی بات پوری کر چکا تو دیکھا کہ حضرت پرایک خاص کیفیت طاری ہے، اپنے استاذ حضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتو گی کا ذکر کرتے ہوئے فرمابا کہ حضرت الاستاذ نے دارالعلوم دیو بندکو کیا درس دیا۔ تدریس اور تعلیم وتعلم کے لیے قائم کیا تھا؟ جہاں تک میں جانتا ہوں کہ ۱۸۵ء کے ہنگا ہے گی ناکا می کے بعد سیارادہ کیا گیا تھا کہ کوئی ایسا مرکز قائم کیا جائے جس کے زیر اثر لوگوں کو تیار کیا جائے تا کہ کہ ۱۸۵ء کی ناکا می کی تلافی کی جائے۔

میں نے اپنے لیے ای راہ کا انتخاب کیا ہے جس کے لیے حضرت الاستاذ نے دار العلوم دیو بند قائم کیا تھا۔،، (ماہنامہ دارالعلوم دیو بند، مارچ ۱۹۵۳ء صفحہ ۳۲)

ہندوستان کے لیے آزادی کی جدوجہد کا بہی وہ شرارہ تھا جوحفرت شیخ الہند کے فیضانِ تربیت سے شاہ صاحب میں منتقل ہوااورعلوم وفنون میں غایت شغف وانہاک کے باوجودوہ شرارہ رہ رہ کر ابحر تارہا۔ان کی طالب علمی کا آخری دورجس ماحول میں بسرہوا تھا اس میں سیاست کے خارزار سے یکسران کا دامن کشاں رہنا مشکل تھا، چنانچ سیا کی حیثیت سے شاہ صاحب ہمیشہ جمعیۃ علاء ہند میں شامل اوراس کی مجلس عاملہ کے رکن رہاواراپ کر اس قدر مشوروں سے ہندوستان کی آزادی کے لیے جمعیۃ علاء ہندکی بصیرت افروز رہنمائی فرماتے رہے۔مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب مرحوم جمعیۃ علاء ہند کے سالانہ رہنمائی فرماتے رہے۔مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب مرحوم جمعیۃ علاء ہندکی شمولیت نہ اجلاس کواس وقت تک کامیاب نہیں سیجھتے تھے جب تک اس میں شاہ صاحب کی شمولیت نہ

ہو۔اکثرمشورے کے لیے مفتی صاحبؒ دہلی سے دیو بندتشریف لاتے رہتے تھے۔

تحریک شخ الہند کے نام سے بیسویں صدی عیسوی کے اوائل کا جو برطانوی حکومت کا سرکاری ریکارڈ سامنے آیا ہے اس سے بھی شاہ صاحب کی سیاس سرگرمیوں کی تقدیق ہوتی ہے کہ آل انڈیا نیشنل کا نگریس کی جدوجہد آزادی سے پیشتر علاء کی ایک جماعت موجود تھی جس نے ہندوستان کی تحریک آزادی کے لیے اپنے آپکووقف کر دیا تھا۔ پتح کی مضرت شخ الہند نے چلائی تھی ، کا نگریس کے قائدین ابھی سوکر بھی نہ اٹھے تھے کہ یہ جماعت مسافت کا بڑا حصہ طے کر چکی تھی۔ شاہ صاحب کی نسبت مذکورہ بالاسرکاری ریکارڈ میں کھا ہے کہ:

"مولوی انور شاہ جو مدرستہ دیو بند کے استاد اور نامور عالم ہیں جنگ بلقان کے زمانے میں انھوں نے , ہلال احمر،، کے لیے چندہ جمع کرنے میں بڑی سرگری سے کام لیا، وہ غیر ملکی مال کے بائیکا ہے کبھی حامی تھے، مولوی انور شاہ بھی اس سازش میں شریک تھے وہ مولانا محمود حسن کے ہمراہ حجاز جانے والے تھے، کیکن مولانا محمود حسن کے ہمراہ حجاز جانے والے تھے، کیکن مولانا محمود حسن کے اپنے بعد ہندوستان میں قیام کرنے پر باصرار انھیں روک دیا"۔ (تحریک شخ الہند: حدد دم۔ صفحہ: ۳۱)

حضرت شخ الهند کے سامنے تقسیم کارکایہ وہی طریقہ تھا جوحضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی نے اختیار فرمایا تھا، انھوں نے حضرت سید احمد شہید اور حضرت مولانا محمد اساعیل شہید یو اگریزوں کے خلاف مسلح جد وجہد کے لیے مامور کیا اور شاہ محمد اسحاق دہلوی کو درس و تدریس اور تعلم تعلم تعلیم کی مسند تفویض فرمائی تھی، تا کہ علمی اور سیاسی دونوں محاذوں کو تقویت پہنچی رہے، برطانوی سامراج کے خلاف بید اسپر نے ہمیشہ علائے دیوبند میں بیدار رہی ہواور انگریزی حکومت کی مخالفت میں دیوبندی علائے کا ایک طبقہ ہمیشہ پیش پیش رہا ہے سامراجی استحصال کے خلاف آواز بلند کرنے اور مسلمانوں میں تحریک آزادی کی روح پھو تکنے کی پاداش میں علائے دیوبند نے قیدوبند کی مصیبتوں کو ہر واشت کیا ہے اور اس طرح مردانہ واران کا مقابلہ کیا علی کہ دیوبند نے قیدوبند کی مصیبتوں کو ہر واشت کیا ہے اور اس طرح مردانہ واران کا مقابلہ کیا ہے کہ راہ حق سے بھی ان کے قدم نہیں ڈگر گائے۔ حضرت شاہ صاحب نے ہندوستان کی تحریک بونے کی راہ ہموار کی، ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، کے کہ زادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی راہ ہموار کی، میں تو کو کی کہ ترادی میں ہرادران وطن کے دوش بدوش میں برادران وطن کے دوش بدوش مسلمانوں کے شریک ہونے کی دوش بدوش میں ہونے کی دوش بدوش میں ہونے کی کی دوش ہونے کی کی دوش ہونے کی دوش ہو

اس زمانے میں مسلمان بحیثیت ایک قوم کے کا محریس میں شریک ندیتھ۔ پچولوگوں کوشرکت ے جواز میں شبہ تھا اور پچے لوگوں کا بی خیال تھا کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی تعداد ہندووں سے بہت کم ہے تعلیم اور دولت میں بھی مسلمان مندووں سے بیچیے ہیں اس لیے اگر مسلمان کسی متحدہ جماعت میں شریک ہو گئے تو ان کی ہستی پامال ہوجا ٹیگی ،ای خیال کا نتیجہ تھا کہ عرصے تک مسلمانوں کی پالیسی بیرہی کہ مسلمانوں کوا لگ رہ کراپی جماعتی تنظیم کرنی جائے۔ جعیة علاء ہند کے آمھویں سالانہ اجلاس میں جو دسمبر 1912ء میں حضرت شاہ صاحب کی زیر صدارت پیثاور میں منعقد ہوا تھا، اس عظیم الثان اور تاریخی اجلاس کے صدر کی حیثیت سے انھوں نے اپنے بصیرت افروز خطاب میں جہاں متعدداسلامی مسائل پر بحث کی ہے وہیں مسلمانوں کو برا دران وطن کے ساتھ شریک کار ہوکر ملکی سیاست میں پوری سرگرمی اور جوش عمل کے ساتھ جدو جہد کرنے کی برزور تلقین فرمائی ہے اورمسلمانوں کو جرائت مندانہ طور پرتحریک آزادی میں حتبہ لینے کی ہدایت کی ہے۔اس سلسلہ میں شاہ صاحبؓ نے آنخضرت عِلْقَالِم کے اسوؤ حسنہ سے استدلال کیا ہے اور اس معاہدے سے جو حضورا کرم عِلْمَیْلِمْ نے ہجرت کے فورا بعد مدینہ منورہ کے یہودیوں سے کیا تھا، یہ ثابت کیا ہے کہ ملک کے دفاع کے لیے اگر مسلمان غیر مسلم جماعتوں کے ساتھ مل کر سیاس جدوجہد میں حقبہ لیں گے تو ان کا بیمل صرف سیای نوعیت کا نہ ہوگا بلکہ اسلام کے تقاضوں کے مطابق بھی ہوگا۔اینے نطبۂ صدارت میں حضرت شاہ صاحب نے اس رہنما اصول کی جانب خاص توجہ دلائی ہے کہ کی حکومت سے آزادی عطا کیے جانے کی ہر گزنو قع نہیں رکھنی چاہے اس لیے کہ آزادی عطانہیں کی جاتی بلکہ وہ طاقت وہمت سے حاصل کی جاتی ہے۔ معامدة مدينه كاحوالددية موعشاه صاحب فرماياكه:

''معاً ہدہ کا بیموضوع بڑی اہمیت رکھتا ہے کہ ایک قوم دوسری قوم کا پورا پورا احترام کرے اور ایک دوسرے کی جان ومال، عزت و آبرو پر حملہ آور نہ ہو، ایذاد ہی کو حرام سمجھے اور اپنے ند ہب پڑمل کرنے میں آزاد ہو، گردوسروں کی ول آزاری نہ کی جائے'' (خطر بُردرات سنیہ) ہندوستان سے مسلمانوں کے تعلق کی گہرائی کو واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: " بندوستان جس طرح ہندو کا وطن ہے، اسی طرح مسلمانوں کا بھی وطن ہے،
اس کے بزرگوں کو ہندوستان آئے ہوئے صدیاں گزرگی ہیں، ہندوستان کے چتے چتے پر
مہلانوں کی شوکت کے آثار موجود ہیں، جوزبان حال سے مسلمانوں کی وطن سے مجت کی
شہادت دیتے ہیں، مسلمانوں کی موجود اسل کا تو خمیر ہی ہندوستان کی آب وگل سے بناہے،
اس لیے مسلمانوں کو ہندوستان سے ولیی ہی محبت ہے جیسی کہ ایک سے محب وطن کو ہونی
جائے "۔ (خطبہ مُدارت: منی وال

تکیف العقائد آبادی میں سلح اور نباہ کا ایک ہی راستہ ہے کہ ہر فدہب کے معتقدا پنے نہیں عقائد واعمال کی بجا آوری میں آزاد ہوں اور کوئی فریق دوسر نے فریق کی آزادی میں ظل انداز نہ ہو، لیکن میضروری ہے کہ اپنے اعمال کو اس انداز سے بجالائے کہ دوسرے کو تکلیف نہ پہنچے اور اسکے حقوق میں دست اندازی نہ ہو'۔ (خطبہ صدارت صفحہ دوسر)

خطبے کے آخر میں حضرت شاہ صاحب نے مسلمانوں کے اجتماعی تقاضوں کا جائزہ لیا ہے، چنانچہ ہندوستان میں دار القصاء کے نقدان اور اس کی شرعی حیثیت پر بحث کرتے ہوئے بتایا ہے کہ بہت سے ایسے امور ہیں جن میں شرعی فیصلے کی ضرورت ہے اور دار القصاء کے بغیروہ نافذ اور جائز نہیں ہو سکتے ، نکاح وطلاق اور خلع ومیراث کے بہت سے معاملات ہیں جن کے جاری اور نافذ کرنے کے لیے علماء کے ہاتھوں میں طاقت کا ہونا ضروری ہے اور اس کا داحد طل دار القصاء کا قیام ہے۔

ادران اود الدی دارد سنا دو این است المار می است الماری جانب بھی توجه دلائی شاہ صاحب نے خطبے میں اصلاحِ رسوم کے عنوان سے ان امور کی جانب بھی توجه دلائی ہے جن کے مسلم معاشر ہے میں جڑ پکڑ لینے سے مسلمان معاشی اور اقتصادی پریشانیوں میں گر گئے ہیں،ان میں شادی اور تی کی تنجی سمیں بڑکیوں کی شادی پر تلک لینے کی رسم ،سود پر قرض عامل کرنا،اوقاف کی تنظیم و تحفظ اور اوقاف کی آمدنی کا سیحے استعال وغیرہ امور شامل ہیں۔ عرض کہ شاہ صاحب کے خطبہ صدارت میں نہ صرف ملک کے سیاسی مسائل پر دوشنی غرض کہ شاہ صاحب سے خطبہ صدارت میں نہ صرف ملک کے سیاسی مسائل پر دوشنی

غرض کہ شاہ صاحب ؓ کے نظبہ صدارت میں نہ صرف ملک کے سیاسی مسامل پر روسی ڈال گئ ہے بلکہ مسلم معاشرے کے معاشی اور اقتصادی مسئلے پرمسلمانوں کو غور وفکر کی دعوت دی گئی ہے۔ بیسویں صدی کی تیسری دہائی میں مسلمانوں کی رہنمائی کے لیے جو چیزیں ضروری ہوسکتی تھیں ان سب کا پوری بصیرت کے ساتھ جائزہ لیا گیا ہے، اس کیے شاہ اجبؓ کا پیخطبہ ایک بڑی قیمتی دستاویز کی حیثیت رکھتا ہے۔

۱۹۳۰ء میں جب گاندھی جی نے نمک پر لگائے گئے محصول کے خلاف اپن تحریک شروع کی تو انھیں شاہ صاحبؓ کی رہنمائی سے بڑی مددملی تھی،اس کی تفصیل ہے ہے کہنک پرِلگائے گئے محصول کے خلا فعوام میں بڑی بے چینی یائی جاتی تھی اس محصول کوختم کرانے کے لیے گاندھی جی نے ایک متعلّ تحریک چلائی اوراس کے لیے گجرات کا دورہ شروع کیا، اس دورے کی آخری منزل گجرات کا ڈانڈی نامی گا وَں تھا،اس لیے بیہ دورہ ڈانڈی مارچ کے نام سےموسوم ہے، گاندھی جی نے استحریک کا آغازتو کردیا تھا مگران کی دلی خواہش یتھی کہان کے اس عمل کے لیے زہبی اورا خلاقی جواز ہونا جا ہیے، گاندھی جی کامعمول میقا کہوہ اینے ہرکام کے لیے ہرد ہے لینی ضمیر کی آواز کو بہت زیادہ اہمیت دیتے تھے جس کو اینے الفاظ میں'' ہردَے کی آ واز ،، سے تعبیر کیا کرتے تھے، چنانچیاس موقع پر بھی گاندھی جی ذبی خلش محسوں کررہے تھے اور ہردے کی آواز کے منتظر تھے کہ انھیں اخبارات کے ذریعے بیاطلاع ملی کہ ہندوستان کے ایک ممتاز عالم حضرت مولا نامحمد انورشاہ صاحبؓ نے لاہور میں''انجمن خدام الدین'' کے سالانہ جلے میں تقریر کرتے ہوئے پیغیبر اسلام مِٹاٹیکیٹا کی ایک حدیث بیان کی ہے جس میں تین چیزوں پانی، گھاس اور نمک کومباح الاصل بتایا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی حکومت پانی ، گھاس اور نمک پر فیکس نہیں لگا سکتی۔

اس زمانے میں شاہ صاحب کا قیام گجرات کے مدرسہ ڈابھیل میں تھا۔گاندھی جی ڈانڈی کی جانب مارچ کرتے ہوئے جب ڈابھیل کے قریب سے گزر نے حضرت مولانا حفظ الرحمٰن صاحب سیوماروگ اور مولانا مفتی عتیق الرحمٰن صاحب عثانی گاندھی جی سے ملنے اور مارچ میں شریک ہونے کے لیے پہنچے،گاندھی جی کومعلوم تھا کہ یہ دونوں حضرات شاہ صاحب کے شاگر دہیں گاندھی جی نے اضیں دیکھے کر کہا کہ ''آپ لوگوں کے استاذ مولانا محمد انورشاہ کشمیری نے نمک کے متعلق جو حدیث بیان کی ہے آپ اس حدیث کا انگریزی میں ترجمہ کر کمھے دیری نے نمک کے متعلق جو حدیث بیان کی ہے آپ اس حدیث کا انگریزی میں ترجمہ کر محمد دیری'۔ جب بیحدیث کا ندھی جی نے دیکھی تو آخیس بڑی خوشی ہوئی اور ہولے کہ اگر مجھے دیری'۔ جب بیحدیث گاندھی جی نے دیکھی تو آخیس بڑی خوشی ہوئی اور ہولے کہ

میں نے نمک سازی کے لیے جو تحریک شروع کی ہاں کے لیے میں چاہتاتھا کہ جھے کوئی روحانی اور باطنی مدد ملنی چاہیں، اس کے لیے مجھے بردی بے چینی تھی۔ میرا ہرد سے اطمینان کی علاق میں بے چینی تھی۔ میرا ہرد سے معلوم ہوا کہ علاق میں بے چین تھا، اب مولانا محمد انور شاہ تشمیری کی بیان کردہ حدیث سے معلوم ہوا کہ میرے اس کام کو پیغیمرا سلام میں چینے کی تائید حاصل ہے، اور میر سے ساتھ ایک بردی روحانی اور آمانی امداد شریک ہے۔ اب مجھا ہے کام کی سچائی کا بورا بورا یقین ہوگیا ہے۔

گاندهی جی اس کے بعد اس حدیث کا ترجمہ شاہ صاحب ہے حوالے سے اپنے انگریزی اور ہندی اخبار 'نیک انڈیا' اور' نوجیون' کے پہلے صنحے پرشائع کرتے رہے۔
اگریزی اور ہندی اخبار 'کیک انڈیا' اور 'نوجیون' کے پہلے صنحے پرشائع کرتے رہے۔
اگر چیشاہ صاحب کواپی علمی اور درس وتد ریس کی مصر وفیتوں کے سبب سے مملی طور
پرسیا می سرگرمیوں میں حصہ لینے اور سیاسی میدان میں تگ و تازکا موقع نہ اسکا مگر وہ اپنی دانش و تدبیر اور فکر ونظر سے ہندوستان کے سیاسی قائدین کی ہمشہ رہنمائی فرماتے رہے،
جیبة علاء ہند کے علاوہ مجلس احرار اسلام کے رہنماؤں کو بھی ہمیشہ شاہ صاحب کی فکری
بھیرت اور سرپرتی حاصل تھی اور جیسا کہ اوپر بیان کیا جاچکا ہے کہ جمعیة علاء ہند کے صدر
مفرت مولا نامفتی کفایت اللہ صاحب جمعیة علاء ہند کے اجلاسوں کو اسوقت تک کامیاب

#### ہندوستان کے نامورمجامدین آ زادی

نہیں جھتے تھے جب تک شاہ صاحبٌ شریک نہ ہوں۔

مولا ناظفر علی خان مولا ناسید عطاء الله شاه بخاری مولا ناطفر علی خان جودهری افضل حق مولا ناحیی الرحمان سیو باروی مولا ناخورالدین بهاری مولا ناحید الحنان بزاروی قاضی احسان احمد شجاع آبادی

یہ سب حفرات دین دسیاست کی بڑی بڑی خدمات انجام دے چکے ہیں۔ان میں اکثر حفرات شاہ صاحبؒ کے براہِ راست شاگر دیتھے اور چند جو ہا قاعدہ شاگر دہیں تھے وہ اُپ کے حلقہ علم وفکر میں زیرتر بیت رہ چکے تھے۔

## حضرت علامه شميري كاذوق سخن گوئي

لأ جناب مولانا محدابرا ہيم (ايم،اے) پروفيسر عربي كورنمنٹ ڈگرى كالج اسلام آباد شمير كاملِ شعر وادب انور شه كشمير بود الله خال دان سبب ماهر اواين محفلي برياكنيم مرد عالم بود فاضل، بود مرد نکته دان الله از وصف او کمال خویش را انشاکنیم فاری زبان کی مشہور کہاوت ہے , شعر مرا بمدرسہ کے بر دند ، ، اس مقولے کے پیش نظرعلاءاورشاعری دومتضاد شے خیال کی گئی ہیں۔غالبًا ایسا اس لیے ہے کہ شعروخن کے متعلق علاء کا نقطهٔ نظر قنوطی ، خشک اور بے لیک ہے۔علم تقشف اور عبوسیت کا مقتضی ہے جبکہ شعروخن سے منافرت کی ایک وجہ غالبًا یہ بھی ہوسکتی ہے کہ دینی انہاک انھیں اتن مہلت نہیں دیتا کہ بھی کبھار کتاب دل کا کھولکرمطالعہ کرسکیں فقہی جزئیات اورمسائل میں الجھاؤ م از کم ذوق بخن کے حق میں رکاوٹ ضرور بن جاتے ہیں۔ شاعرایک خیالی انسان ہوتے موے اپن ایک الی خیالی دنیا آباد کرتا ہے جواصلی وحقیق دنیا سے بدر جہا بہتر اور خوب صورت ہوتی ہے۔لیکن زندگی کی میسمیائی تصورعلم کے لیے نا قابل برداشت ہے۔وہ تو ظاہر کا دلدادہ ہے اور باطنیت اسے ایک آئے تھے ہماتی علاوہ ازیں علائے کرام قال اللہ وقال الرسول سے اتی فرصت نہیں یاتے کہ کتاب دل کی طرف توجہ کر سکیں۔ اس موقف کے اختیار کرنے کے سلسلے میں غالبًا علماء کے روبروشعر وشاعری کے متعلق قرآنی ندمت بھی رہتی ہوگی۔علامہا قبالؒنے اپنے اس مشہورشعرکے ذریعہ ب

نفلفی سے نہ ملا سے ہے خرض مجھ کو ہڑ یہ دل کی موت، وہ اندیشہ ونظر کا فساد عالم کو فساد نظر اور اندیشہ کہا تھا، لیکن میر سے خیال میں دل کی موت میں فلفی اور ملا دونوں شریک ہیں۔ دونوں کے جذبات ِلطیفہ سر داور بے کیف ہوتے ہیں۔ غالبًا اسی حقیقت کے پیش نظر کسی عالم نے کہا تھا۔ وَلُولا الشَّعُرُ بِالعلماءِ يُزرى ﴿ لَكُنتُ اليومَ اشعرَ من لبيهِ لين اگرشعرو تخن علماء كے ليے معيوب نه ہوتے تو آج ميں لبيد سے بھی زيادہ بڑا شاعر ہوتا۔ (لبيد سبعہ معلقہ كاسب سے مغلق اور گہرا شاعر ہے)

بہر کیف علاء دین کے شعرو تخن سے منا فرت کے جوبھی اسباب ہوں بیا مرواقعی ہے كهمولانا وبالفضل اوللينا حضرت علامه محمد انورشاه صاحب تشميري اس كليهيه يصضرورمشثني تھے۔آ پ اگرایک طرف دورِ حاضر کے جیدعالم دین ، مصنف ،مفکر زاہد ومثقی اور کا میاب مغىر دمحد ث اوراستاذ تھے، تو وہیں ذوق بخن بھی استاذِ ازل کی طرف سے ساتھ لائے تھے۔ حضرت مولا نا انورشاہ صاحب مرحوم نے مذہبی اور دین علم کی طرح ذوق سخن بھی ورثه میں پایا تھا۔ بقول ڈاکٹر قاری رضوان اللّٰہ صاحب مولا نا کے والد ماجد مولا نامعظم شاُہُ اور تین بھائی محمہ پاسین شاہ ،مولا نا سیف اللہ شاہ اور عبد اللہ شاہ فاری کے اچھے اور قادر الکلام شاعر تھے۔ایک طرف مولانا کی طبع رسااور دوسری جانب گھریلو ماحول دونوںمل کر شعروتخن کے حق میں سونے پر سہام کہ بن گئے۔اس لیے ہم مولا ناانور شاہ صاحب کشمیریؓ کو فامنل دینات وقرآن وحدیث کے ساتھ ساتھ فاصل ادب وشعر بھی یاتے ہیں۔آپ کے يهال الفاظ كا ذخيره وافي وكافي اور ذبن رساتها \_مولانا كوقر آني آيات، احاديث نبوي طِلْقِيَةٍ لِمُ اد تقتمی جزئیات کے ساتھ ساتھ عربی و فاری زبانوں کے بیشتر اشعار از برتھے۔موزونیت طبع کا بی عالم تھا کہ طویل سے طویل منظو مات فی البدیہہاور بےساختہ آپ کی زبان گوہر فثال سے منظوم ہوجایا کرتی تھیں۔

مولانا کی شاعری کا بیشتر حصه عربی و فارس میں طبع رواں کا بیحال تھا کہ ١٩٢٥ء میں جب والی وکن نظام حیدر آباد و ہلی تشریف لائے تو مولا نانے بندر واشعار کا ایک عربی قصیدہ فی البدیمہ منظوم کر دیا۔ یہ قصیدہ ۲۱ رو تمبر ۱۹۲۷ء کے اخبار مھاجے سر میں ، و ہلی میں شاکع موا۔ آپ کا ذوق اوب اور شخن گوئی اس قدر شدید تھا کہ بقول مولا نا از ہر شاہ صاحب موا۔ آپ کا ذوق اوب مولا نا اعز ازعلی امروہوی مرحوم نے نادیۃ الا دب کے نام سے دارالعلوم دیو بند میں ایک اوبی انجمن قائم کی جس میں اسا تذہ دارالعلوم دیو بنداور اہل ذوق

۔ اپنا کلام بلاغت نظام پیش کیا کرتے تو مولا نا بلا استثناءاں محفل کے میرمجلس ہوا کرتے تھے۔خودبھی اشعارقلم بند کرتے اور دیگراہلِ ذوق کوبھی ایسا کرنے کی ترغیب دیا کرتے تھے۔ایسے بہت کم حضرات ہوں گے جومولا نا قاضی زین العابدین سجادمیرٹھی کے نام ہے نا آشنا ہوں۔موصوف علمی حلقوں میں مثنوی مولا نا روم اور دیوانِ حافظ کی اردوشرح کے ذر بعہ کافی سے زیادہ نام بیدا کر چکے ہیں۔مولا نا کے زمانے میں قاضی صاحب دارالعلوم د یو بند میں طالب علم تھے۔ان ہی دنوں ا تفاق ہے سے سے الملک حکیم اجمل خانؓ دارِ فنا ہے ً دارِ بقا كوسدهار گئے تھے۔عالم اسلام خصوصاً مسلمانانِ ہندغم میں ڈوب گئے تھے۔انھوں نے حکیم صاحب کی وفات حسرت آیات پرعر بی میں ایک طؤیل مِر ثیہ لکھا۔اس کی اصلاح مولا ناانورشاہ صاحبؓ نے کی اور بہت سے اشعارا بی طرف سے خود بھی داخل کردیئے۔ ایک موقعہ پر قادیان کے مولویوں کی طرف سے اعلان ہوا کہ وہ علائے دیو بند ہے عربی زبان میں مناظرہ ومباحثہ کریں گے۔علاء دوڑ کرحضرت مولانا انور شاہ صاحبٌ تشمیری کے پاس آئے اور ان سے اس فرقے کے علماء کے مقابلہ برآنے کی درخواست کی ۔مولا نانے ان کاچیلنج نہ صرف قبول کرایا بلکہ فرط جوش میں آ کرکہا کہ بیمناظرہ نثر میں نہیں بلکنظم میں ہوگا۔واقعہ کے راوی مولانا محمدانور لائل پورگ رقمطراز ہیں کہاس فرتے کے علاء من کرمیدان سے ہٹ گئے۔

ذوق بخن کے ساتھ ہزاروں اشعار زبانی یاد سے جنھیں تقریر وتحریر میں مناسب اور برجتہ پیش کردیا کرتے سے ۔ زبان و بیان کاحسن دو بالا ہو جاتا تھا۔ اس پر ترخم غضب کا بایا تھا۔ سوز وگداز چلاتھی۔ ترخم اور حسن آواز کی بدولت شعر شراب دو آتشہ ہو جاتا تھا جس میں سے سرور کی کیفیت طاری ہو جاتی تھی۔ ادبی ذوق کے پیش نظر عبار تیں بھی مقفیٰ و متجع زبان دُرفتاں سے نکتی تھیں۔ اس چیز کے پیش نظر مولا نانے حریری کی مقامات کے تتبع میں اپنی مقامات کھی تھی۔ الفاظ پر مقامات کے تتبع میں اپنی مقامات کھی تھی۔ الفاظ پر عبور اور مہارت کے پیش نظر بیسویں صدی میں مولا نانے دور اکبری کے مشہور شاعرو عالم فیصنتی فیساضی کی یا د تازہ کر دی تھی جس نے قرآن یاک کی بنقط تفیر 'نسو اطع فیصنتی فیساضی کی یا د تازہ کر دی تھی جس نے قرآن یاک کی بنقط تفیر 'نسو اطع فیصنتی فیساضی کی یا د تازہ کر دی تھی جس نے قرآن یاک کی بنقط تفیر 'نسو اطع

شفیع مطاع نبی کریم کر قسیم، جسیم، نسیم، وسیم ای زمین میں مولانا کے اشعار ملاحظہ موں۔ (بحرمتقارب مقبوض ہے)

کا ایک نعت سینے کے اس مشہور ومعروف شعر پڑھی ہے:۔

والياورصاحب نشان

صبيخ، مليخ، مطيبُ الشميم ﴿ غياتُ الوراى مستغاث الهضيم مفاض الحبين كبدرِمبين ﴿ قسيم، جسيم، نسيم، وسيم احيد، وحيد، مجيد، حميد ﴿ وخيرالبرايا بفضل جسيم واسراى به ربُّهُ في والسماءِ ﴿ كنورِ تجلّى بليل بهيم واتساه مساشاهُ من عُلا ﴿ وعنوعنوينو، حياةٍ قويم فيسارب صَلٌ وسلم عليه ﴿ شفيع، مطاع، نبى كريم فوجهه :ا: آ بخوبصورت، حين اورعده خوشبووالي بين مخلوق كي جاء إه اورثو ثُ توجهه :ا: آ بخوبصورت، حين اورعده خوشبووالي بين مخلوق كي جاء إه اورثو ثُ بوئي فرياد كويني والي من على من كريم موئي كي فرياد كويني والي من كريم موئي كي فرياد كويني والي من كي فرياد كي فرياد كويني والي من على من كريم من كي كريم من كي فرياد كويني والي كي من كي من كي كريم من كي كريم من كي كريم من كي كريم كي كريم كي كريم كي كريم كي كريم كي كروني كي كروني عي ندى كروني عي ندى كي كروني كي ندى كي كروني عياد كي كروني عي ندى كي كروني كي ندى كي كروني عي ندى كي كروني كي ندى كي كروني كوني كي كروني كوني كوني كي كروني كروني كروني كروني كي كروني كروني كي كروني كي كروني كي كروني كي كروني كي كروني كروني كي كروني كروني كروني كي كروني كر

۳:یگانه و میکا،عمده اور قابل تعریف اور خداکی شاندارمهر بانی سے تمام مخلوق سے بہتر۔ ۴: آپ کاپروردگارآپ کوآسانوں میں را توں رات لے گیا۔اس نور کی طرح جو کالی رات

میں چکے۔

۵:اورا پی منشا کے مطابق آپ کو بلندی ،عزت اور قائم رہنے والی زندگی عطاکی۔ ۲: اے پر وردگار! آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود اور سلام بھیج ، کیونکہ آپ سفارش کرنے والے، قابل اطاعت ،عزت والے پنج ہیں۔

نعت مذکورہ چوہیں اشعار کی ہے اور ہم نے یہاں بطور اختصار صرف جھا شعار پراکتفاء کیا ہے۔ایک اور عربی نعت ہے اشعار پرمشمل ہے۔اس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات والاصفات ہے جس والہانہ عقیدت ومحبت کا اظہار کیا گیا ہے، وہ بہت کم نعتیہ قصا کد میں ملتی ہے۔ یہاں چندا شعار بطور مشتے نمونداز خردارے پیش کیے جاتے ہیں۔ملاحظہ ہوں: برق تالق موهناً بالوادى ﴿ فَاعتاد قلبي طالع الانجاد شمس الضُّخي بدر الدخي صدر العلى كي علم الهداى هو قدوة للقادى ختم النبيوة والرسالة انها ١٦٥ بدئت به ختمت به لمعاد والافصح الامّى اصدق لهجة الله ممّن تكلّم باللسان الضاد وافسى شهيدًا منذرًا اومشيرًا ﴿ مِن ربِّهِ بالوعدِ والايعادِ قـد جـاء والـدّنيـا على ظلماتها ۞ والـجهـل والبـؤس عـليٰ اعتادٍ فتحت به غلف القلوب وبصرت ۞ عممى العيون بسنّة وسداد ثمّ الصّلواة مع السلام على النّبي ﴿ والسه مع صحبه الامجاد ترجمه :ا - ہدایت کی بلی رات کے وقت وادی میں جمکی جس کامیر اول جو بلندیوں پر چڑھتاہے،عادی ہوگیا۔

۲: آپ چاشت کے سورج ، اندھیر یوں میں چودھویں رات کے چاند ، بلندیوں کے صدر ، ہدایت کے جھنڈے اور رہنما وک کے رہنما ہیں۔

۳: آپ نے نبوت اور رسالت کوختم کر دیا ، یقیناً وہ آپ ہی سے شروع ہو کی اور قیامت تک آپ ہی پرختم ہوگئی۔

، ''باوجودائی ہونے کے بہت بڑے تعنی اعلیٰ بیان تھے اوران تمام لوگوں میں جوحرفِ

ضاد کا تلفظ کرتے ہیں ،سب سے زیادہ صادق القول۔

3: آپ نے بحثیت گواہ، ڈرانے والے اور خوش خبری دینے والے کے اپنے رب کی طرف ہے وعدے اور وعید کو بیورا کر دیا۔

۲: آپایے وقت تشریف فرما ہوئے جب دنیا تاریکیوں میں مبتلائھی ،اور جہالت اور تخی
 کے باعث لوگ سرکشیوں پر آ مادہ تھے۔

2: پھر دروداورسلام نبی ، آپ کی اولا داور بزرگ صحابهٔ کرام پر ہو۔

مولانا کی عربی شاعری میں نعت کے بعد جسموضوع نے خاص طور پراہمیت حاصل کی ہے، وہ فقہی اور دینی مسائل ہیں۔ مولانا کا عہد پنجاب میں ایک جدید نہ ہی فرقے کی نئو ونما ہے لگا کھا تا تھا۔ پنجاب اور ہندوستان اس وقت نہ ہی مباحث کر گرفت میں فذت ہے مبتلا تھا۔ ہر طرف سے ختم النبوت کی صدا کیں بلند تھیں ایک اچھے اور کامیاب نخن گو کی طرح آپ بھی اپنے ماحول سے دامن نہ چھڑا سکے۔ ای پس منظر میں آپ نے "صدع النقاب عن جسامة الفنجاب" کے عنوان سے سر اشعار کا ایک قصید قلم بندگیا جس میں ختم نبوة کے مسئلے کو دلائل و ہراہین سے عالمانداند میں بیان کیا ہے۔ نہ ہی مباحث کے سلط میں ایک اور نظم "ضرب النحاقم علیٰ حدوث العالم" کھی جو چارسو مباحث کے سلط میں ایک اور خل ہی مورث میں مدوث عالم ، وحدت الوجود، اثبات واجب، جعل بسیط اور جعل مرکب سے عالمانہ وفلسفانہ بحث کی گئی ہے۔

ایک اور صنف بخن جس پر حضرت شاہ صاحب نے خصوصیت کے ساتھ طبع آزمائی کی ، مرثیہ ہے۔ یہ مرثیہ جی میں حضرت شاہ صاحب کے شفیق استاد شخ البند حضرت مولانامحود الحسن دیو بندی کا انقال پُر ملال ہو گیا تو ایک وفا دار شاگر دکی حیثیت سے آپ نے شخ البند کا فصیح و بلیغ عربی میں ایک در دناک مرثیہ لکھا جو کے اشعار پر مشمل ہے۔ مرثیہ کی خوبی یہ ہے کہ اس سے شخ البند کی تاریخ وفات بھی مستفاد ہوتی ہے۔ اس سے حقیقت نگاری اور اس شدید جذبے کا پیتاگیا ہے جو آپ کواپے استادے تھا:

قفا نبك من ذكرى مزار فند معا على مصيفاً ومشتى ثم مرأى وسمعًا

قد احتفه الالطاف عطفاً وعطفة ﴿ وبورك فيه مربعاً ثمّ مربعاً وان كان ممّا ليس يشفى ويشتقى ﴿ بشيّ ولكن حلّ عينيك تدمعاً نهضت الأرثى عالماً ثمّ عالماً ﴿ حديثاً وفقهاً ثمّ ماشئتُ اجمعاً ومولى الورئ محمود هم وحميد هم ﴿ مسند هم فيما روى ثمّ اسمعا ولم ارمثلَ اليوم كم كان باكياً ﴿ وما كان دمع القوم دمعًا مضيعًا سقى اللّه مثواه كرامة ديمة ﴿ وكان غداً الى شافعاً ومشفعاً توجهه : (۱) احمر عدود وستوا هم جاوَنهم مزاركي ياديس آ نوبهاليس، مرمول من الارمول من الارمول من المراديول من عائبان محمول الراحيل على المنافعة عمول على المنافعة ومشفعاً بحى المرديول من عمل عائبان محمول المراحية على المنافعة عمول عمل المنافعة على المرديول من عمل عائبان محمول المنافعة ومشفعاً ومشفعاً

(۲) اس قبر کو الطاف خداوندی نے مہر مانی سے چھپالیا ہے اور ہرموسم بہار میں ان میں برکت دی جاتی ہے۔

(۳)اگر چەمرحوم پرىيىم كى چىز سے شفانېيىل دىگا۔تا جم تواپنى آئكھوں كوآنسو بہاتا چھوڑ دے۔ (٣) ميں اس ليے اٹھاتا كەايك عالم اور عالم ،محدث فقيہ اور ان كے علاوہ جو بھى وصف چاہے گامر ثيہ كروں۔

. (۵)ان کامحمود مخلوق کا آقااور پسندیده تھا۔مسموع اورروایتی چیزوں میںان کی سند۔

(۲) میں نے آج جیسا کوئی دن نہیں دیکھا، جس میں کتنے رونے والے تھے، اور اس دن رونے والوں کے آنسو برکارنہیں گئے۔

(۷) خدااس کے ٹھکانے کوسخاوت کی بارش سے سیراب کرے جوکل روز قیامت میری شفاعت کرےگا۔ادریہ شفاعت قبول بھی ہوگی۔

عربی کے بعد فاری کلام کی نوبت آتی ہے۔ان کی دستیاب تعداد ۲ ۱۳۲۱ اشعار ہے۔
ان میں تین نعیس، تین اور قطعات شامل ہیں۔علاوہ ازیں پچھتار پخیس بھی ہیں جومولا نانے
بعض جلیل القدر جستیوں کی وفات حسرت آیات پر کاھی ہیں اور جن سے مادہ تاریخ وفات
نکلتا ہے۔ پچھ قصا کد محا کدین اسلام کی مدح میں ہیں۔ ایک قصیدہ امیر امان اللہ خان والی کابل کی تعریف میں ہے اور ۱۵ ابیات پر مشتمل ہے پچھ منظومات فقہی ودینی مسائل پر ہیں

فاص طور پرعلم میراث نے آپ کی طبع شاعرانہ سے بہت کچھاستفادہ کیا ہے۔

مولا ناکے کلام کامطالعہ ظاہر کرتا ہے کہ آپٹن میں خیال آرائی کے بجائے واقعیت اور حقیقت نگاری کو پسند کرتے تھے۔ان کے نزد یک شعرول بہلائی نہیں بلکہ مفید مطلب ہاتیں کرنے کا نام ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ان کے یہاں ایسے موضوعات برطبع آزمائی بکثرت دیکھیں گے جن کی اہمیت ساجی ہے حضرت مولا ناانور شاہ صاحبؒ بنیا دی طور پر عالم رین تھے،شاعری کی طرف وہ دوسرے درجہ پر آئے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ان کے کلام میں ایےر جمانات یا کیں گے جن کی حیثیت نہ ہی اور دین ہے، ادیب اور شاعر اپنی فطری اور دین افاد طبع سے بے نیاز نہیں رہ سکتا۔مولا نابھی اس کلیہ سے مشتی نہیں ہیں۔آپ کے ثاعرانہ کلام میں نثر کی طرح و بینیات اور فقہی مسائل کی گہری چھاپ ہے۔ یہ بات ان کے آرٹ اور فن کے حق میں زیادہ اچھی ثابت نہ ہوسکی، کیونکہ فقہی جزئیات جس عمد گی سے نثر میں بیان ہو سکتے ہیں، شعر کی قبان کے لیے کسی قدر تنگ ہے۔ شاید مطالعہ کنندگان کووہ لطف وثیریمحسوں نہ ہو جوعمو ہاغز ل گوئی شعراء کے کلام سے ہوتی ہے۔اییا ہوناایک فطری امر ہے کیونکہ دین مسائل اور فقہی جزئیات، جام وساقی پیانداور صراحی کی گرفت سے میسر باہر ہیں۔مولا نانے ان مضامین کوشعر وشخن کے قالب میں اس لیے ڈھالا تا کہ بیہ واضح کر دیا

جائے کہ وہ اس میدان کے بھی سی جھے اور حقیقی معنوں میں مرد تھے۔

مولانا کی شاعری میں عشق و محبت کی چاشی قطعاً نہیں۔ اس کے برمکس شریعت وطریقت کے شوس مسائل کا بیان ہے۔ ہمارے عربی و فاری شعراء جو قصائد کے آغاز میں کی خیالی محبوب یا محبوب سے تشبیب یا اظہار عشق کے قائل ہیں اور اس کے بغیر لقمہ نہیں لوڑتے، مولانا روایت شاعری کی ان جگر بندیوں سے قطعاً آزاد ہیں۔ آپ نے عربی وفاری شعروادب کی قدیم روایت کورک کر کے اپنے لیے ایک نیار استداختیار کیا اور وہ یہ کہ شعروی کے حربی کی جائے مفید مطلب مضامین میں لگایا۔ اس میں آپ کون کی پختگی کا راز ہے۔ مولانا نے اپنے کلام کے ذریعہ شاعری کو الفاظ کی مناسب نشست، تک بندی اور بے سود قافیہ بیائی کے بجائے مفید کے ذریعہ شاعری کو الفاظ کی مناسب نشست، تک بندی اور بے سود قافیہ بیائی کے بجائے کلام کے ذریعہ شاعری کو الفاظ کی مناسب نشست، تک بندی اور بے سود قافیہ بیائی کے بجائے

ا ہے بامقصد بنایا۔ غالبًا ای لیے آپ ان کے یہاں خیالات کے پیج وخم کے بجائے سیدھا سادا اور فطری لب ولہجہ اور انداز بیان پائیں گے۔ آپ نے وزن وقافیے کی قبامی نقهی مسائل، احادیث نبوی، دوست واحباء کے مراثی اور نعوت سرور کا ئنات علیہ التحیة والسلام منظوم کیں اور جومقصد نثر سے لیا جاتا ہے، نظم سے لے لیا اور اس طرح شعروخن کی بنیاد شخیل کے بجائے واقعیت واصلیت پررکھی۔

مولانا کی نعوت اور فاری تاریخیس اکثر قدماء کے انداز میں ہیں اور اس طرح ان میں متعانہ پہلوزیادہ ہے۔ مراثی میں بھی یہی کیفیت نمایاں ہے۔ شخ الهند حضرت مولانا محمود الحن کے مرھیے میں "قیف انبک مِن ذکر کی میزاد فند معا" کے الفاظ شہور جا ہلی شاعر امرء القیس کی یادولاتے ہیں جس نے اپنے قصیدہ کا آغاز تقریباً ان ہی الفاظ سے تھوڑی ہی تبدیلی کے ساتھ کیا ہے۔ بلاشبہ مولانا کے عربی وفاری کلام میں بالعموم تقلیدی رنگ نمایاں ہے۔ تاہم کہیں کہیں جدید خیالات بھی مل جاتے ہیں۔ اور اس وقت یقینا مولانا کی قوت مختر عمی واد کہیں کہیں کہیں جدید خیالات بھی مل جاتے ہیں۔ اور اس وقت یقینا مولانا کی قوت مختر عمی واد کی بان تھی ، اوبی مشغلہ اور مصروفیت کی زبان تھی اس کے کہیں کہیں کہیں الفاظ کی ثقافت ووق سلیم پر گراں گزرتی ہے۔ لیکن اس کا میہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ مولانا کا سارا کلام اس ڈھڑ ہے پر چلنا ہے۔ بعض مقامات پرعمہ واور قیمتی خیالات سے کہ مولانا کا سارا کا سارا کلام اس ڈھڑ ہے پر چلنا ہے۔ بعض مقامات پرعمہ واور قیمتی خیالات اس طرح چیکتے نظر آتے ہیں جس طرح ریت میں چیکتے ہوئے ذر ہے۔

بہر کیف اس مخضر سے مقالے کی تحریر سے ہمارا مقصدیہ بتا نانہیں کہ حضرت علامہ انور شاہ صاحب تشمیری عربی و فاری شعر و تن میں کس پاید کے شاعر تھے، بلکہ مقصودیہ بتا نا ہے کہ باجود عالم بتبحر ، محدث ، فقیہ اور مفسر ہونے کے شعر و تحن کے و بے سے بھی نابلد نہ تھے اور جس پر شبویت ان کا کلام بلاغت نظام ہے۔

#### بربیشه گمال مبر که خالی است ۲۵ شاید که پانگ خفته باشد

مولا نائے مرحوم نے اپنی عربی و فاری نثر کے ذریعیہ گیسوئے علم وادب کوسنوارااور شعر دخن کے ذریعیہ گیسوئے مرحوم ن کے ذریعے بھی اس کی مانگ پٹی کرتے رہے۔ جب بھی ہندوستان میں عربی زبان وادب کی تاریخ لکھی جائے گی اس میں حضرت مولانا انور شاہ صاحب کشمیری علیہ الرحمة کا نام

نای جلی حروف ہے کریر ہوگا، پیج ہے۔

لوگ آئیں گے بہت، انور سے ہوں گے کم بہت جس کے نور علم سے عالم منور ہوگیا آب بھی ہیں سینہ حاکال اس کے غم میں حاک حاک اہل فن کا گریة وزاری مقدر ہوگیا خوب رولے دیدہ خونتا ہو اس کی یاد میں جس کا ہرہر لفظ ہر دل میں مصور ہوگیا آج سونی سی برای ہے محفل شعر و ادب وہ مہ تاباں کس مرقد کا بسر ہوگیا کیوں نہ ہو کشمیر نازاں مہر عالم تاب پر جس کے نغموں سے دماغ و دل معطر ہوگیا آج بھی باطل سہم جاتا ہے اس کے نام سے حق جب آیا وہر میں باطل مکدر ہوگیا بعد مردن بھی ترے نغمات بی گاتے رہے حال مجلس کا ترے جانے سے ابتر ہوگیا آجاب آران موتحرير اس کا ہرہر شعر اک ماہِ منور ہوگیا اخیر میں نامناسب نہ ہوگا اگر اس مقالے کا اختیام حضرت مولانا محمہ انور شاہ صاحبٌ تشمیری کے آرٹ اورفن کے سلسلے میں اقبال کے اس شہرہ آفاق شعر پر کیا جائے: م ہزاروں سال نرمس این بے نوری یہ روتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا

### حضرت شاه صاحب کی درسی خصوصیات

لأ:مولا نامناظراحس كيلاني

رسالہ دارالعلوم میں احقر کی فرمائش پرمولانا سید مناظر احسن صاحب کیلانی نے حضرت شاہ صاحب کی دری خصوصیات پر ایک طویل مضمون تحریر فرمایا تھا بہی مضمون احقر کے لیے اس پوری کتاب کی ترتیب واشاعت کامحرک بناتھا۔ مضمون رسالہ کے متفرق پر چول میں منتشر تھا۔ اب اے یکجائی طور پر درج کیا جاتا ہے۔ مولانا دارالعلوم میں طالب علمی کے سلسلہ میں اپنی آ مداور ابتدائی حالات کاذکر فرماتے ہوئے کہتے ہیں کہ:

بہرحال اس سے پہلے ہفتہ میں مدرسہ کی زندگی کی جو چیز بھی نظر ہے گذردہ کا تھی اس سے انس بی میں انس کا اضافہ ہوتا چلا جاتا تھا۔الآیہ کہ اس ہفتہ میں ایک '' دہشت ناک' خبر بھی کان میں گونجی ۔ خیال یہ کیے ہوئے تھا کہ مدرسہ میں داخلہ کی جانب سے نائب ہم صاحب مولا ناصبب الرحمٰن صاحب نے مطمئن فرمادیا ہے۔ شک کی کوئی دجہ باتی ندر بی تھی کہ اچا تک مجمعے یہ اطلاع دی گئی کہ قانون کی رو سے داخلہ کا امتحان بھی تجمعے دینا ہوگا ''امتحان' کان کے پرد سے پرتو اس لفظ کی چوٹ پڑی۔ لیکن اس چوٹ سے دماغ بو کھلا گیا۔ دل دھڑ کئے لگا۔ اب تک میری تعلیم ٹو تک میں اس طور پر ہوئی تھی کرتے ہیں امتحان تو درکی بات تھی۔ جہاں تک خیال آتا ہے شایدا یک یا دومر تبہ تقریری امتحان کی مصیب وہ بھی نام نباد طور پر سر سے گذری تھی۔ استادم حوم نے پہلے بی سے بتادیا تھا کہ فلاں فلاں

مقامات پر بچھ سے پوچھوں گا۔ (۱) ''دریا دیدہ نہ بود' والے گلتان سعدی کے غلام (اڑ کے ) کی جوحالت تھی وہی حال دارالعلوم کے احاطہ میں امتحان کے لفظ سے مجھ پر طاری ہوا۔ گومدرسہ میں چند ہی دن گذرے تھے لیکن باتونی ہونے کی وجہ سے طلبہ خصوصاً جن کے ساتھ نشست و برخاست زیادہ تھی۔ ان پرایک گونہ کچھ رنگ بھی قائم ہو گیا تھا۔ اب بیرنگ بھٹ جائے گا۔ ہوا جو دھو کے اور فریب سے باندھی گئی ہے اکھڑ جائے گی۔ انہیں وسوسوں کی دل ود ماغ کے میدانوں میں تگ ودولکد کوب شروع ہوگئ؟ کیارسوائی کے بین آنے سے پہلے نکل بھا گوں کیا کروں؟ طرح طرح کے خیالات ستانے لگے۔سب ے زیادہ اہم سوال بیسا منے آیا کہ امتحان کون صاحب لیں گے۔ ادھر ادھر سے جاہا کہ اس كاسراغ لكاؤل مختلف بزرگون كانام لياجاتا جوعموماً داخله كاامتحان لياكرتے تھے۔ خيال آتا ہے عموماً حضرت مولا نااعز ازعلی صاحب کا نام زیادہ اس سلسلہ میں لیا جاتا تھا۔ اگرچہ مولانا اس زمانہ میں بجائے استاذ العلماء کے ابھی استاذ الطلبہ ہی تھے۔لیکن پھر جھی دارالعلوم کے اساتذہ میں ان کا شارتھا۔ بعض طلبہ نے اطمینان بھی دلایا کہ مولا نا اعز ازعلی صاحب زیادہ تحق سے داخلہ کے امتحان میں کا منہیں لیتے۔اس سے پچھامید بندتھی۔

صاحب زیادہ حق سے داخلہ کے امتحان میں کا مہیں بیتے۔ اس سے جھامید بعد ں۔

الغرض چند دن اس ادھیر بن میں گذرے۔ اور جب مدرسہ میں پڑھنے ہی کے

ازادہ سے داخل ہو چکا تھا تو آنے کے بعد واپس ہوجانے پر دل راضی نہ ہوا۔ خصوصاً

دارالعلوم کی زندگی کے مختلف پہلوؤں کا دل ود ماغ پر اتنا غیر معمولی تسلط ہو چکا تھا کہ اس
ماحول میں پہنچ جانے کے بعد اس کے منافع سے محض اپنی بر دلی کی وجہ سے محروم رہ جانا بڑا

<sup>(</sup>۱) عام طور پریہ بات امتحان کے مغہوم کے مناسب نہ تھی۔ اس لیے خیال گذرا کہ ایسا امتحان ہی کیا ہوا؟ لیکن جب
کتاب کھلی بتایا ہواسوال پوچھا گیا تو جواب میں وشواری کیا تھی ویدیا گیا۔ یہ فلسفہ کی ایک کتاب کا سوال تھا۔ لیکن استاذ
مرحوم نے جب فر مایا کہ میں پنہیں دریا فت کرر ہاہوں کہ تمہاری کتاب میں کیا لکھا ہوا ہے۔ بلکہ پوچھنا پہ چا بتا ہوں کہ تم
خود بھی اس سوال کا کوئی جواب بی طرف سے دے سکتے ہو۔ تب معلوم ہوا کہ اب میر اامتحان ہور با ہے۔ جواب دیا گیا
تعاراستاذ مرحوم نے تعریف کی ، چھاتو قعات اس ناکارہ کی ذات کے ساتھ قائم کیے گئے جوافسوس کہ میری شورہ بختی کی وجہ
سے یورے نہ ہوسکے۔

حسرت انگیز احساس بن جاتا۔ آخر جس دن کا ڈرتھا وہ سامنے آئی گیا۔ اور جھے مطلع کیا گیا کہ داخلہ کے لیے امتحان کتب خانے کے بالا خانے پر حاضر ہوجاؤں۔ اب یا دہیں رہا کہ پہلے ہی سے پچھ بھنک مل چک تھی یا اچا نک میصورت پیش آئی کہ اب تک دور ہی سے دور جس روح پر ور جاں افروز وجود کے جلوؤں سے اپنی آئکھوں کو سینکا کرتا تھا۔ ناگاہ میں نے پایا کہ وہی مقدس ہتی میر سے سامنے ہیش کردیا گیا ہوں۔ یہ حضرت الاستاذ الا مام العلامہ سیدنا مولا نا سیدانور شاہ کشمیری قدس اللہ سرہ کی ذات پاک مقدس فقیر کے داخلہ کا امتحان معلوم ہوا کہ حضرت ہی لیس گے۔ جمجے معلوم نہین کہ شاہ صاحب ہی کے ذمہ اس سال اس امتحان کا معاملہ کردیا گیا تھایا واللہ اعلم بالصواب، کوئی خاص اشارہ اس باب بیں ان کوار باب طل وعقد کی طرف سے ملاتھا۔

بہر حال میری آنکھوں کے سامنے پہلی دفعہ ایسا ہوا کہ معنوی معصومیت کو دیدہ اور مرکی قالب ہیں ڈھال کر کی نے رکھ دیا ہے۔ آنکھوں میں معصومیت، چہرے پرمعصومیت، لیوں ہیں معصومیت، حفاء لیوں ہیں معصومیت، ازسر تا پاہمہ تن معصومیت، حسن کر دار کا مجسمہ، عفاف واستغناء، صفاء قلب وتقوی کی ڈھلی ہوئی کوئی گڑیا، جو پچھ باہر ہیں ہے وہی سب پچھ اندر بھی ہے۔ سنہرادمکتا ہوا چہرہ جس پر رونق ونضارت، شادا بی وتر تازگی کھیل رہی تھی نار ہورہی تھی، فاڑھی کے بال سیاہ صدسے زیادہ سیاہ، زردی مائل سرخی کی جھلک کے ساتھ روئے انور کے فاڑھی کے بال سیاہ صدسے زیادہ سیاہ، زردی مائل سرخی کی جھلک کے ساتھ روئے انور کے رنگ کا ایک جان بخش دل آویز نظارہ میری نگاہوں کے سامنے آیا(ا)۔ حضرت الاستاذ رنگ کا ایک جان بخش دل آویز نظارہ میری نگاہوں کے سامنے آیا(ا)۔ حضرت الاستاذ ہو چکی مبارک متجاوز ہو چکی موگی۔ لیکن آب ورنگ کی تازگی وشادا بی ایک تھی کہ ہزار ہا ہزار شابی مظاہر اس پر نار شے۔ عول اب حقول تھی دیتی میز پر کتاب تھی ۔ یہ میر زاہد رسالہ تھا۔ شاہ صاحب نے کتاب کھول وہ عالب چھوٹی می دیتی میز پر کتاب تھی ۔ یہ میر زاہد رسالہ تھا۔ شاہ صاحب نے کتاب کھول وہ کتاب کھول دہ سے شے اور میر رجم پر رعشہ طاری تھا۔ پیشانی پسینہ سے شرابور، کا نب رہا

<sup>(</sup>۱) حضرت الاستاذ الامام الشميري كيسيماه حلهيه كاذكرانشاء الله تعالى آئنده آئے گا۔ اس وقت اپنے پہلے تاثر كا اظہار مقسود ہے۔ آئندهاس سلسله میں جن باتوں كا خيال آتا جائے گائر ض كروں گاان كيذير سمايہ بعد كوكا في مدت فقير كى گذرى-

تھا۔ دیکھئے کہاں سے پوچھتے ہیں۔کیا پوچھتے ہیں۔شایدا بتدائی ورق ہی میں خیال آتا ہے كه بتحقق كل فرد منه بعد تحقق الموضوف كالفاظ "العلم المتجدد" کی تعریف میرزاہدنے جو کی ہے۔ دریا فت فر مایا گیا کہاس عبارت کا مطلب بیان کرو ۔ بیہ وہی مقام تھا جس کے مالہ، و ماعلیہ کے پڑھنے میں تقریباً ایک مہینہ ٹو نک کی درسگاہ میں صرف ہو چکا تھا میر زاہد کا منہیہ، غلام کی کے حواشی، عبدالعلی بحرالعل و العلامہ کے اضافے،مولوی عبدالحق خیر آبادی نے اپنے حاشیہ میں ان سب پر جو کچھ لکھا تھا، اور خود استاذ مرحوم کا ذاتی حاشیہاس مقام پر جوتھاسب ہی کو گھو نٹے ہوئے اور پیئے ہوئے تھالیکن جواب تو وہ دے جواپنے آپ میں موجود بھی ہو، تنین چاردن یا کم وہیش ایک ہفتہ کے اس عرصے میں جودارالعب اوم کے احاطہ میں داخلہ کے اس امتحان سے پہلے گذراتھا۔حضرت شاہ صاحب کے فضائل و کمالات ،علمی تبحر اور غیر معمولی معلومات ومخز و نات کے ذکر ہے دل اس حد تک مرعوب ہو چکا تھا کہ جس وقت یو چھا گیا کہ مطلب بیان کر واپیامحسوس ہوتا تھا کہ کبوتر شاہین کے پنجوں میں آگیا ہے، نہ ہوش ہی باقی تھا اور نہ حواس، کچھ یا دنہیں کہ برحوای کے اس عالم میں منہ سے کیا اول فول بے تکی باتیں بے ساختہ نکلیں ۔ ایک دوسوال ہی کے بعد کتاب بند ہوگئ اور اجازت اٹھ جانے کی عطافر مائی گئی۔جس وقت اٹھا اس یقین کے ساتھ اٹھا کہ دارالعہ اوم سے روانگی کانظم کر لینا چاہیے۔ داخلہ کے لیے جس قابلیت کی ضرورت مدرسہ کے قانون کی روہے ہے۔ اس معیار پرجس حد تک کوئی کھوٹا ثابت ہوسکتا ہے، میں نے محسوس کیا کہ قسمت نے آج وہی مجھے ثابت کر دیا۔ اٹھا اور سفر کے خیال کود ماغ میں لے کراٹھا۔ منہ خشک تھالب پر پیرٹر یاں تھیں۔واپس ہوتے ہوئے دوسرے ہم چٹم طلبہ کے خیال سے مصنوعی اطمینان کی کیفیت کودل چرے پر نتقل کرنے کی کوشش اترتے ہوئے سیرهی کے زینوں پر کرتا رہا، پنچے اترا۔ ساتھیوں میں پہنچا دل کے خیال کودل ہی دل میں دبائے رکھا۔ واقعہ کا علم ان لوگوں کوخود ہوجائے گا کہ داخلہ کی اجازت اس منحوں طالب علم کو دورے میں شریک ہونے کی نہیں ملی۔ بات بہت پرانی ہو پھی ہے۔ ہلکا ہلکا ساخیال اس کا بھی آتا ہے کہ میر زاہد رہالہ کے ساتھ غالبًا ہدایہ اولین میں بھی میر اامتحان لیا گیا۔ ہدایہ اولین کا پچھ حصرٹونک میں اپنے بنجا بی استاذ سمینہ (ملتان) کے رہنے والے مولا نامحمداشر ف مرحوم (۱) سے خصوصی طور پر فقیر نے پڑھا تھا۔ ورنہ عام طور پر ہدایہ اولین درس نظامیہ کے نصاب میں شریک نہیں ہے۔ جوحشر میر زاہد رسالہ کے امتحان کا ہوا ہوا ہوا تھا ان کا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہے ان کا ہوا ہوا ہوا ہوا ہے ان کا ہوا ہوا ہوا ہے ان کا ہوا ہوا ہے۔ میر زاہد والی بات تفصیلاً اب تک یا د ہے۔ لیکن ہدایہ کا خیال کچھ مٹ ساگیا ہے۔

بہر حال امتحان کے قصہ میں جو بچھ گذری تھی اسے دل ہی میں دبائے اور دارالعسلوم سے بوریابستر اٹھالینے کی اندرونی فکروں ہی میں الجھا ہوا تھا کہ اچا تک علیم منظر حسن صاحب ہی نے غالبًا یہ خبر سنائی کہ آپ کے امتحان کی بڑی تعریف ہورہی ہادر داخلہ آپ کا دورے میں منظور کرلیا گیا ہے۔

اب یہاں سے حافظہ کچھ جواب دے رہا ہے تفصیلات پرنسیان و قر ہول کے بادل چھائے ہوئے ہیں۔ بعض باتوں کا خیال بھی آتا ہے تو چا ندگی اس روشی کی طرح جو گھنگور گھٹا (۱) یہ بڑے دلجب بزرگ تے۔ لاہور ہیں شاہی مجد کے مدرسہ ہیں ان کی تعلیم پوری ہوئی تھی۔ مولانا غلام مجم صاحب بخاب کے مشہور مدرس اپ زائد ہیں تھے، ان ہی ہے تا ہیں پوری تھی۔ بخاب کا خصوصی علم اس زمانہ میں نوکو کا محم صاحب تھا۔ مولانا کی دستگاہ اس بی علم کانی تھی۔ ادب عربی اور دریاضی ہے بھی خاصی مناسب رکھتے تھے۔ مدرس ہونے اور کانی معمر ہونے کے بعد فلفہ اور شطق کے بڑھے کا شوق بیدا ہوا اور ٹو تک مولانا برکات احمد رحمتہ الشعلیہ کی خدمت میں حاضر ہوگر کیرطالب العلمی شروع کی ۔ کین ان کے علم نے نور اڑ ٹو تک میں بی ان کو مدرس بی بناویا۔ مدرسہ فلیا۔ ادب عربی فائل مراب ہوگے۔ بڑھتے بھی رہے اور پڑھاتے بھی تھے۔ فاکسار نے مولانا مردوم ہے بہت فائدہ اٹھایا۔ ادب عربی فائل کے مدرس بی بناویا۔ ادب عربی فائل ان بی ہورک مدرس بی بناویا۔ مدرسہ فلیا۔ ادب عربی فائل کے مدرس بی بناویا۔ وور کی کین بات کے دور اس ان بی سے پودگ مدرس بی بناویا۔ مدرسہ فلیا۔ اور بڑھاتے بھی تھے۔ فاکسار نے مولانا مردوم ہے بہت فائدہ اٹھایا۔ ادب عربی فائل کے دور اس کے کین ان بی سے پودگ کیں بات کی مدرس کی کمر سے بھی قو وہ استاذین جاتے اور کہتے کہ بعد طالب العلم و ب سے بھی فروتر اپنے آپ کو فیال کرتے۔ اور طلب کے ساتھ ان کی کہت بیت بیداواروں کو بھم سائنوں کے نیا نظر بیاں بوتا۔ بدو کو جب کوئی ان سے کسی کتاب کے پڑھے کی فواہ ش کرتا تو ان کی فایت بیداواروں کو بھم سائنوں کے نگر نشر کی کا جب بی بیادوں کو بھم سائنوں کے کین اس کی کی طینت بیداواروں کو بھم سائنوں کے گھروں ش کم کہاں ڈور ش شرک کہاں وحوثہ ہیں۔

آل قدح بشكت وآل ساتي نمائد

کے کسی پھٹے ہوئے جھے سے اچا تک نمودار ہوتی ہو۔ اور پھر چھپ جاتی ہو۔ اور کیا کیا صور تیں اس سلسلہ میں پیش آئیں یا دندر ہیں۔ بس اب اتنایا درہ گیا ہے کہ جس امتحان کے متعلق اپنی ناکا می کا قطعی یقین مجھ میں پیدا ہو چکا تھا۔ ثابت ہوا کہ وہ یقین نہیں صرف وہم تھا۔ اور حضرت الاستاذ العلامہ الشمیر کی رحمۃ اللہ علیہ نے خاکسار کے داخلہ کی سفارش اس امتحان کے بعد فرمائی ہے۔

کتابیں مل کنیں اور پچھ دنوں بعد غالبًا شوال کی ۲۰/۱۱ سے باضابطہ درس دورہ کا جاری ہو گیا۔ دیوسٹ میں تعلیم یانے والے تو دورہ کی اصطلاح سے واقف ہی ہیں لیکن جن کے لیے مدرسہ کی بیاصطلاح اجبی ہوان کے لیے اتنی بات کہہ دینی جاہیے کہ صحاح ستہ حدیث دورے کی مشہور ومسلمہ کتابوں کوایک ہی سال میں بطریقة سرد پر هانے کا قاعدہ حفرت شاہ ولی الله محدث دہلوی مدینه منورہ سے سیکھ کر ہندوستان تشریف لائے اور اس طریقہ درس کوآپ نے یہاں جاری کیا۔ طریقہ بیتھا کہ حدیثوں کے معانی ومطالب، مشكلات وغيره كمتعلق جونجه يره هانا هوتا تهاوه مشكلوة شريف ميس يره هاديا جاتا تفاشاه ولي الله رحمة الله عليه كاتو قاعده تھا كه ايك دن مشكوة كى حديثيں برد ھاتے۔ اور دوسرے دن ان ہی حدیثوں کے تعلق علامہ طبی کی شرح کا درس طلبہ کودیتے ۔ اسی طرح سے مشکوۃ جب ختم ہوجاتی تھی تب دوسر ہے سال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحاح ستہ کی حدیثوں کی سند کو مفل کرنے کے لیے مشکلوۃ ہی کی حدیثوں کو جواس میں سند کے بغیر پڑھائی گئی تھیں،اب سند کے ساتھ اس طور پر پڑھاتے کہ طالب علم حدیثوں کو پڑھتا جاتا اور استاذ سنتا جاتا۔ پھ ن من خاص اہم بات کا ذکر ضروری معلوم ہوا تو ذکر کردیا گیا۔ یوں روزانہ پانچ ورق چھ ورق ہوجاتے۔حضرت شاہ صاحب نے حدیث کے درس کے اس طریقۂ کا نام طریقہ سرد رکھا ہے۔لکھا ہے کہ مدینہ منورہ کے عام اساتذ ؤ حدیث کا یہی دستوراس زمانہ میں تھا جب وہ حدیث کاعلم حاصل کرنے کے لیے ہندوستان سے سفر کر کے مدینہ منورہ پہنچے تھے۔ ای سرد کے لفظ کا ترجمہ بچھتے، یا زیادہ مانوس لفظ میں اس کی تعبیر دورہ کے لفظ سے دارالعسلوم راد بن مشہور ہوگئ ہے۔ شاہ ولی اللہ کے زمانے کے حساب سے دارالعسام والے دورے یاطریقۂ سرد میں اتنی ترمیم اور کردی گئی تھی کہ اہل حدیث کا نیا فرقہ ہندوستان میں جواٹھ کھڑا ہوا تھا، اور خفی مذہب کے متعلق بیشہرت دینے لگا کہ کلیئہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی حدیثوں کے خلاف امام ابو حنیفہ نے اپنے ذاتی قیاسات سے اسلامی شریعت کا ایک مستقل نظام قائم کردیا تھا۔

اس مغالطہ کے ازالہ کے لیے اکابر دیو بند میں سب سے پہلے حضرت مولانا گنگوہی رحمة الله عليدنے حديث كے درس ميں اس التزام كا اضافه كيا كه خفى مذہب كے جن مسائل کے متعلق فرقہ اہل حدیث نے مشہور کررکھا ہے کہ صریح حدیثوں کے وہ مخالف ہیں ان کے اس الزام کاسنجیدگی کے ساتھ جواب دیا جائے۔ دارالعلوم دیوبٹ میں طریقتہ سردکے ساتھاس التزام کو ہاقی رکھا گیا،اور بحمراللہ اب تک اس کا سلسلہ جاری ہے۔اگر چہوہ محاذ جو اہل حدیث طبقہ نے قائم کیا تھا۔تقریباً ٹوٹ پھوٹ کرختم ہو چکا ہے،کیکن مبادا کہ بیفتنہ پھر سرا مُعائے گا، دارالعب اوم میں اب تک تروتازہ حالت میں درس حدیث کا بیالتزام زندہ ویائندہ ہے۔اور جہاں تک میراخیال ہےاس کوائ طرح جاری رکھنا جا ہیے کہاس سے جامہ تقلید کی سمیت کاازالہ بھی ہوتار ہتا ہےاور حنفی مسلک پر علمی بصیرت کے ساتھ قائم رہتا ہے۔ گذشته ادیان و مذاهب میں بیرحادثہ پیش آ چکا ہے کہ بنیادی تعلیم سے مٹتے ہوئے لوگ فروی مباحث میں کچھاس طرح منہمک اور مستغرق ہوگئے کہ بنیا دی تعلیم کے سارے وٹائق ان کی نگاہوں سے اوجھل ہوکررہ گئے۔اسلام کی منجملہ دوسری خصوصیتوں کے ایک بڑی خصوصیت میبھی ہے کہ ابتداء ہی سے بچھالیے قدرتی اسباب پیش آتے رہے جن سے مذاہب وا دیان کے اس عام عارضہ کارڈمل مسلسل ہوتار ہا۔ خدا خنک اور مصنڈی رکھے امام شافعی کی قبر مبارک کو کہ دوسری صدی ہجری میں سب سے پہلے وہی اس سلسلہ میں چو نکے خطیب نے بغداد کی تاریخ میں نقل کیا ہے کہ امام مالک اپنے استاذ کے حلقہ درس سے فارغ ہوکر امام شافعی ا عباسیوں کے جدید دارالسلطنت بغداد جب تشریف لائے ،اور وہاں کی جامع مسجد میں اہل علم کی درس گاہوں کا جب آپ کوتجر بہ ہوا دیکھا کہ جالیس بچاس کے قریب حلقے قائم ہیں۔ ليكن جس حلقه مين بهي يبنيخ ، و ہاں نه قال الله كا ذكر تھااور نه قال الرسول كا بلكه فر ماتے تھے كه: ھم یے قولون قال اصحابنا (تاریخ بغداد: ص:۱۱۔ج:۲) ان میں ہرا یک یہی کہتا کہ ہارے اصحاب لیعنی اساتذہ نے ریکہا ہے۔

اییا معلوم ہوتا ہے کہ امام کی دین تحمیت کی رگ پھڑک آھی۔ اس طرز عمل کا جوانجام ہوسکتا تھا وہ ان کے سامنے آگیا اور ٹھیک جیسے اس زمانہ میں ہر پارلیمانی مجلس میں ایک اپوزیشن پارٹی بھی قائم ہوجاتی ہے۔ اور نہیں ہوتی ہے توالی صور تیں نکالی جاتی ہیں کہ ارکان پارلیمان کی لگام تھنینے کے لیے کسی نہ کسی طرح مخالفانہ تنقید کرنے والوں کی ٹولی پیدا ہوجائے۔ پچھاسی نوعیت کی خدمت حضرت امام شافعی سے بن آئی، انہوں نے بھی اپنا حلقہ بندادی کے جامع میں قائم فرمایا۔ اور بجائے ''اصحابنا'' کے قال اللہ اور قال الرسول کے سننے کاعادی لوگوں کوآپ نے اس طرح بنادیا کہ خطیب نے اسی موقعہ پرنقل کیا ہے۔

(حتى مابقى فى المسجد حلقة غيره) يہال تك كەمىجدىيں امام شافعی كے سواكوئى دوسرا حلقہ باقی نہيں رہا۔

اس سلسلہ میں حضرت امام شافعیؓ میں فرض کا احساس شدت پذیر ہوتے ہوئے اس حدتک بہنچ گیاتھا کہ اس راہ میں اپنے استاذ حضرت ما لک ّ کے احتر ام کی بھی دیکھا گیا کہ اس بارے میں ان کو پرواہ نہ ہوئی بیہ قی کا بیان ہے کہ:

''امام شافعی کو جب اس کی اطلاع ملی کہ امام مالک کے تلامٰدہ بجائے یہ کہنے کے کہ اللہ نے یہ فرمایا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد ہے ،عمو ماً اپنے حلقوں میں کہتے ہیں کہ امام مالک کا قول یہ ہے تو میں نے ایک سال تک استخازہ کیا۔ اور اس کے بعد میں نے اعلان کیا کہ امام مالک جو کچھ بھی ہوں بہر حال آ دمی تھے اور آ دمی سے غلطیاں سرز دہوتی ہیں۔ کیا کہ امام مالک جو کچھ بھی ہوں بہر حال آ دمی تھے اور آ دمی سے غلطیاں سرز دہوتی ہیں۔ بیر بھی نے اس قصے کوفل کر کے آخر میں کھا ہے کہ:۔

(فدعاه ذالک الی تصنیف الکتاب فی اختلافه معه) اورای احساس فی اختلافه معه) اورای احساس فی اغتلافه معه اورای احساس فی افاقی کو کو کا اورای احساس فی المام الک کے مقابلہ میں کتاب تصنیف کریں۔

اس معاملہ میں امام شافعی کا جو حال تھا اس کا نداز ہ اس نتم کی روایتوں سے بھی ہوتا ہے تو الی الناسیس میں حافظ ابن حجر نے نقل کیا ہے کہ کسی نے امام شافعی سے کوئی مسکلہ دریافت کیا۔ جواب میں آپ نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاداس مسئلہ میں ہے ہے۔ لیکن پوچھنے والا جولوگوں کا بگاڑا ہوا تھا۔ اس نے کہا کہ آپ فرما ہے کہ اس باب میں آپ کی کیارائے ہے؟ اس کے منہ سے بیدالفاظ نکل رہے تھے اور امام شافعی کا خون کھول رہا تھا۔ اپنی بات پوچھنے والے نے جب ختم کی تو وہ س رہا تھا کہ امام کی زبان مبارک سے بیالفاظ نکل رہے ہیں:

''بھلے آدی! تونے کیا میری کمر پر زنار (جنیئو) دیکھا۔ یا کسی گرجے سے نگلتے ہوئے بھے کہ میں گرجے سے نگلتے ہوئے جے بھی دیکھا ہے؟ میں تم سے کہ رہا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بی فرمایا اور تو پھر بھی بچے چھتا ہے کہ میری رائے کیا ہے۔'' (توالی میں:۱۳)

سے تو یہ ہے کہ حضرت امام شافعی نے اسلام کی ابتدائی صدیوں میں مسلمانوں کو اسلام کے بنیادی و ٹائن ''السکت اب و السنة '' کی طرف واپس لے جانے کارواج قائم فرمادیا۔ میراتو خیال بھی ہے کہ تھوڑ ہے تھوڑ ہے وقفہ سے ان ہی کی آواز کی بازگشت اسلامی مما لک میں گونجی رہی۔ جب بھی دین کے قیقی سرچشموں (کتاب وسنت) سے مسلمان کسی ملک میں دور ہوئے تو اپوزیشن پارٹی (حزب الاختلاف) کسی نہ کسی شکل اور نام سے عموماً نکل پڑی ہے۔ اور اپنے تقیدی ہنگاموں سے مسلمانوں کو ہمیشہ مجبور کرتی رہی ہے کہ سے وہ کتاب وسنت پر چیش کر کے پھر اس دستور کو جانچ لیں۔ جس کی پیروی دین کے نام سے وہ کی سر بی سے دیں ہے کہ سے وہ کی سر بی سے دیں کے نام

اسلامی علاء کی اسی الپوزیش پارٹی کے مشہور سرگرم ممبر حافظ ابن حزم اندلی جو ظاہریوں کے متاز پیشواؤں میں شار ہوتے ہیں۔ ان کے زمانہ میں بھی یہی صورت پیش آئی تھی البو بکر ابن العربی صاحب احکام القرآن وشارح تر مذی شریف نے اپنی کتاب "العواصم والقواصم" میں لکھا ہے کہ ایک ایسا وقت بھی اندلس کے مسلمانوں پرآگیا تھا۔ جو مالکی مذہب کے پیرو تھے کہ قرآن وحدیث یعنی الکتاب والنہ تو دور کی بات تھی۔ ابن العربی کے الفاظ کا ترجمہ ہیہ ہے کہ:

''لوگوں نے امام ما لک اوران کے جلیل القدرمتاز تلامذہ کا ذکر بھی ترک کر دیا۔ بلکہ

ے عام رواج یہ ہوگیا تھا کہ فتوی دیتے ہوئے لوگ کہتے کہ قرطبہ والے یہ کہتے ہیں۔ طلیطلہ ے مولویوں کا خیال بیہے'۔

طلیطلہ کے علماء کا قول میہ ہے ابن العربی کے آخری الفاظ میہ ہیں کہ:

فانتقلو ا من المدينة وفقها ئها الى طلبيرة وطريقها. (القواصم والعواصم، ص: ۴۱) لوگ مدینداورمدینه کے فقہاءکو چھوڑ کرطلبیر ہ اورطلبیر ہ کے راستے پر چل پڑے تھے۔ قرطبہ،طلیطلہ،طلبیرہ بیاندلس کےان شہروں کے نام تھے۔ جوابن حزم کے زمانہ میں دین علوم کی مرکزیت میں غیرمعمولی شہرت حاصل کیے ہوئے تتھے۔ گویا اس زمانہ میں ہندوستان کے اندر دیو بند، سہار نپور، فرنگی محل، بریلی، بدایوں، دہلی وغیرہ شہروں کا حال ہے۔ یا یوں شبھنے کہ ہندوُوں میں کا ثنی متھر ا، ہر دوار ، کورک شیتر ، پراگ جیسے مذہبی مقامات کی جونوعیت ہے، یہی کچھنوعیت اندلس کے ان شہروں کی مسلمانوں کے عہد حکومت میں تھی۔حافظابن حزم اوران کے ماننے والوں کو جہاں تک میراخیال ہے مذہب کی آزاد تنقید ربغیر کسی رورعایت کے اس حال نے آمادہ کیا تھا۔

اوردور کیول جائے، خود ہارے ملک ہندوستان کوبھی اسی زمانہ میں جب مسلمانوں نے اس کواپناوطن بنایا تھا اور ان وطن بنانے والوں میں زیادہ تعداد خراسان اور ماوراء النهر دغیرہ علاقوں کےمسلمانوں کی تھی ۔ان کی دین ذہنیت کا انداز ہاس مشہور تاریخی مناظر ہ سے ہوتاہے جوغیاث الدین تغلق کے دربار میں مسئلہ ساع پر ہوا تھا۔ایک طرف خراسان اور ماوراء النمر کے نو دار دمولوی تھے۔ جو ہندوستان بہنچ کرشنخ الاسلام اور قضاء وا فتاء کے عہدوں پر ىر فراز تھے۔اور دوسرى طرف صوفيوں كے سرخيل وامام حضرت سلطان جى نظام الدين اوليائم تھے۔ مسکلہ جب چھیٹرااور سلطان جی کی طرف سے بجائے فقہ کی کتابوں کے سیحے مسلم وغیرہ جیمی حدیث کی کتابوں کی روایتیں پیش ہونے لگیں،جن سے جوازِساع کا پہلو پیدا ہوتا تھا۔ تو خودسلطان جی کامشہور بیان ہے کتابوں میں بیفقرے آپ کی زبانی نقل کیے گئے ہیں کہ مناظره کی مجلس سے اٹھ کر جب اینے لوگوں میں سلطان جی تشریف لاے تو فرمایا کہ:

'' درمعرض حجت ا حاديث صخيح حضرت مصطفى صلى الله عليه وسلم نمى شنوند و بميں گويند كه

درشهر ما عمل براويت فقه مقدم ست برحديث " ـ (سنرنامه ضياء الدين برني )

يعني مقابله ميں رسول الله صلى الله عليه وسلم كى صحيح حديثوں كو (پيخراساني مولوي) نہیں سنتے تھے۔اوریہی کہے چلے جاتے تھے کہ ہمارےشہر(دہلی) میں حدیث کے مقابلہ

میں فقہ کی روایتوں کور جیح دی جاتی ہے۔

خیر میں کہاں کی ہائلنے لگا۔عرض میرکر ہاتھا کہ مغلوں کے زوال حکومت کے بعد جب سلطنت کا دباؤاٹھ گیااور براہ راست اس کے بعد دلوں میں اس فتم کے خیالات پیدا ہوئے یا پیدا کرنے والون نے مختلف ہتھکنڈوں سے کام لے کرمسلمانوں میں انتشار وافتراق کی وبا پھیلانے کے لیےان خیالات کو پیدا کرایا جن میں ایک حادثہ یہ بھی تھا کہ ہندی مسلمانوں کی دینی زندگی کورسول الله صلی الله علیه وسلم کی حدیثوں کی مخالف ثابت کرنے کی کوشش ملک کے مختلف گوشوں میں جاری ہوئی۔اوران مسلمانوں کے پیشوااور ا مام حضرت امام ابوحنیفه کولعن طعن کانشانه چاروں طرف سے بنایا گیا تھا تو گوبذات خوداس تحریک کوآپ جو پچھ بھی قرار دیں لیکن خیر کا بہترین پہلوای شرسے بینکل آیا کہ جس ملک میں رسول الله صلی الله علیه وسلم کی حدیثوں سے زیادہ فقہاء کے اقوال اور فتو وَں کواہمیت دینے کا دستور چلا آر ہا تھا۔ اس میں ایک نئ علمی ہلچل پیدا ہوئی۔ اور حنفی علماء کے ایک طبقہ نے سنجیدگی کے ساتھ واقعی حنی فرہب کے مسائل کا کتاب وسنت سے بغیر کسی جنبہ داری کے مقابلہ کر کے جائز ہ لینا شروع کیا۔ ان کی سعی اس باب میں مشکور ہوئی اورامام ابوحنیفہ کے خلاف بہتان کا جوطوفان اٹھایا گیا تھا ان کی کوششوں سے خدا خدا کر کے بیٹھ گیا۔انہوں نے حنفی مذہب کے ایک ایک جزئیہ کے متعلق احادیث وآثار کا ذخیرہ جمع کر کے رکھ دیا۔ كتابين بهي لكهي كئيل ليكن كتابول سے زيادہ مؤثر اور كارگر مفيد طريقة اس راہ ميں حديثول کے درس کا دیو بندی طریقہ ثابت ہوا۔اس کا نتیجہ ہے کہ بلاخوف تر دیداب ہم کہہ سکتے ہیں کے حنفی مذہب کا ایسا کوئی جزئے ہیں نکالا جاسکتا جس کے متعلق آپ کو دیوب سری درس کے

پڑھے ہوئے مولوی حدیث اور آثار صحابہ سے تائیدی موادنہ پیش کر سکتے ہوں۔ باتیں عام

ہو کئیں اور ہر کہ ومہ تک ان باتو ل کو درس کے اس عام طریقہ نے پہنچا دیا۔ اب ایک حنفی حنفی

نہ ہب پڑ مل ضرور کرتا ہے۔ لیکن اس لیے نہیں کرتا کہ وہ صرف امام ابو صنیفہ کا فتوی یا ان کی رائے ہی ہے بلکہ ای کے ساتھ میہ بھی جانتا ہے کہ یہی اقتضاء فلاں فلاں حدیثوں کا بھی ہے۔ اور یہی طرز عمل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابیوں میں سے فلاں فلاں صحابی کا بھی تھا۔ یعنی میطریقہ ان بڑ رگوں کا ہے جن کا ذکر کرتے ہوئے قرآن میں فرمایا گیا ہے:

تَـرَاهُـمْ رُكَعًا سُجَّـدًا يَّبْتَغُوْنَ فَـضَّلا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُوَاناً سِيْمَاهُمْ فِيْ وُجُوْهِهِمْ مِّنْ أَثَرِ السُّجُوْدِ (فتح)

تو دیکھاہےان لوگوں کورکوع کرتے ہوئے سجدے کرتے ہوئے ڈھونڈتے ہیں وہ اللہ کے فضل اور اس کی خوشنو دیوں کوصلاح کے نشانات جھلکتے ہیں ان کے چہروں میں مجدول کے اثر ہے۔

بھلاقر آن میں جن کی نمازوں اور جن کے رکوع جن کے سجدوں کی تعریف کی گئی ہو۔ حرف گیری کی ان ہی کے متعلق گنجائش ہی کیا باقی رہتی ہے۔

الغرض حدیث کے درس کے اس دیوبندی طریقہ نے مسلمانان ہند کے دین تعلقات کو دین کے اصلی سرچشموں اور حقیق بنیادوں (الکتاب والنۃ) کے ساتھ وابسۃ کرکے نئے سرے سے پھرتر وتازہ اور شگفتہ کر دیا۔اوران کی تقیلید کے اس تحقیق پہلونے: اتحذوا احبار هم ورهبانهم اربابا من دون الله.

بنالیا (یہوونصاریٰ نے )اپنے علماءاورمشائخ کواللہ کے سواا پنارب۔

کی قرآنی لعنت سے ان کوان کے دین کو بحد اللہ محفوظ کر دیا۔ اور بہی میں کہنا چاہتا تھا کہ درس حدیث کی اس خصوصیت کو جب تک زندہ رکھا جائے گا اور وہی اہمیت اس کو حاصل رہی جو بچھلے دنوں میں تھی اور اس وقت تک جہاں تک میں جانتا ہوں کسی قتم کی لا پر وائی اس سے اختیار نہیں کی گئی ہے تو مسلمانا ن ہندگی دینی زندگی قرآنی لعنت کے اس زہر سے انشاء اللہ یاک رہے گی۔ واللہ ولی التوفیق۔

میں قلم روک رہا ہوں، گررک نہیں رہا ہے مفید خیالات سامنے آتے چلے آتے ایں۔ میں بھی لکھتا ہی چلا گیا ورنہ ذکر تو اس کا ہور ہاتھا کہ ۱۳۳۰ھ کے ماہ شوال کی ۲۱ر یا ۲۲ رتاریخیااس کے قریب قریب کسی تاریخ میں جہاں تک میرا حافظہ مجھے یاددلارہا ہے دورہ کس سے آغاز کی خبر مجھ تک بہنچی۔اب بدیا دہیں رہا کہ باضابطہ کی نوٹس کے ذریعہ اطلاع شائع ہوئی تھی یاافواہا یہ خبر طلبہ میں پھیل گئی۔ زیادہ احمال دوسری صورت ہی کا ہے اور فقیر بھی دورے کے دوسر کے طلبہ جن کی تعداد سے طور پر تو محفوظ ندر ہی۔ گرستراتی کے درمیان غالبا ہوگی۔(۱۳۳۰ھ کے داخلہ کی تعداداس سال کی روداد میں ل کتی ہے)۔

بہر حال اب تک بہ مشکل دس پندرہ سے زیادہ ساتھیوں کے ساتھ پڑھنے کا موقعہ ساری زندگی میں جے نہیں ملاتھا، ای کے لیے طلبہ کے اس جم غفیر کے گویا میلے یا جھیلے میں پڑھنے کا نیا بالکل نیا تماشا اور نیا تجربہ تھا۔ اس میں یو پی بہار کے سوابنگال، پنجاب، سرحد، کشمیر، کابل، قندھار، بخارِ ااور غالبا چینی، ترکتان، کاشغروغیرہ کے طلبہ بھی تھے۔

بہر حال یوں ہی اب سیح طور پر یا ذہیں رہا کہ ہفتہ یا ہفتہ سے زیادہ دن گذر ہے کہ در س کا اعلان ہوا۔ معلوم ہوا کہ کل سے دور ہے (۱) کے اسباق شروع ہوں گے۔ کتابیں جن کے اسباق شروع ہوں گے۔ کتابیں جن کے اسباق شروع ہونے والے تھے، کتب خانے سے برآ مدکر لی گئی تھیں مینج کی نماز کے بعد ہی معلوم ہوا کہ سبب سے پہلے حضرت سیدنا الامام الشمیر کی کے بہاں شیح مسلم کا سبق شروع ہوگا۔ طلبہ کا ہجوم تھا۔ ان ہی کے جھے لیے میں خاکسار بھی نو درہ کی جھیت کے شالی سے پر جوایک کمرہ تھا ای میں حاضر ہوگیا۔ اتن بڑی تعدادوالی جماعت میں شریک ہوکر پڑھنے کا یہ بہلا اتفاق تھا۔ خیال آتا ہے کہ تی مسلم کا اتفا قاد بی نسخ جھے کتب خانے سے ملاتھا جوا سے طول وعرض میں حدیث کی دوسری کتابوں مسلم کا اتفا قاد بی نسخ جھے کتب خانے سے ملاتھا جوا سے طول وعرض میں حدیث کی دوسری کتابوں

<sup>(</sup>۱) دارالعلوم میں تعلیم پانے والے علاء تو دورہ کی اصطلاح سے واقف ہیں۔ لیکن عام ناظرین کی آگاہی کے لیے ٹابد عرض کرنا مفید ہوگا کہ صدیث کی تعلیم کے جس طریقۂ کی تجبیر حضرت شاہ و کی اللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتابوں میں ''طریقہ مرز'' سے فرمایا ہے تفصیل جس کی خاکسار نے ان کی کتابوں سے اخذ کر کے اپنی کتاب ''مسلمانان ہند کا نظام تعلیم و تربیت'' میں ورج کی ہے درخقیقت ای طریقہ سرو کی تجبیر وارالعلوم ویو بند کے تعلیمی حلقوں میں ''دورہ'' کے لفظ کی جاتم ہو تا ہوں کی ترمیم یہ کردی گئی کہ غیر مقلدین یا فرقہ اٹل جاتی ہوں ہو تا ہو جاتھ کے درس کے اس طریقہ میں تھوڑی می ترمیم یہ کردی گئی کہ غیر مقلدین یا فرقہ اٹل حدیث نے یہ چ جاجو پھیلا و یا تھا کہ خفی فرہب کے مسائل صبح حدیثوں کے خالف ہیں، اس خلط بے بنیا دخیال کی تعجی کے دیش مسائل کے متعلق جن کو اپنے اعتراضات کا نشانہ غیر مقلدوں نے بنار کھا تھا سنجل کر گفتگو کی جاتی ہوں کا ایم ابو صنیفہ کے اجتماد کی صبح بنیا و سے طلبہ کو واقف بنایا جاتا ہے اور گویا'' خلافیا ہے'' پر بحث بھی اب دورہ کے طریقہ درس کا ایک گونہ لازی جزبن گیا ہے۔

کے مقابلہ میں غیر معمولی طور پر ممتاز تھا۔لیکن کرتا کیا ای طویل وعریض کتاب کولے کر کو تھے پر چڑھ گیا۔ درس کے کمرے میں لکڑی کی چھوٹی چھوٹی تپائیاں رکھی ہوئی تھیں۔ طالب علموں نے ان ہی تیائیوں پر قبضہ کرلیا۔ایک تیائی میرے حصہ میں بھی آئی۔

خیال تھا کہ جیسے عام طور پر ہمارے مدارس کا دستور ہے طلبہ کتاب کی عبارت پڑھیں گے اور حضرت شاہ صاحب پھراس عبارت کا مطلب اور ترجمہ طلبہ کو بتا کیں گےلین پہلی دفعہ درس کے ایک نے طریقہ کے تجربہ کا موقع میرے لیے بیتھا کہ بسم اللہ بھی کتاب کی نبیں شروع ہوئی تھی کہ علم کا ایک بحربے کراں بلامبالغہ عرض کررہا ہوں۔ ایسا معلوم ہورہا تھا کہ میرے دل ود ماغ کے ساحلوں سے فکرانے لگا۔

ایسے اساتذہ (غفر اللہ ہم) سے بھی پڑھنے کا موقعہ ملا جو کتاب کوشروع کراتے ہوئے غیرضروری طور پراس شم کی عام باتوں کا تذکرہ عموماً کیا کرتے ہیں کہ مصنف نے خدا کی حمد سے کتاب کیوں شروع کی۔ اور اس عام سوال کو اٹھا کر اس کا جو مقررہ جواب کتابوں میں لکھا ہے۔ لفظوں کے الٹ بھیر سے دہرانے کے عادی تھے۔ صلوۃ کی شرح اور مختلف امور کی طرف اس لفظ کا انتساب اس کے معانی میں کن تبدیلیوں کو پیدا کر تاہے۔ الغرض مسلمان مصنفوں کی کتابوں کے دیباچہ کے عمومی اجزاء کے متعلق سوال وجواب، ردوقد ح کا موروثی سرمایہ جواثی وشروح میں جونتقل ہوتا چلا آرہا ہے اس کوغریب طالب علموں کر چیش کر کے اپنی علمی وسعت کو ظاہر کرتے تھے۔ لیکن الام الشمیر کی نے قبل اس کے کہ کتاب کوئی لفظ بھی شروع ہوا ہو۔ ایک خاص شم کی دل کش، ترنم آمیز آواز میں تقریر شروع کی کس کس موضوع سے اس تقریر کا تعلق تھا۔ تقریباً چالیس سال بعداس کا دہرانا آسان نہیں ہے۔ کیلی بعض انقلا بی تاثر ات کا نشان حافظے پر جہاں تک خیال کرتا ہوں اب بھی باتی ہے۔

جانے والے جانے ہیں کہ تھے مسلم کی خصوصیت رہے کہ بطور مقدمہ کے شروع کتاب میں امام مسلم نے حدیث کے بعض بنیادی کلیات اور اساسی اصول ونظریات کی طرف سید ھے سادے الفاظ میں ایسے بلیغ ومیق اشارے کیے ہیں۔ جن کے تھے وزن کو گون سے ناواقف آ دمی محسوس نہیں کرسکتا۔ لیکن واقعہ رہے ہے کہ امام مسلم کے بعد یوں تو اصول

حدیث میں بڑی چھوٹی بے شار کتا ہیں لکھی گئی ہیں۔ لیکن باوجوداس کے امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ کے مقدمہ میں اب بھی پانے والے اس علم کے ایسے اہم نکات اور حقائق کو پاتے ہیں، یا پاکتے ہیں جوشاید دوسری کتابوں میں نہیں مل کتے۔ حق تعالی کے افضال بے پایاں میں ا یک برا افضل اس شور بخت، سیاه کار کے ساتھ ریجھی ہوا کہ حدیث ہی نہیں بلکہ اصول حدیث کے ان چندقیمتی اوراق کے پڑھنے ہی کانہیں بلکہ ان اوراق پر وقت کے ایک امام کے عالمانہ خطبات کے سننے کا موقع اس بے بیناعت کے لیے آسان کیا گیا۔ پہلے دن کے پہلے ہی سبق میں ایبا معلوم ہوتا تھا کہ برسوں میں حاصل ہونے والے معلومات یکا یک میرے سامنے آگئے۔ اس وقت تک میرا تاثر تھا کہ قرآن کے سوا بجز چند گنی چنی روایتوں کے صاحب شریعت کی طرف قطعی یقین اور کامل اظمینان کے ساتھ کسی امر کا انتساب نہیں کیا جاسکتا گویادین کاا کثر حصه صرف ظنی اوریقین کی قوت ہے محروم ہے۔کیکن میہ بہلا دن تھا۔ جب میرے کا نوں نے اساد والے تواتر کے سواتو اتر طبقہ، تواتر عمل، تواتر قدر مشترک کی نی قىموں كوسنا يسمجھا يا گيا كەچندروايتوں كے متعلق جس تواتر كا دعوى عام كتابوں ميں كيا جاسكتا ہے بید عوی صرف اسنادوالے تواتر کی حد تک محدود ہے۔ ورنددین کابڑا اہم حصہ تواتر طبقہ اور تواترعمل وتواتر قدرمشترک کی راہ ہے منتقل ہوکرمسلمانوں کی پیچپلی نسلوں میں آگلی نسلوں ہے پہنچاہے، اور تواتر کی ان تمام قسموں میں یقین آفرینی کی وہی نفسیاتی اور منطقی قوت ہے۔جو توت اسناد والے تواتر میں پائی جاتی ہے (۱) یہ پہلا دن تھا جس میں قرآن کے بعد دین کا (۱) واقعہ سے کہ مند کی کشرت اور راویوں کے تعدد کی ضرورت عمو ماان بی باتوں میں ہوئی ہے جوروایت کی راہ ہے نتقل ہو کی ہوں۔ لیکن ایسی بات کہ شاہجہاں بادشاہ ہندوستان کے حکمر اں تھے یا سکندر نے ہندوستان پرحملہ کیا تھا۔ اس متم کے دا تعات کے متعلق بیتلاش کرنا کہ روایت کرنے والے ان کے کون ہیں۔ جنون کے سوااور پھونیں ہے ای طرح اس تم كى باتنى كەسلمانوں پرمثلا پانچ وقت كى نمازىي فرض بيں عرب ميں الكجها ي عمارت كا حج فرض ہے۔ سال مى رمضان کامبینہ جب آئے توروز و مسلمانوں کو رکھنا پڑتا ہے بیالی ہاتیں ہیں جومسلمان ہی نہیں۔ بلکہ جومسلمان نہیں ہیں ان كے زود يك بھى اسلام كے يقينى عماصر ہيں۔ يكى تو اتر عمل كى مثاليں ہيں۔اى طرح ماتم كى سحاوت،رستم كى شجاعت، اگر چہ گذرے ہوئے واتعات ہیں۔ کیکن ان کی تنصیلات مثلاً حاتم کی طرف حاوت کے یارستم کی طرف بہادری ہے جو تصے مشہور ہیں۔ان تصول کا بیتین ہونا تو ضروری نہیں ہے۔لیکن ان تصول کا قدر مشترک یعنی ماتم منی تھا۔ رہتم بہادرآ دی تعا-اس قدر مشترك كيني مون من كون شبركرسكا ب- حضرت الاستاذ المعثماني مولانا شبيرا مرتب بمن يمج مسلم من تواتر کان قسموں کاذکرکر کے اعتراف کیا ہے کہ پکی دفعہ مولا ناانور شاہ کشمیری صاحب سے بیات سنے میں آئی۔ سارا بینائی نظام میرے لیے بینی قطعی ہوگیا اور جیسے جیسے تمیز وشعور میں س کے لحاظ سے اضافہ ہوا، بجائے گھٹنے کے میرایہ تاثر گہرا ہی ہوتا چلا گیا۔خاکسارنے اپنی مختلف کتابوں اور مقالات میں امام کشمیری کی عطا کی ہوئی اس روشنی سے استفادہ کیا۔مسلمانوں کے دینی اختلاف کی نوعیتوں میں تمیز کا سلیقہ اس انوری تحقیق سے بیدا ہوا۔

حضرت شاہ صاحب ہوں تو فطر تا ادیب سے۔اس لیے اردو زبان جوان کی مادری زبان نتھی۔ چاہتے تو اس زبان کے بہترین ادیب وخطیب کی شکل میں اپنے آپ کونمایاں فرماسکتے سے۔ لیکن مسلسل عربی کتابوں کے مطالعہ اور ادب عربی کی دوا می مزاولت کا بیا تھا کہ زبان مبارک پرعربی زبان کے الفاظ ہی زیادہ تر چڑھ گئے سے۔ بلکہ طریقہ بیان بھی آپ کا عربی طرز بیان سے زیادہ متاثر تھا اس کا نتیجہ تھا کہ گوتعلیمی و تدریبی زبان آپ کی اردوہی تھی۔لیکن عربی زبان کے ایسے الفاظ جواردو میں عموماً مستعمل نہیں ہیں، اضطراراً آپ کی زبان مبارک مسلسل نکلتے رہتے سے ۔تو اتر کے ذکورہ بالا اقسام چارگانہ کو بیان کرتے ہوئے شاہ صاحب قدس اللہ سرہ العزیز کی زبان سے پہلی دفعہ میں نے طبقہ بعد طبقہ بعد طبقہ کے عام الفاظ کے ساتھ جیلا بعد جیل کے الفاظ سے سے ۔ان کی غرابت کا احساس طبقہ کے عام الفاظ کے ساتھ جیلا بعد جیل کے الفاظ سے سے ۔ان کی غرابت کا احساس الب بھی میرے حافظ میں زندہ ہے۔شایدای موقعہ پر ''الکافہ عن الکافہ'' یا الکواف عن الکواف'' یا الکواف'' یا الکواف'' یا الکواف'' یا الکواف'' یا الکواف'' یا الکواف'' این جن می خصوص اصطلاح بھی سننے میں آئی تھی۔

اس قتم کے غیر مشہور یا اردوزبان میں جوالفا ظ عربی کے مروح نہ تھے۔ ان کے استعال کرنے کی غرض ممکن ہے کہ ریجی ہو کہ عام مسلمانوں کو نہ سی کی مدارس کے طلبہ کا ان الفاظ سے مانوس ہونا ان کی شان کے مناسب تھا۔ اور شاہ صاحب شاید اس طریقہ سے طلبہ کوان عالمانہ اصطلاحات اور تعبیروں سے مانوس بنانا بھی چاہتے تھے۔

مجھے یاد پڑتا ہے کہ ایک دفعہ شاہ صاحب نے ان غریب اصطلاحات کے استعال کی توجیہ کرتے ہوئے یہ بھی فرمایا تھا کہ بعض چیزیں دنیا میں ایسی ہیں جن کا ذکر کنائے اور اشارے ہی میں کرناعام انسانی تہذیب کا اقتضاء ہے۔ پھریہ نکتہ ان ہی سے سننے میں آیا اور بالکل سیح بات تھی کہ تراشنے والے ان ہی چیزوں کی تعبیر کے لیے اچھے اچھے الفاظ تراش لیتے ہیں''پائین خانہ' مکان کے بچھلے حصہ کو کہتے ہیں پھراس سے ''بیت الخلا' مراد لینے کیکن رفتہ رفتہ یہ لفظ''پائخانہ' کی شکل اختیار کر کے خود یہ لفظ بھی گندہ ہوگیا۔ فرہاتے سے کہ معانی کی گندگی رفتہ رفتہ الفاظ تک منتقل ہو کر بہنچ جاتی ہے۔ اس لیے ضرورت ہے کہ تھوڑ ہے تھوڑ نے تھوڑ نے دن بعداس قتم کے الفاظ پر نظر ثانی کی جائے۔ اپنائی خیال کے مطابق عورتوں کے ایام کی تعجیر میں وہ ہمیشہ ایام طمف استعال کرنے کے عادی تھے۔ کیونکہ '' کالفظ حالاں کہ خود کنائی تعبیر ہے لیکن کڑ ت استعال نے اس کو بھی اس قابل نہیں رکھا کہ مہذب مجلسوں میں اس کے استعال کو آئندہ جاری رکھا جائے۔

بہر حال پہلے دن کے درس میں علاوہ معانی کے نئے نئے رہی الفاظ کا ایک بڑا ذخیرہ بھی میرے دماغ میں شاہ صاحب کے درس کے اندر جمع ہوگیا۔ ان کے بیان کی خصوصیت کا ایک غیر شعوری اثر مجھ میں پیدا ہور ہاتھا کہ عربی زبان میں اب تک کسی مطلب کوادا کرنے کی ہمت مجھے نہ ہوئی تھی۔ لیکن سبق پڑھ کر جب قیام گاہ پر آیا۔ اور شاہ صاحب کے عطا کیے ہوئے گونا گوں معلومات کا جائزہ لینے لگا تو میحسوس ہوا کہ اپنے کمزور حافظ ہے اس کی امید نہیں کہ ان کی بتائی ہوئی باتوں کو وہ یا در کھے گا۔

ای لیے فیصلہ کیا کہ کل سے کاغذاور پنسل ساتھ لیتا جاؤں گااوران کی تقریر کو تلم بند

کروں گا۔ اور آج جو بچھ من کر آیا ہوں قبل اس کے کہ میر ہے حافظہ ہے وہ نکلے اے لکھ لینا

چاہیے۔ شاہ صاحب کی تقریر جبیا کہ عرض کر چکا ہوں ، اس کا اسلوب ہی ایسا تھا کہ بجائے

اردو کے ان کے معلومات کا مجھے محسوس ہوا کہ عربی میں قلم بند کرنا شاید زیادہ آسان ہے۔

بہی سوج کر جو بچھ آج من کر آیا تھا، پنسل سے ان کوعربی عبارت میں نوٹ کرنے لگا

اور بہلی دفعہ مجھے اس کا اندازہ ہوا کہ غلط سلط سہی لیکن ٹوٹی بچوٹی عربی میں مطالب کی تعبیر کی

گونہ صلاحیت مجھ میں بھی ہے۔

گونہ صلاحیت مجھ میں بھی ہے۔

دارالعساوم میں حدیث کی تقریروں کے قلم بند کرنے کا رواج نیا رواج نہ تھا۔ حضرت مولانا گنگوئی کی تقریر بعض لوگوں کے پاس کمتو بہشکل میں پائی جاتی تھی ای طرح حضرت شیخ الہندگی بھی ترندی والی تقریر متعدد ہزرگوں کی مرتب کی ہوئی طلبہ میں پھیلی ہوئی تھی۔لیکن میں جہاں تک جانتا ہوں۔حضرت الا مام التشمیر ی کی تقریروں کے قلم بند کرنے کاارادہ شایداس فقیر سے پہلے کسی صاحب نے نہیں کیا تھا۔ یوں بھی عربی زبان میں حدیث شریف کی تقریروں کی تعبیر کی روایت مجھ تک نہیں پہنچی تھی ۔خدا کاشکر ہے کہاس فقیر کے بعد اس ہے کہیں زیادہ لائق وفائق قابل و فاضل مستعداور جفائش مخنتی طلبہ حضرت شاہ صاحبؓ کے اردگر دجمع ہو گئے۔جنہوں نے اپنی زندگی کا نصب انعین ہی بی قرار دیا کہ جس طرح بھی ممکن ہو ''معارف انور ہی'' کے اس بحر بے کراں کو قید تحریر میں لانے کی کوشش کی جائے۔ مولا نابدرعالم ميرهي اورمولا نامحر يوسف البوري (متعنا الله بطول بقانهما (١)) كروا بنجاب کے ایک بزرگ مولانا محمر چراغ جامع تقریر ترندی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ ان کے سوا سنن ابی داؤ داورا بن ماجہ کے متعلق بھی حضرت شاہ صاحب کے درسی افا دات کے جمع کرنے کی توفیق خاکسار کے بعدمختلف افراد کونجنثی گئی۔ جہاں تک میں جارتا ہوں ان صاحبوں نے بھی بجائے اردو کے عربی زبان ہی کوتعبیر کے لیےاختیار فرمایا۔جبیبا کہ میں نے عرض کیا۔ حفرت شاہ صاحب کے طرز بیان، اور طریقهٔ تدریس کی نوعیت کچھالی تھی کہار دو سے زیادہ عر بی زبان ہی میں ان کوتقر سروں کی قلم بند کرنا آسان معلوم ہوتا تھا'' ہے''''نہیں ہے'یا ازیں قبیل اردو کے عام افعال کےسواالفاظ کا بڑاذ خیرہ ان کی تقریر ویں میں عربی کا ہی ہوتا تھا۔ کم از کم فقیر کا احساس تو یہی ہے۔ اور اس چیز نے خود مجھ میں بھی یہ جسارت بیدا کی کہ پہلے عربی عبارت لکھنے کی مشق وعادت کا موقعہ حالاں کہایی تعلیمی زندگی میں نہ ملاتھا۔ کیکن اِما تشمیری کےصف فعال میںشریک ہوجانے کااثر تھا کہ روزانہ تین تین حیار حیارورق بلکہ بھیاں سے بھی زیادہ بر جت قلم عربی میں انکی تقریروں کولکھ لیا کرتا تھا۔ اس کا افسوں ہے کہ ظلم کرنے والوں نے مجھ برظلم کیااورزندگی کےاس مسود ہے کو جو جان سے بھی زیادہ عزیز تھاکسی صاحب نے اس سے مجھے محروم کردیا۔ جب اس کا خیال آتا

بتوب ماختة حفرت مجدورهمة الله عليه كے مكتوبات شريفه كامشهورشعرب

آنچازمن گم شده گرازسلیمال کمشدے 🚳 ہم سلیماں ہم پری ہم اہرمن بگریستے

<sup>(1)</sup> دوحفرات وفات يا چکے \_رحمہمااللہ تعالیٰ

میرے پاس زمانے تک کئی سو صفحات کی بیتقریر موجود تھی ، جلد بند صوالی گئی تھی۔ حضر میں ساتھ رہتی تھی۔ اچا تک ایک دن تلاش کرنے پر معلوم ہوا کہ سی نے اڑا لی(۱)۔

سخر میں ساتھ رہتی تھی۔ اچا تک ایک دن تلاش کرنے پر معلوم ہوا کہ سی نے اڑا لی(۱)۔

سخر میں ساتھ رہتی تھی ۔ اور اسی کے بعد ترفری شریف کی املائی شرح فیض الباری مرتبہ مولا نابدر عالم الممیر تھی۔ اور اسی کے ساتھ مجلس علمی ڈا بھیل حضرت شاہ صاحب کے دوسر نے افادات کو شائع کر کے محفوظ نہ کردیتی تو خدا ہی جانتا ہے کہ اپنی اس ٹوئی پھوٹی شکستہ و پراگندہ تقریر کے محفوظ نہ کردیتی تو خدا ہی جانتا ہے کہ اپنی اس ٹوئی پھوٹی شکستہ و رآئی قانون:

وَ اَمَّا الزَّبَدُ فَیَذْهَبُ جُفَاءً وَ اَمَّا مَایَنْفَعُ النَّاسَ فَیَمْکُ فُ فِی الْآرْضِ (دعد) لیکن جھاگے سوسو کھی ختم ہوگیا اور لوگوں کوجس نے نفع پہنچتا ہے وہ کھہر گیا زمین میں۔

لیکن جھاگ سوسو کھی ختم ہوگیا اور لوگوں کوجس نے نفع پہنچتا ہے وہ کھہر گیا زمین میں۔

کی عملی تفسیراس باب میں بھی مرنے سے پہلے اپنے سامنے آگئی جو چیز مٹنے اور کم ہونے کی مستحق تھی وہ گم ہوگئ۔ لیکن واقعی منافع الناس کی جن چیزوں میں ضانت تھی قدرت کی طرف سے اس کے باقی رکھنے کا ایسا استوار محکم نظم کر دیا گیا کہ جس وقت خاکسار نے اپنی املائی تقریر کوقلم بند کرنا شروع کیا تھا اس زمانہ میں اس کا خیال بھی نہیں کیا جا سکتا تھا۔ حق تعالی نے اپنے بعض خاص مخلص بندوں (۲) کے دل میں ''معارف انوریہ''

<sup>(</sup>۱) نقیر کے دفقائے درس میں ہے دوصاحب ایک تو بخارا کے طاعبدائکیم اور دوہر ہے در ہمنگہ کے مولا ناعبدالرجیم دونوں الترا اللہ میں موجود تھی۔ بخاری صاحب بیچارے میں مرتبہ تقریر کور دزانہ قل کرلیا کرتے ہے۔ اوران دونوں کے پاس بھی مجلد شکل میں موجود تھی۔ اکثر فر مایا کرتے کہ جب بخارا جاؤں گا تو یہی معلوم نہیں کہ کہاں ہیں، اس دنیا ہیں ہیں تھی یا عالم آخرت کی طرف نعقل ہو گئے۔ اکثر فر مایا کرتے کہ جب بخارا جاؤں گا تو یہی تقریر تیری یا دکوتا زور کھے گی۔ برے نیک شریف بزرگ ہے۔ ''گذر بلاؤ'' بھی بھی خوش ہو کرخاص فقیر کے لیے بھا اور میکی معلوم نہیں کہ مولا ناعبدالرجیم صاحب کے پاس بھی وہ تقریر محفوظ ہا یا کہ لیے بھا ۔ اور میکی معلوم نہیں کہ مولا ناعبدالرجیم صاحب کے پاس بھی وہ تقریر کھوظ ہا تھیں۔ شاید ستار الحق ہی کا لطف خفی بھی اس تقریر کے کم ہوجانے میں کا دفر ما ہو۔ کیوں کہ کھنے کی حد تک فقیر نے لکے ضرور لیا تھا کین معنوی اور نوشت اور پھی نوٹی اور در نیاس کے موادہ وہ کھا در ہوسکا کی معنوب کی اس کے باتی رہ جانے کی صورت میں کئی اور کہاں تک پہنچتی۔ تھا۔ کون کہ سکتا ہے کیا پی رموائی اس کے باتی رہ جانے کی صورت میں کئی اور کہاں تک پہنچتی۔

<sup>(</sup>۲) پرنقیر کے کرم فرمامیز بان کریم مولانا محمر موی الجو ہانسمر فی الافریقی ثم الباکتانی ہیں۔ شاید اپنے نام کا ظہاران پر اب بھی گراں ہو۔ لیکن واللہ منحوج ماکنتم تکتمون کے لاہوتی قانون کا وہ کیے مقابلہ کر سکتے ہیں۔ حدیث بھی تو بے لو ان رجلا عمل عملا فی صنحرة صماء لا باب فیہا و لاکوة خوج عمله الی الناس کائنا ماکان (رواہ احمد والی کم محد) پھریم ل قومسے فیلہا و مجلسہا کائل ہے رازنہاں بکر کیے روسکتا ہے۔ حقیقت تو یہے کے

کی صحیح قدرو قیمت کا احساس پیدا کیا۔ بخاری کی املائی شرح فیض الباری کےمسود ہے کو لے کرایک صاحب مصر بھیجے گئے۔ اور مصر میں قیام کر کے اس عزیز الوجود گرامی منزلت کتاب کو بہترین کا غذیر روش اورمجلی ٹائپ کے حروف میں طبع کرا کے واپس آئے۔شاہ صاحب رحمة الله عليه كے وہى افادات قيمه جن كے متعلق انديشہ تھا كه دار العلوم ديوبند كے ا حاطہ ہی میں خدانخواستہ کم ہو کرختم ہو جائیں گے۔ جا ہے والے نے جب جا ہاتو اسلامی دنیا کے مشارق الارض ومغار بہا کے آخری حدود تک ان کو پہنچا دیا۔ اور کون کہہ سکتا ہے کہ ملمانوں کی آئندہ کتنی نسلیں سرزمین ہند کے ان علمی اکتشافات ہے مستفید اور تہتع یذیر ہوتی رہیں گی، قابل رشک ہیں۔وہلوگ جنہیں اس علمی فہم کی مختلف منزلوں میں حصہ لینے ی تو فیق بخشی گئے۔ تاہم میرایہ مظنہ اگر بھیجے ہے کہانی ساری کوتا ہصیبیوں کے ساتھ حضرت شاہ صاحب کی دری تقریروں کی قلم بندی کے سلسلے میں تقدم وسبقت کی نعمت سے ابتداء و ہی دیوانہ سرفراز ہوا تھا جس کا جنون اس علمی امانت کے بار کامتحمل نہ ہوسکا۔ تو ارادی نہ سہی اضطراری سعادت سے جا ہےتو یہی کہاہے بھی محروم نکھہرایا جائے جب''ورقاء عض ا یکہ' (بکائن کی شاخ پر کوکوکر نے والی فاختہ ) کے ''فضل تقدم'' کااعتراف کرتے ہوئے عرب كے شاعرنے كہا تھا۔اور چڑيا تک كے متعلق انسانوں نے اقرار كيا كه :

ولکن بکت قبلی فہیج لی البکاء ﷺ بکاها فقلت الفضل للمتقدم (لیکن فاختہ مجھ سے پہلے روپڑی۔ ای کے رونے سے مجھ پر بھی گریہ طاری ہوا۔

 اس لیے میں نے مان لیا کہ برتری اس کو حاصل ہوئی جس نے رونے میں سبقت کی)۔ شاید کہنے والا کہ سکتا ہے:۔

میں جورویا تو رو پڑی دنیا 🚭 شور سے اپنے شور ہے برپا

بهرحال بقول شخصے كه:

عشق ہے ہوں گے جن کے دل آباد ﷺ قیس مرحوم کوکریں گے یاد اور میں ممنون ہوں کہ بخاری کی املائی شرح فیض الباری کے مقدمہ میں صحیح مسلم کی گم شدہ مرتبہاملائی تقریر کا ذکر کر دیا گیا ہے۔ جزاہم الله عنی خیرالجزاء۔

خیرقصہ تو حضرت شاہ صاحب کی دری خصوصیات کا تھا۔ داقعہ میہ ہے کہ باتوں باتوں میں صرف حدیث ہی نہیں بلکہ دوسر ہے علوم کے ایسے اہم کلیات ہاتھ ان کے درس میں آجاتے تھے کہ اپنے ذاتی مطالعہ سے شاید ساری عمر ان تک ہم جیسے نارساؤں کی رسائی آسان نہی۔

حدیث کے متعلق ''تواتر'' کی اقسام چارگانہ کے سوا اصول حدیث کے الاعتبار کی اصطلاح کی شرح کرتے ہوئے شاہ صاحب نے جوتقر پر فرمائی تھی۔ حالا نکہ تقریباً نصف صدی کے قریب زمانہ گذر چکا ہے۔ لیکن وساوس وشبہات، شکوک واوہام کی جوتار یکیاں اچا تک میر سے سامنے سے جھٹ گئتھیں ۔اورسکدیت وطماعیت کی جولذت اس وقت میسر آئی تھی۔ دل میں اس کی خنگی اور حلاوت اس وقت تک موجود ہے۔ ایک ہی حدیث کے متعلق اعتبار کے قاعد سے اعتماد اور بحروسہ کی جونطقی قوت فراہم ہوتی ہے۔ صحیح طور پراس وقت کے واقف ہوجانے کے بعد اپنی جبلت سے آدمی اعتماد کی اس کیفیت کے نکالنے سے عاجز ہوجا تا ہے۔ جوقد رتا اس عمل کے بعد ول میں حدیثوں کے متعلق پیدا ہوجاتی ہے (۱)۔

اورصرف يہی نہيں بلکہ جے ''تواتر'' کی تقسیم کی روشنی میں حدیثوں کا متعدبہ معقول حصہ جزاحاد کی مظنونیت کے دائر ہے سے نکل کریقین واذ عان کی قوت کا حامل بن جاتا ہے ای طرح عمو ما جو سیمجھا جاتا ہے کہ روایت کرنے والوں نے بچائے الفاظ کے حدیثوں کے سلیلے میں زیادہ تر حاصل مطلب یعنی روایت بالمعنی کواداء فرض کے لیے کافی قرار دیا ہے۔ کافی ہونے میں جیسا کہ بجائے خود میرثابت ہے روایت بالمعنی کے طریقہ پراعتراض کرنے کا کوئی وجنہیں قطع نظر تفصیلات کے اور پھینہیں صرف ترجمہ ہی کی حقیقت اگر آ دی کے سامنے ہوتو روایت بالمعنی کی افادیت کے اعتراف پر وہ مجبور ہوجائیگا۔ آخر روایت بالمعنی کا مطلباس کے سوااور کیا ہے کہ ایک ہی مطلب کوای زبان کے دوسرے الفاظ اور تعبیروں میں راوی اوا کر ہے جس زبان میں بات اس ہے کہی گئے تھی ۔ پھرتر جمہ میں تو دوسری زبان کے الفاظ میں مطلب کو اوا کرنا پڑتا ہے ہی لفظوں صرف لفظوں کے اول بدل جانے سے اگر پیکلیٹھہرالیا جائے کہ مطلب بھی ہمیشہ بدل جا تا ہے تو چا ہے کہ تر جمہاوراس ذریعہ سے علوم دفنون کی جواشاعت دنیا میں ہوتی ہےسب کولغواورمہمل قرار دیا جائے۔ جنون کےسوا فورموجے کہ بیاور بھی کھے۔

کین قطع نظراس سے حضرت شاہ صاحب نے ''الاعتبار' کے جس طریقۂ مل سے دوشاں فرمایا تھا اس کی روشی میں جیسا کہ شاہ صاحب نے بھی فرمایا تھا۔ حدیثوں کا بڑا ذخیرہ بجائے روایت بالمعنی کے روایت باللفظ کی مد میں داخل ہوجا تا ہے۔ غور کرنے کی بات یہ ہے، رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر کے ہم پاتے ہیں کہ مثلاً دی محالی کی روایت میں مشترک الفاظ کے متعلق محالی کی روایت میں مشترک الفاظ کے متعلق اگریہ مجھا جائے کہ براہ راست خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمائے ہوئے ہیں تو عقل کا تقاضا ظاہر ہے کہ اس کے سوااور کیا ہوسکتا ہے۔ عام حالات میں کی مطلب کو اپنے الفاظ میں ادا کرنے والوں کے الفاظ میں وحدت مشکل ہے۔ اعتبار کے طریقہ سے تائیدی میں ادا کرنے والوں کے الفاظ میں وحدت مشکل ہے۔ اعتبار کے طریقہ سے تائیدی دوایتوں کو اصطلاحا متا بعات و شواہد کہتے ہیں۔ خاص خاص کتا ہیں اس عمل میں امداد دینے کے لیکھی گئی ہیں۔ صحح مسلم میں امام مسلم کے کام کی سب سے بردی خصوصیت یہی ہے کے لیکھی گئی ہیں۔ صحح مسلم میں امام مسلم کے کام کی سب سے بردی خصوصیت یہی ہے

الاطراف کی کتابوں ہے بھی کافی مدداس راہ میں ملتی ہے۔

بہر حال یہ تو ایک علمی مسئلہ ہے۔ میں عرض یہ کرنا چاہتا تھا کہ جیسے حدیث کے متعلق شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے درس میں گرکی با تیں معلوم ہوتی تھیں۔ ایسی با تیں جن سے تاثر ات میں غیر معمولی انقلاب پیدا ہوجاتا تھا۔ یہی حال دوسر ہے علوم وفنون کے متعلق تھا۔ درس تو ہوتا تھا حدیث کالیکن شاہ صاحب کی ہمہ کیر طبیعت نے معلومات کا جوگر انما یہ قتمی سرمایدان کے اندر جمع کر دیا تھا وہ ان کے اندر جمع کر دیا تھا وہ ان کے اندر جمع کر دیا تھا وہ ان کے اندر سے بے ساختہ چھلکتے رہتے تھے۔

میں آپ سے سے عرض کرتا ہوں کہ قانون اور شریعت کے متعلق جودومختلف قدرتی فرائض ہیں۔ یعنی واقعات وحوادث پر قانون کو منطبق کرنا۔ ایک قاضی اور جج کا سب سے اہم فریضہ یہی ہے۔ ای طرح قانون کے محدود کلیات سے ہرنئے پیش آنے والے حادثے کے متعلق حکم لگانا۔ یہ فرض مجلس وضع قوانین اور اربابِ اجتہاد کا ہے۔

حضرت شاہ صاحب قانون کے مناطی تقییم کرتے ہوئے تنقیح مناط تخ تئ مناط،
حقیق مناط کے اقسام کو بیان کر کے جو سیر حاصل بحث ان اقسام پر کیا کرتے تھے۔ میرا
خیال تو یہی ہے کہ قضا (ججی) اور اجتہادی لیعنی قانون سازی دونوں را ہوں کی الی روشی ان کی کرتے تا خیال تو یہی ہے کہ دونوں پر چلنے والے انشاء اللہ اس کی روشی میں بھٹک نہیں سکتے سے تفصیلات کے لیے ان کی مطبوع تقریروں کا مطالعہ کرنا چا ہے۔ اس کے ساتھ جھے اس کا محصال کا محتی افتی اور انکہ اجتہادان کو بہت کم متاثر کرتا تھا گر اور انکہ اجتہادان کو بہت کم متاثر کرتا تھا گر بایں ہمہ سیدان ہی کے درسی افادات کا شعوری اور پھی غیر شعوری اثر ہے کہ اپنے دل کو اہل السنت والجماعت کے تمام انکہ اجتہادامام ما لک شافعی اور احمد کی عظمت سے بھی معمور پاتا السنت والجماعت کے تمام انکہ اجتہادامام ما لک شافعی اور احمد کی عظمت سے بھی معمور پاتا ہوں۔ اور انہی کے سمجھانے سے سیجھ میں آیا ہے کہ سارے اجتہادی مسائل جن میں بظاہر اختلاف نظر آتا ہے ،سب ہی حق ہیں۔ اور سب حق تعالیٰ کی مرضی کے مطابق ہیں۔

خیال آتا ہے کہ ائمہ اجتہاد میں حق دائر ہے۔ یعنی ان میں سے لاعلی سبیل التعین کوئی ایک حق پر ہے۔ بجائے اس کے شاہ صاحب نے طلبہ کو سمجھایا کہ سب ہی کوحق پر سمجھنا جا ہیے تو سرحد کے بعض خشک مزاح علماء پر بیہ بات گرال گذری۔ اور مختلف قتم کے اراجیف کی اشاعت ان کی طرف سے طلبہ میں ہونے لگی لیکن ان پیچاروں کو کون سمجھا تا کہ:۔ اشفق علی الرأس لا تشفق علی الحجبل(۱)

بظاہرتصوف اورصوفیاء کے متعلق خیال ہوتا تھا کہاس طبقہاوران کےعلوم ومعارف سے شاہ صاحب کوشاید چنداں دلچین نہیں ہے۔

کیکن وہی بھولے بسرے خیالات جو د ماغ میں رہ گئے ہیں ان ہی میں دوبا تیں میرےاندراس طرح جاگزیں ہوگئی ہیں کہ تصوف کے نظری عملی دونوں حصوں کے متعلق بعد کو جو کچھ بھی اس فقیر نے سو چاہتمجھا زیادہ تر ان ہی دونوں کی روشنی میں سو چا اور شمجھا۔ مادث یعنی کا سنات و مخلوقات کا قدیم یعنی خالق تعالی جل مجدہ سے کیا تعلق ہے۔شاہ صاحب کے الفاظ میں''ربط الحدیث بالقدیم'' کاعنوان قائم کر کے اس سلسلہ میں جو کچھ فرماتے تھے یہی تصوف کے نظری حصہ کا بنیا دی واساسی مسئلہ تھا۔ پہلی دفعہ شاہ صاحب نے اس مغالطه کا از اله فر مایا که عوام الناس خالق ومخلوق کے تعلقات کوصائع ومصنوع یا معمار ومکان کی مثال سے تمجھنا جاہتے ہیں حالاں کہ مصنوع اپنے باقی رہنے میں چونکہ صانع کا محتاج نہیں رہتا۔ بعنی مکان کومثلا بن جانے کے بعدمعمار کی ضرورت باقی نہیں رہتی ۔عوام کی سمچھ میں سیجے طور پر اسی لیے یہبیں آتا کہ پیدائش میں تو عالم خدا کامحتاج ہے۔ لیکن پیدا ہوجانے کے بعد عالم کواپنی بقاء میں خداکی کیا ضرورت ہے؟ صوفیہ اسی وسوسہ کا از الہ اپنے اس نظریہ سے کرتے ہیں جو''وحدت الوجود'' وغیرہ ناموں سے مشہور ہے۔ اور جاننے والول نے مشہور کررکھا ہے کہ صوفی وحدت الوجود کے جو قائل ہیں تو اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ان کا ایمان وحدت الموجود برہے، یعنی سارے موجودات ایک ہیں۔ حالال کہ''وحدت الوجود "كى وحدت كو "الموجود" كى وحدت سے كياتعلق -

خاکسار نے اپنی کتاب "الدین القیم" میں اسی وحدت الوجود کے مسئلہ کی جوتشریک

<sup>(</sup>۱) یک مربی شعرکامعرعہ ہے۔ ایک کوئی بحرا پہاڑ پرسینگ مارر ہاتھا۔ای کوخطاب کر کے شاعرنے کہاتھا کہا ہے بحرے !اپنے سر پردم کر پہاڑ پرشفقت کرنے کی ضرورت نہیں۔

و تفصیل کی ہے بچی بات سے کے بنیادی اموراس کے شاہ صاحب کی تقریر بی سے ماخوذ ہیں۔ ای طرح حدیث جرئیل جس میں ہے کہ ایما ن اور اسلام اور احسان کے متعلق رسول الله صلى الله عليه وسلم سے مسافر كے جيس ميں جرئيل عليه السلام نے سوالات كيے تھے اں حدیث میں''الاحیان'' کے لفظ کا ترجمہ ہی شاہ صاحب نے ایبا کیا کہ تصوف کے عملی حصد کی اصل خصوصیت سامنے آمٹی فرمایا تھا کہ احسان کا صلہ جب الی کے ساتھ آتا ہے تو کسی کے ساتھ حسن سلوک کرنا، اس کا مطلب ہوتا ہے۔ لیکن صلہ کے بغیر صرف احسان کا ترجمه "حسن پيداكردن"كرنا جا ہے يمي يا قريب قريب اى كے فارى زبان ميں احسان كاتر جمه كرك فرمايا كرتے تھے كہ عقا كدوا عمال اور زندگی كے ان تمام شعبوں ميں جو فد بہب كدائر عين داخل بير -ان كوبار مفهرات موئے سرے ٹالنا، ايك حال توبيه وتا كريكن ان میں "حسن آفرین" کی کوشش بس یہی احسان ہے۔ اورتصوف کا مطلب یہی ہے کہ بجائے نکلیف کے دین ہی زندگی کا اقتضاء بن جائے۔اور یوں دین کے ہرشعبہ میں حسن کے اندرحسن کا اور جمال میں جمال کا اضافہ کرتے چلاجانا جا ہیے۔ یہی الاحسان کے مقام كا تضاء بـ خيال آتا ك قرآن مجيد من جهال كهين "المحسنين" كالفظ آيا ب-اس کانتیج مصداق شاہ صاحب کے نز دیک مسلمانوں کا وہی طبقہ ہے جودین مطالبات کی لعمیل میںایے پیش نظراحسانی نقطهٔ نگاه کورکھتا ہے(۱)۔

ان کی تقریروں کو سنے ہوئے وض کر چکا ہوں کہ چا لیس سال کے قریب زمانہ گذر چکا ہے۔ ٹوٹا پھوٹا تحریری نوٹ جومیرے پاس تھا مدت ہوئی وہ بھی غائب ہو چکا ہے کین تصوف کے عملی حصہ کے متعلق زمانہ کی اس طویل مدت میں جو پچھ فقیر نے بعد کو پڑھا یا سمجھا یا لکھا زیادہ تر جو ہری اثر سب میں شاہ صاحب کی اسی تقریر کا تھا۔ اگر چوافسوس کے ساتھاس کا بھی (ا) بخاری دغیرہ کی شہر صدیث ان الملہ کتب الاحسان علی کل شین (الحدیث) ہے بھی شاہ صاحب کے نقطۂ نظر کی تائیدہ وقی ہے۔ پس جر کی المین سے جواب میں سے جوز مایا گیا یعنی خدا ہمیں دیکھ رہا ہے اس عام بین اللویانی غیر مشہر بیتین کی روشی میں چا ہے کہ عبادت کرتے ہوئے اپنے معبود خالتی کا خت کے ساتھ ایسار بطہیدا کا جائے کہ عبادت کرنے والا گویا اس کود کی رہا ہے ، ساری کا کتا ت اس کے لیے آیات اللہ اور خدا کی نثانی بن جائے۔ گویا الاحسان کے سمجھانے کی ایک شال میں جائے۔ گویا الاحسان کے سمجھانے کی ایک شال میں جواب کوخیال کرتا جائے۔ سمجھانے کی ایک شال میں حداللہ کانگ تو اہ فان لم تکن تو اہ فانہ یو ایک ''کے جواب کوخیال کرتا جائے۔

۔ اقرار کرناپڑتا ہے کہ پڑھنے بچھنے سمجھانے اور لکھنے لکھانے ہی کی حد تک میرا کام محدود رہا۔اور کرنے کی توفیق میسرند آئی۔لے دے کراپنا سرمایۂ ناز واحساس صرف وہی ہے کہ:

احب السالحين ولست منهم الله لعل الله يرزقني صلاحاً الكين آه! كه: ميرالعل البيات كه مدود مين داخل موچكا هـ اورنبيس كه سكتاكه جس چيز كوعر بعراجها سجعتار مااى كواپني عملى زندگى مين داخل كرنے سے كيول قاصر رما۔ قسمت كى تبى دى كے سوااس كى اوركيا توجيد كى جائے۔

شاہ صاحب کی بعض باتیں عجیب وغریب تھیں۔ بظاہران کے مطالعہ کا موضوع دینیات ہی کی کتابیں تھیں لیکن جبعقلی مسائل پراتفا قاسیجھ فرمانے کاموقعہ آ جا تا توالیا معلوم ہوتا تھا کہ نادان بچوں سے زیادہ ان کے سامنے بڑے سے بڑے فلاسفہ کی وقعت نہیں ہے۔ایمان بسیط ہے یامرکب، یعن عمل بھی ایمان کاجزء ہے یانہیں علم کلام کامشہور فلافیہ ہے۔اس کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے کہ مناطقہ (منطقی کے لفظ کی جمع عمو ما معقولیوں کے متعلق اس لفظ کو استعال کرنے کے عادی تھے۔ اور اس کے ساتھ علیہم (ا) ماعلیہم کے تو بی الفاظ مجی اس موقعہ بران کی زبان مبارک سے خلاف وستورنکل جاتے) بہر حال فرماتے کہ ان مناطقہ کی طرف سے ان لوگوں پر جوایمان کی حقیقت میں سارے دین اعمال کوٹریک سجھتے ہیں۔ان پراعتراض کرتے ہوئے جو پہ کہا جاتا ہے کہ جزء کے ارتفاع سے قاعدہ ہے کہ کل بھی مرتفع ہوجا تا ہے بعنی کسی کل کا کوئی جزءا گرغائب ہوجائے تومنطقی نقطہ نظرے کل کل باقی نه رہا۔ اور اس بنیاد پر ایمان کومرکب حقیقت قرار دینے والوں پر اعتراض کرتے ہیں کہ سمان کی زندگی میں کوئی اسلام عمل اگرنہ پایا جائے تو مطلب اں کا پیہوا کہ ایمان ہی کا اس سے از الہ ہو گیا اور وہ مومن باقی ندر ہا۔ حالاں کہ ایمان کو مرکب قراردینے والے بھی اس کے قائل نہیں ہیں۔قطع نظر اس سے کہ ایمان مرکب ہے، یا بيط دلچىپ بات اسموقعه برشاه صاحب جوفر مايا كرتے تنصوه ميتھى كه ذراان منطقيول كى عماقت ملاحظہ کیجئے۔درخت ایک مرکب حقیقت ہے۔جڑ، تند، شاخیس، برگ وہارسب ہی

<sup>(</sup>۱) كرونۇت كے بجاجذبات معقوليوں من جوابحرآتے ہيں بيان عى كارومل تعا۔

اس کے اجزاء ہیں۔ فرض تیجیے کہ کوئی ہاکا ساپہ ورخت کا گرگیا، تو منطقی کہدد ہے گا کہ درخت
باقی ندر ہااس لیے کہ جزء کا ارتفاع کل کے ارتفاع کو متلزم ہے۔ لیکن منطقیوں کے سواکوئی
انسان جب تک پاگل نہ ہوجائے کیا اس کا قائل ہوسکتا ہے کہ کسی ایک پنتے کے جھڑ جانے
سے درخت ہی ناپید ہوگیا۔ کل اور اجزاء کے سیحے تعلق کو بتاتے ہوئے فرماتے کہ دراصل ہر
کل میں دوشم کے اجزاء ہوتے ہیں بعض اجزاء کے نکل جانے سے توکل یقینا غائب ہوجاتا
کل میں دوشم کے اجزاء ہوتے ہیں بعض اجزاء کے نکل جانے ۔ ان کے مقابلہ میں کل ہی
کے بعض اجزاء ایسے بھی ہوتے ہیں جو جزء ہونے کے باوجودکل سے اگر غائب ہوجا کیں تو کل باقی رہتا ہے۔ جیسے آ دمی کا بال گرجائے انگلی کٹ جائے تو کیا کسی بال کے گرجانے
سے زیداس لیے زندہ باقی نہ رہا کہ زید کے کل کا بال بھی ایک جزء تھا۔ یا کسی قلعہ کی دیوار ک
کوئی اینٹ نکل جائے تو سمجھنا چا ہے کہ قلعہ ہی غائب ہوگیا۔ فرمایا کرتے تھے کہ کڑتوں کو واحد تعبیر کے قالب میں لاکر کلی بنالینا مناطقہ اس کواپنا کمال سمجھتے ہیں۔ حالاں کہ اصل واحد تعبیر کے قالب میں لاکر کلی بنالینا مناطقہ اسی کو اپنا کمال سمجھتے ہیں۔ حالاں کہ اصل حقیقت سے اپنے آپ کو اندھا بنانے کی میہ برترین شکل ہو عتی ہے۔

فرماتے کے میر بے زدیک اعقل الناس فی الناس اہل لغت یا زبانوں کے بنانے والے ہیں جوکا نئات کے ایک ایک ذرہ کی خصوصیت پرنظر جماکرا لگ الگ الفاظ بناتے ہیں۔ زبان اور لغت والوں کے بعد فقہاء کی تعریف کرتے اور ان کے عقلی رسوخ کی دادد ہے کہ مشتبہ مسائل کے مختلف پہلووک کے متعلقہ احکام کا سراغ لگانا چاہتے ہیں۔ کے مختلف پہلووک کو متعلقہ احکام کا سراغ لگانا چاہتے ہیں۔ الغرض ہر ہر چیز کے امتیازی اوصاف کا جانتا ان کے نزدیک کمال تھا۔ اور ان انتراق اوصاف کے خزد یک کمال تھا۔ اور ان امتیازی اوصاف سے قطع نظر کر کے کلی کی لائھی جزوں پر چلانا اندھے کی لائھی کے سوا ان کے نزدیک اور کچھنے گی۔

بہرحال خاکسارکودوسرےعلاءاورشاہ صاحب میں جوکھلا ہوا فرق محسوں ہوتا تھاوہ میں جوکھلا ہوا فرق محسوں ہوتا تھاوہ میت کہ جب میتھا کہ عموماً لوگوں میں استعدادی علم پایا جاتا ہے لیجنی اس پر قناعت کرلیا جاتا ہے کہ جب ایخ متعلقہ علوم کی کتابوں کا مطالعہ کریں گے تو مسائل کے مالہا و ماعلیہا ہے واقف ہوجا ئیں گے۔لیکن شاہ صاحب کوعمو ما ہراس علم سے حضوری تعلق تھا جس سے وہ دلچیں ہوجا کیں گے۔

رکھتے تھے۔اورانعلوم کے کلیات وجزئیات کا کافی ذخیرہ فعلیت کے رنگ میں ان کے مافظه کے محافظ خانے میں اس طرح محفوظ رہتا تھا کہ جس مسئلہ کو جاہتے آسانی کے ساتھ ایے حسمشترک کے سامنے لے آتے۔ طلبہ ای لیے ان کے دماغ کو کتابوں کی الماری ت شبیہ دیتے تھے۔ فقیر بجائے الماری کے اسے ایک متقل کتب خانہ ہی خیال کرتا تھا۔ بہر حال وہ اینے عہد کے طلبہ کی علمی بے بضاعتیوں کا انداز ہ کرکے تکلیف اٹھا کر علاوہ درس کے چند خاص امور کا تذکرہ التزاماً اینے درس میں ضرور فرمایا کرتے،مثلاً جن مصنفین کی کتابوں کا حوالہ دیتے ان کی ولا دت وو فات کے سنین کے ساتھ ساتھ مختصر حالات اوران کی علمی خصوصیت، علم میں ان کا خاص مقام کیا ہے ان امور برضرور تنبیہ کرتے چلے جاتے۔ یہان کا ایساا چھا طریقہ تھا جس کی بدولت شوقین اورمخنتی طلبہان کے طقہ درس میں شریک ہو کرعلم کے ذیلی ساز وسامان سے سلح ہوجاتے تھے۔ یا کم از کم مسلح بنے کا ڈھنگ ان کوآجا تا تھا۔لیکن سے میہ ہرغریب مدرس اوراستاذ کے بس کی سے بات ہے بھی نہیں کہ مطالعہ کیے بغیر جس بڑے عالم کا ذکر آجائے تو ان کے متعلق مذکورہ بالا تغميلات عطلبه كوام كاه كرنے برقا در مو۔ بيتوان كے خصوصى حافظه كا كمال تھا۔

ایک دلچب تجربشاہ صاحب علیہ کے متعلق میرایہ بھی تھا کہ انتخاص ورجال جن کاوہ تذکرہ درس میں فرمایا کرتے تھے۔ان میں زیادہ تر ایسی ستیاں تھیں، جواب دنیا میں موجود نہیں ہیں۔ زندہ علاء کا ذکر مشکل ہی ہے ان کے درس میں ہوتا۔ اور زندہ کیا تج پوچھے تو طافظ ابن جرنویں صدی ہجری کے عالم ومحدث کے بعد والوں کے نام بھی ان کی زبان مبارک پراتفا قائی بھی آتے ہوں۔ ان کے حلقہ درس میں پہنچ کر پچھالیا محسوس ہوتا تھا کہ درمیان کی چنومدیاں گویا حذف ہوگئی ہیں اور ہم نویں، آٹھویں اور ان سے پہلے کی صدیوں میں گویا زندگی بسر کررہے ہیں۔ پچھلوں کا نہوہ نام ہی عموماً لیتے تھے اور ندان کے کام ہی کا مدمایا تھے مقافی کر کرتے ۔انکا معاملہ بس ان ہی گذر ہے ہوئے اگلے بزرگوں تک محدود در ہتا تھا کی کا مدمایا تھے مقافی کر کرتے ۔انکا معاملہ بس ان ہی گذر ہے ہوئے ان کے تاثر ات کا دریا فت کرنا تھا۔ اور میر اتو خیال پچھالیا ہے کہ کی قتم کا تاثر اس باب میں وہ رکھتے ہی نہ تھے۔اس

ذربعه سے حق تعالی نے علماء کے ایک بڑے مہلک اخلاقی رذیل سے ان کو محفوظ فرمادیا تھا۔ اس سلسلہ میں معلوم ہوتا ہے کہ مگذشتہ علاء کی علمی اور فی تنقید کی طرف ان کے جذبه كارخ چيرديا كميا تغاران كى على چشك اگر پچيتى بھى توان بى وفات يافته بزرگول ے تقی، حافظ ابن جر کے ساتھ ایک طرف ان کی غیر معمولی عقیدت کا حال بیرتھا کہ جبل العلم، حافظ الدنیا کے الفاظ سے ان کی مراد حافظ ہی ہوتی ۔ لیکن شافعی ہونے کی وجہ سے اختلافی مسائل میں حفی ندہب کے متعلق جہاں شاہ صاحب کومحسوں ہوتا کہ جان ہو جو کر صافظ سردمہری اور لاپروائی سے کام لے رہے ہیں تو اس وقت مسکراتے ہوئے فرماتے۔ عافظ الدنیانے اس موقعہ پر کف لسانی سے کا ملیا ہے۔ بھی بھی ان کے طرزِ عمل کوطوطے ی جال سے تشبید ہے۔ جوآ تھوں کو گردش دیتے ہوئے آئیستہ آہتہ قدم اٹھاتے ہوئے نكل جاتا ہے۔اختلافی حدیثوں كے باب میں اصح مافی الباب كاترجيمی طريقه شوافع میں عموماً جومروج ہے جبان کے اس اصول کا ذکر کرتے تو فرماتے کہ لیجے علماء شافعیہ نے یٹھےٹو لنے کا کام شروع کردیا(ا) عموماً وہ اس کامھی موقعہ تلاش کیا کرتے کہ علاوہ حدیث کا اللامی علوم کے طلبہ وعلماء کے لیے دوسرے متعلقہ علوم وفنون کے جن اصول وکلیات کا جاننا ضروری ہےان کا با دنیٰ مناسبت ذکر فرماتے اور مسئلہ کی الیمی تاریخ بیان کرتے جس کے سننے کے بعدمعلوم ہوجاتا تھا کہاس مسئلہ کی ابتداء کس شکل میں ہوئی۔اور کن کن نقاطِ نظر سے گذرتے ہوئے اینے موجودہ حال تک پہنچا ہے۔ یاد آتا ہے ایک دفعہ مرحوم صاحبزادہ آفتاب احمرخاں جو کسی زمانہ میں علی گڈھ کالج کے روحِ رواں جزءوکل یا کم از کم غیر معمولی مؤثر عضر تھے۔ بچھلے دنوں جب علی گڈھ اور دیو بند کی درمیانی خلیج کی وسعت کم (۱) مطلب بیرتما که اساء الرجال کی کتابوں کواشما کر راوی پر جرح کر کے مخالف کی صدیث کونا تا بل لحاظ بنادیا۔ اورصرف رجال رجر وں کی مددے کی روایت کورجے دینا، لیکن آثار صحلبہ قرآنی آیات کے اقتضاء اور اسلام کے کلی قوانین اور اصول ہے چٹم ہوٹی کرلیما،حضرت شاہ صاحب شافعیوں کے اس طرز عمل کور دانتوں کی ترجیح میں بسندنہیں فرماتے - اور جرح كرنے كے ليے رجالى رجشروں يس راوى كى كمزوريوں كوٹولنا اى كانام انہوں نے پٹھا ٹولنار كاليا تھا۔ فرماتے كەب تو تصابول کا کام مواجو جانور کمز درمعلوم مواای کوینخ کر ذی کردیا۔

ہوری تھی (۱) تو صاحب زادہ مرحوم بھی بھی دیو بندتشریف لایا کرتے تھے۔ایک دفعہ مجھے مسلم کے درس میں آکروہ بھی شریک ہوئے ،واپس ہوکر میں نے خودان سے سنا کہتے تھے کہ آج تو آکسفورڈ اور کیمبرج کے لیچر ہال کا منظر مرے سامنے آگیا تھا۔ یورپ کی ان یو نیورٹ اور کیمبر ول کو جیسے پڑھاتے ہوئے میں نے دیکھا ہے آج ہندوستان میں یو نیورٹ ای تماشے کودیکھا۔

یادداشت اور حافظ کی غیر معمولی قوت کا نتیجہ بیتھا کہ معلومات کا طوفان شاہ صاحب کے اعدر تلاطم پذیر رہتا تھا۔ خیال آتا ہے کہ کی مسئلہ پرتقر برفر ماتے ہوئے ای کی مناسبت سے ان کا ذہن کسی دوسر ہے مسئلہ کی طرف خطل ہوتا۔ تو عموماً فرماتے دفاع ہوگیا جھے اس مسئلہ کی طرف، ان دفاعی مسائل میں صرف وتحو، معاتی، بیان، بدتیج، وغیرہ فنون تک کے مسائل شریک تھے۔

عربیت سے تعلق رکھنے والے ان علوم سے شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کوغیر معمولی ر کچپی تھی۔ان علوم کی اعلی بنیا دی کتابوں کا غیر معمولی فکرونظر کے ساتھ انہوں نے مطالعہ کیا تھا۔ میراخیال ہے کہ کافیہ اور شرح جامی کے ساتھ مدارس کے عام مولو یوں کا جوتعلق ہوتا ہے یہی تعلق شاہ صاحب کو سیبوریہ کی الکتاب سے تھا۔ ابن عصفور جس کے نوٹ اور پچھ حواثی سیبویه کی کتاب پر ہیں۔اس نام کو پہلی دفعہ ہی خاکسارنے شاہ صاحب ہی سے سنا تھا۔ اور کہدسکتا ہوں کہ ان کے بعد پھر سی مولوی کی زبان سے بدلفظ سننے میں نہ آیا۔ دومروں کی کیا کہوں سیبویہ کی اس الکتاب کے مطبوع نسخہ پرمیری نظرتو ضروری پڑی ہے۔ (۱) ۱۳۲۸ ه می دستار بندی کامشهورتاریخی هله کبیره دارالعلوم دیو بند کے احاطه میں جب خاص شان آن بان سے منعقد ہوا قاتو بہلی دفع کا گھ ھالے کے نمایدے بکر صاحبز ادہ مرحوم اس تقریب میں شریک ہونے کے لیے دایو بند بہنچے تھے۔ المريزى خواں مبقه كى طرف ہے علاء ديوبند كى طرف رجمان كا اظہار كويا پہلى دفع على شكل ميں ہوا تھا۔ على كُدُھ كى گرم پارلى رصاحبزادے صاحب مرحوم كايدا قدام كانى كران تابت مواقعا۔ اٹاوه كاخبار 'البشير' كائيريشرمولوى بشيرنے توعلانه ما حبزاد مصاحب پرلعنت وملامت کی تھی ،کھماتھا کہ اس تنم کی للو چوباتوں سے پچھے فائد وہیں ان مولو یوں سے مم الحت كى امد نفنول ہے۔ ليكن تاريخ كے اوراق سياست كى آندهى ميں اچا تك الث بلث محيّے اور جس كا تصور جمي نامكن تفاوى سب ديكها كيااورد يكها جار باب-

شایدادهرادهرسے بچھاس کودیکھااور پڑھابھی ہوگا۔لیکن ابن عصفور کے حاشیہ کے دیکھنے کا بھے کا سیار معانی و بیان، بدیع کے مسائل میں الجرجانی کی دلائل الاعجاز۔ اسرارالبلاغت یازمخشری کی مفصل کے سوا تفتاز انی وغیرہ مصنفوں کی کتابوں کا حوالہ دیتے ہوئے شاہ صاحب کوفقیرنے بھی نہیں دیکھا۔

اصول فقہ میں وہ ابن ہمام کی تحریر کے گویا حافظ تھے۔ فقہ میں ابوبکر کا شانی صاحب بدائع شمس الائمہ سرختی اور ابن نجیم صاحب بحرالرائق سے ان کو بہت متاثر پاتا تھا۔ شامی کے تفقہ پراییا معلوم ہوتا تھا کہ چندال بھر دسٹہیں فرماتے۔ صاحب ہدایہ کے بڑے مداح تھے۔ عموماً فرماتے کہ ابن ہمام کی فتح القدیر کی جیسی کتاب کے کھنے کا ارادہ چاہوں تو کرسکتا ہول کین ہدایہ جیسی کتاب کھنے سے اپنے آپ کوقطعا عاجزیا تا ہوں۔

ان کی ایک عادت یہ بھی تھی کہ زبان کے سی مشکل لفظ کی تشریح کرتے ہوئے یا کی اور ضرورت سے عربی شعر کو چیش کرنا چاہتے تو گوشہادت کے لیے ایک مصرعہ یا ایک شعری کا فی ہوتا ہے لیکن یا دواشت کی بے پناہ قوت کا نتیجہ تھا کہ ایک مصرعہ کے لیے ہیں ہیں بچیس بچیس بچیس بلکہ اس سے بھی زیادہ اشعاروالی نظموں کو سلسل سناتے چلے جاتے ۔ فلا ہر ہے کہ اس وقت ہم طالب علموں کی حیثیت ٹھیک ان بھینوں کی ہوجاتی تھی جن کے سامنے بجانے والا بین باجہ بجار ہا ہواور غریب بھینس فک فک اس کود کھیر ہی ہوں۔ دوسروں کے معلق تو مجھے کہنے کا حق نہیں لیکن فقیر کی حیثیت تو اس وقت ''افقش'' کے بربی کی ہوجاتی معلق تو مجھے کہنے کا حق نہیں لیکن فقیر کی حیثیت تو اس وقت ''افقش'' کے بربی کی ہوجاتی مسلسل نوٹ کرتا چلا جا تا تھا لیکن جب انشا دوشعر گوئی کا میہ جذبہ شاہ صاحب کی تقریروں کو میں مسلسل نوٹ کرتا چلا جا تا تھا لیکن جب انشا دوشعر گوئی کا میہ جذبہ شاہ صاحب پر طاری ہوتا تو میر نے کا قدرتی موقع مل جا تا۔

ای کیے میری مرتبہ تُقریر تقریباً شاہ صاحب کے ان سائے ہوئے اشعار سے خالی تقی ۔ شاید چند ضروری مصرعے یا اشعار مشکل ہی ہے اس سلسلہ میں قلم بند ہوئے ہوں میرا اندازہ تھا کہ مجموعی طور پر نصف لا کھ یعنی چالیس بچاس ہزار سے کم تعدادان عربی اشعار کی نہ ہوگی جوشاہ صاحب کوزبانی یاد تھے۔ جنہیں جس وقت جی چاہتاوہ سنا سکتے تھے۔ فاری ادب

کارزلف تست مشک افشانی اماعاشقال المستحلت را جمع برآ ہوئے چیں بستہ اند (۱) جب توحیدی کیفیت کا غلبہ ہوتا تو مسکراتے ہوئے حافظ کے اس مشہور شعر ی

مصلحت نیست کداز پردہ برآل افتدراز ﷺ ورنہ درمجلس رنداں خبرے نیست کہ نیست کوخاص متانداز میں سناتے۔ فرماتے کہ جی ہاں! پیسب بڑے میاں کی کارروائی

ے۔اس وقت ایک خاص قسم کی سرمستی ان کے جبین مبارک کے اسار بر میں چیکنے گئی عموماً یہی

وتت ہوتا جب بڑا کھولتے۔ چھالیاں اور زردہ نکال کرپان کے ساتھ استعال فرماتے۔ ان کر مار میں مراجعہ

این باطنی حال کے اخفاء میں ان کی کوشش حدسے گذری ہوئی تھی۔ کھلنے کاموقع اتفا قا کہیں آجا تا تو اسی وقت ظرافت اور طبیب کالہجہ اختیار فرمالیتے۔ بظاہر عام مجلسوں اور صحبتوں میں ان پرسکینت ووقار کی خاموثی طاری رہتی۔ لیکن حلقۂ درس میں طیبت ومزاح کا جبلی

رجمان ان کانمایاں ہوجا تا اس وقت ان کی زبان مبارک پرمعصومانداز میں بڑے پڑکیف نقرے جاری ہوتے۔اس سلسلہ میں فرمایا کرتے کہ جی ہاں! ظرافت کی بیدوہاں بھی کافی

ر سے بین موسط ہوں۔ وسی ہے۔ بڑے صاحب کے یاں بھی اس کا تماشا پیش ہوگا۔ پھر مثالاً ان حدیثوں کا ذکر فرماتے جن میں آیا ہے کہ قیامت کے دن بعض گنہگاروں کے ساتھ یہ معاملہ کیا جائے گا کہ

ربت ں یں ہیں ہے ہیں ہے۔ ان ہی سےان کے گناہوں کااعتراف کرائے تق سجاندو تعالیٰ کی طرف سے حکم ہوگا کہ ہروہ گناہ جس کااس نے اقرار کیا ہے اس کے مقابلہ میں اسے نیکی کا اجر دیا جائے۔ اقرار کرنے والا

ال ۱۰ اس میم کوشکر فرشتوں ہے کہا کہ مظہر وا میرے گناہوں کی فہرست تو بہت طویل ہے گنهگاراس حکم کوشکر فرشتوں سے کہا کا کہ مظہر وا میرے گناہوں کی فہرست تو بہت طویل ہے میں سے مصرف منک مراہ محمد اللہ برمحالة الدی گناہوں کہ بھی گن اور اورکما قال۔

جب ہر گناہ کے بدلہ میں نیکی کا اجر مجھے دیا جائے گاتو ان گناہوں کو بھی گن لو۔او کما قال۔ صحیح مسلم ہی کی مشہور حدیث جس میں جنت کے داخل ہونے والے سب سے کمتر

الجہ کے آدمی کا ذکر کرتے ہوئے رسول اللہ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جہنم سے نگلنے اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جہنم سے نگلنے (۱) تقدیرہ تر کفر قرق کو بتاتے ہوئے موااس شعر کو خرور دبراتے فرماتے تھے کہ خلیفہ بنانے کا فیملہ تو بزے معاجب

یں کہ خلافت کا فیصلہ یمی تقدیر کی مثال ہے اور جس شکل میں اس فیصلہ کا ظہور ہواای کو تدبیر کہتے ہیں۔

کے بعدا پے ما سے ایک در دت کو پائے گا۔ مرض کرے گا کدا سے اللہ الل در دخت کی جماؤں کے بیچ پناہ لینے کی اجازت دی جائے ۔ ق سجانہ وتعالیٰ اس سے اقرار لیں گے کدال سے زیادہ تو اللہ کوتو آگے نہ بیٹ ھائے گا، تو قتم کھا کرا قراد کرے گا کہ بس اس سے زیادہ میں بھی اور پھونہ چا ہوں گا۔ اجازت دیدی جائے گی۔ یوں بی ایک در خت کے بعدال سے زیادہ گھنا اور در خت اس کے ماخے آئے گا اور اپنے معاہدہ کوتو ڈکراس کے بنچ جائے گی اجازت جا ہے گا۔ تا آئکہ بالآخر سرکتے ہوئے وہ جنت کے وروازے پر پھنے کر جنت کی اجازت جا ہے گا۔ تا آئکہ بالآخر سرکتے ہوئے وہ جنت کے وروازے پر پھنے کر جنت میں داخل ہوجانے کی اجازت جا ہے گا۔ اس وقت تی سجانہ وقعالی اس سے فرما کیں گے کہ میں داخل ہوجانے کی اجازت جا ہے گا۔ اس وقت تی سجانہ وقعالی اس سے فرما کیں گے۔ "مما بصر فنی منک" تھے سے میر اپنچھا آخر کون سی چیز چھڑا اے گا۔ اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے ایک فرمائش کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے بعد اس سے زیادہ بہتر فرمائش کو بعد اس سے دیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی چلا جاتا ہے اور ای کے بعد اس سے دیادہ بہتر فرمائش کرتا ہی جاتا ہے اس سے دیاد سے دیا سے دیاد سے دیاد سے دیاد سے دیا سے دیاد سے دی

''کیااس پرتو راضی ہوجائے گا کہ بچنے ساری دنیا اوراس دنیا کے مانند دوسری دنیا دیدی جائے''۔

تب و وغريب كنهارع ض كركا:

یارب انستھزء منی وانت رب العلمین آپ مجھے ذاق کرتے ہیں حالانکہآپ ارے جہانوں کے مالک ہیں۔

حدیث کے راوی محالی ابن مسعود رضی اللہ عنہ جب اس روایت کو بیان کرتے تو بننے لگتے ، اور کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی یوں ہی اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے ہنتے تھے، جب آب سے ہننے کی وجہ یوچھی گئی تو فر مایا تھا کہ:

''الله تعالیٰ اپنے اس بندے سے یہ ن کر کہ سارے جہانوں کے ما لک ہوکر مجھ غریب سے مذاق کرتے ہیں''۔

گنهگار کے اس فقر سے پرخود اللہ تعالی کوہنس آ جائے گی اور اس کے بعد اس غریب بندے سے ارحم الراحمین فرمائیں گے کہ:

ال مدیث بر پنیخ کے بعد شاہ صاحب کے جذبات چمپانے کے باوجود چھلک کر باہر آجاتے تھے، اورا سنم کی عام صدیثوں کو 'در ظرافت' میں شریک فرما کرآ کے بردھ جاتے۔
ای سلسلہ میں بھی بھی ان پر خاص جذبہ طاری ہوتا، طلبہ کی طرف مخاطب ہوکر فرماتے تم سجھتے ہوکہ میں کوئی بردا کام کر دہا ہوں، حالاں کہ جانتے ہو، میری حیثیت بھی وہی ہوں، حرد درسہ کے منیر خان (۱) کی ہے، منیر خان بھی چکی پیتے ہیں اور میں بھی دقتی ہوں، رقیق ہوں، وقیق (آٹا) پیتا ہوں، اس سے زیادہ اور پھونیں، اس موقعہ پر خیال آتا ہے کہ بسااوقات ان بی زبان مبارک سے فقیران الفاظ کوسنا کرتا تھا، فرماتے تھے کہ:

"جھے کھے چھے ایک مرف دو پالیال میمیری(۲) جائے کی، داسک ایک نیز اایک گھوڑا"
بظاہر مطلب حضرت مرحوم کا بیہ وتا کہ اصلی اور تیجے زندگی ایک مومن مسلم کی بیہ ہے کہ
میدان جہاڈ "میں اپناو قت صرف کرے، ان کے دل کی بہی حسرت حقیقی حسرت تھی، اس
کے مقابلہ میں درس ویڈ ریس تعلیم وقعلم کے جذبات کی انکی نظروں میں کوئی قدرو قیمت نہ
مقی، لیکن جیسے اللہ اور اس کے رسول (علیہ السلام (۳)) کے ساتھ اپنے سیحے تعلقات کو

(۱) مدرسہ کے ایک بوڑھے ان پڑھ ملازم منیرخان تھے، اور مجد کے احاطہ کی طرف در دازے کے پاس ایک جمونپڑے میں متیم تھے، عموماً مدرسہ کے تغییری کاموں کے لیے چکی میں چونا پیسا کرتے تھے، معلوم نہیں ان کا انقال کب ہواشاہ صاحب کے درس میں ان کا اکثر تذکر واس سلسلہ میں آتا رہتا تھا۔ ۱۲

(۲) مشروبات میں یہی قتم ایک مرغوب مشروبا اکا تھا، نوورے کی جہت کے جنوبی ست میں ٹھیک شالی ست کے اس کرے کے مقابلہ میں جس میں شاہ صاحب اور حضرت شخ البند ورس صدیث دیتے ہے، ایک کر و تھا کانی و سنے وجریف وطویل میرے زیانے میں شاہ صاحب کی قیام گاہ یہی کر و تھا، اس کے ایک گوشہ میں او ہے کے چو لیے پر شمیری چائے کی دیجہ می رہتی تھی، دودول جانے کی وجہ سے اس کا رنگ گلائی ہوجاتا تھا، جب بھی حاضر ہوتا اس دیکی کوگرم ہی پاتا، اس ساغر کرم سے استفاده کا موقع بھی بھی اس فقیر کوگی میسر آجاتا تھا، فیجر اس جائے خانے کے مولانا ادریس سے، شاہ صاحب کی ملاحات مدتوں مولانا کو میسر آئی۔ فیصنا کم میسنا کہ۔

ماحب فی محلمانہ فدمت کی سعادت مرتوں مولانا لو میسر آئی۔ فہنینا ٹیم ہنینا له۔

(٣) فاکسار کوشاہ صاحب کے حلقہ کورس میں شرکت کی سعادت جن دنوں حاصل ہوئی تھی اس وقت تک از دوائی تعلق سے آزاد تھے عربھی اٹلی اس زیانہ میں بہ مشکل چالیس سال اور بچاس کے درمیان ہوئی ہی اس زیانہ میں سرحال کی غیر معمول کوششوں کا ان کے بہی رنگ تھا۔ لیکن بچھلے دنوں جب فاکسار حیدر آباد سے دارالعلوم کی مجلس شور کی میں شریک ہونے کے لیے آیا کرتا تھا تو اچا تک دیکھا کہ شاہ صاحب کے سیاہ بال سفید ہو بچکے ہیں، ایک دفعہ خیال آتا ہے، دورہ فتم ہو چکا تھا، عمر کی نماز کے بعد طلب کو دوائی خطاب سے سرفر از کرنے کے لیے کھڑے ہوئے تو اب ان کارنگ ہی دوسراتھا، در ساتھا، میں سالہ سے کہتے کہ جاؤال ہی کے دین کی فدمت کوزندگی کا نصب العین بنالیں۔ ۱۲

کوشش کرکے چھپانے کے عادی تھے، ای طرح وہ اپنے دل کی اس آرزو کے متعلق بجائے کمبی چوڑی تقریروں کے صرف مزاجی کنایوں اور اشاروں میں بھی بھی فرماکر: باہم گرستیم گرستیم گرستیم

کنفساتی اڑ کے ساتھ گذرجاتے۔

دور داختام کی حدیر جب پنچاتواس دقت اپ خاص انداز میں فرماتے کہ اب زیادہ دینیں ہے میں مرغوں کا ڈبکول دوں گا، یہ مرغے جو ہمار سے اردگر دجمع ہیں ڈب سے تکلیں گے، دیکھتا ہوں کہ بلندیوں پر چڑھ چڑھ کر بازؤں کو پھڑ پھڑاتے ہوئے کون بانگس گے، دیکھتا ہوں کہ بلندیوں پر چڑھ چڑھ کر بازؤں کو پھڑ پھڑاتے ہوئے کون بانگ دیتا ہے کی کی آ دازکتی اونجی ہوتی ہے، اس قتم کے لطیفوں میں وہ سب پھے کہ دیا کرتے تھے جو کہنا جا ہے تھے۔نبور اللّه ضریحه وطاب ثراہ وجعل الجنة مثواہ اللّهم اغفرله وارحمه کما ربّینی صغیرا.

حفرت شاہ صاحب کے حلقہ کرس کی ایک خصومیت کا خیال ہی نہ آیا، حالاں کہ درب انوری کا یہی لازی جز تھا۔شدت ِظہور کہتے ہیں کے جمعی خفا کا سبب بن جاتا ہے، جے سب سے زیادہ یا در ہنا جا ہے تھا وہی یا دنہ آیا خیر قصہ یہ ہے مجھ سے پہلے، اور میرے بعد والوں کامشاہدہ اس باب میں کیاہے، لیکن میں نے تو یہی ویکھا تھا کہ سیحے مسلم کا درس ایک محمنه یا اس سے چھوزیادہ رواز نہ ہوا کرتا تھا، اور پوراو تت علمی میاحث ومسائل کی شرح وتغیر و تطبق و ترجیح می صرف موتا تھا، نہیں کہدسکتا کدائی اور طلبہ کی طبیعت کے ملال، اور تکان کا خیال کرے پیطرز عمل شاہ صاحب نے اختیا رکر رکھا تھا، یا فطرت میں ان کی ظرافت ومزاح کا جونطری مذبہ پوشیدہ تھا بیاس کا اقتضا تھا، کچی بھی ہو، درس کے پہلے ہی دن سے دیکمناشروع کیا کہ ہارے ایک رفق درس جن کا اسم گرامی غالبا مولوی محرعیس تما، شاید بممرونای تصه کے رہنے دالے تھے، بیچارے بڑے متین اور سجیدہ اور نیک آ دی معلوم ہوتے تھے، شدت نیک کی وجہ سے تعلق ان کاعلم کے ساتھ کچھ نیک ہی نیک ساتھا، شاہ صاحب کے متعل دست جب کی طرف شروع بی سے اپی مکد انھوں نے بنال می، وتت پڑھیک اپن ای مقرر جگہ پر آ کر بیٹے جاتے ، شاید کسی دوسرے طالب علم کی ہمت مجی نہ ہوتی تھی کہان کی جگہ پر قبضہ کرے، ہوتا بہتھا کہ سی بلندو بالا مسئلہ پر شاہ صاحب کے معلومات کا بحر ذ خارموجیس مارتا ہو چلا جار ہا ہے، حافظ الدنیا اور شیخ ابن ہمام تمس الائمہ بر<sup>د</sup>سی ابن جیم کا ذکر ہور ہاہے کہ اچا نک شاہ صاحب مولوی محرعیسیٰ کی طرف تبسمانہ اہمہ میں ٹاطب ہوجاتے اوران کی طرف خطاب کرے بچھفر ماتے رہتے ہیچے الفاظ تواس وقت یاد نەر ہےاورالفاظ كى نوعيت ايك رہتى كې تقى تا ہم حاصل يہى ہوتا تھا كەجو كچھ بيان كيا گيا گویا مولوی محمرعیسیٰ صاحب سے اس کی تصدیق جاہی جارہی ہے، بیچارے مولوی عیسیٰ صاحب خاموش مسکرانے ککتے ، سارا حلقہ اس وقت صرف مسکرا ہٹ ہی مسکرا ہے تبسم ہی تہم بن جاتا تھا۔ ''ہاں! مولوی عیسیٰ صاحب تو اب آپ کی رائے اس مسئلہ میں کیا ہے'' یہ یاای کے قریب قریب عمو ما ان سے سوال کیا جاتا۔ بظاہر مولوی عیسیٰ صاحب کے وجود ہے استرواح اور از الدملال وسامہ کا کام لیاجاتا تھا، شاید ہی کوئی دن ایام درس کے اس طویل عہد میں ایسا گذرا ہوجس میں دلوں کے انبساط وانشراح کا بیموقعہ اول یا آخریا وسط مین نظل آتا ہو۔معلوم نہیں ہارے بیر فیق درس آج کل کہاں ہیں کس مشغلہ میں ہیں، ای دنیامیں ہیں یااینے محبوب استاداور سلف صالحین کے ساتھ لاحق ہو گئے ،اگراس دنیامیں موجود ہوں تو ان سے معافی کا خواستگار ہوں، درس انوری کی اس خصوصیت سے سکوت پر

راردادی نہ ہوا۔اللّٰہ مار حمنی بعبادک الغز الکو ماء.

جیرا کہ میں نے عرض کیا اسلامی علوم وفنون کے دائرے کا شاید ہی کوئی علم یافن ہوگا جس سے شاہ صاحب رحمۃ اللّٰہ علیہ کو دلج بی نہی، اور ہرا یک علم وفن کے اصولی مسائل کے معلق کوئی خاص تحقیقی نظریہ وہ نہ رکھتے ہوں، بلکہ عہد حاضر کے جدید کار آ مدعلوم کے میح معلومات کا بھی کافی ذخیرہ ان کے پاس موجودتھا، خصوصاً ہیئت (اسٹرانومی) کی جدید تمام معلومات کا بھی کافی ذخیرہ ان کے پاس موجودتھا، خصوصاً ہیئت (اسٹرانومی) کی جدید تمام اصطلاحات کا انھوں نے تحقیقی تفصیلی مطالحہ کیا تھا، انگریزی زبان سے ناواقف تھے،اگر چہ کی بھی کھی ملک کی عمری اسکول میں بھی دن شریک ہونے کا موقعہ بھی ان کو ملا تھا لیکن فرماتے کہ انگریزی کی عمری اسکول میں بھی دن شریک ہونے کا موقعہ بھی ان کو ملا تھا لیکن فرماتے کہ انگریزی کی عمری اسکول میں بھی دن شریک ہونے کا موقعہ بھی ان کو ملا تھا لیکن فرماتے کہ انگریزی نبان وادب کے دولفظ غالبًا یک (Pig) اورش (Fish) یہی دولفظ مجھے یا درہ گئے ہیں۔

کین بایں ہمدایک تو اسلامی عبادات کے متعلق کچھ دنوں سے ' فیلاسونی' نکالنے کا رواج جو چل پڑا ہے مثلاً وضوء باحث نشاط ہے، اور ورزش جسانی کا فاکدہ نماز کے تیام وقعود سے حاصل ہوتا ہے، ازی قبیل مصالح وظم ان شرعی امور کے جو بیان کیے جاتے ہیں شاہ صاحب ان کی تعبیر حکمت سے کرتے تھے اور فرماتے کدار باب قانون و تفقہ کی نظر حکمت پنیس، بلکہ تھم کی علت پر ہوتی ہے۔ مثالاً کہتے کہ سفر میں روز ہے کی تا فیر کی حکمت تو یہ ہے کہ مشقت سے بچانا مقصود ہے، لیکن سفر میں تا فیرصوم کی بیا علت نہیں ہے، ای لیے ایبا مسافر جے سفر میں روز ہ رکھنے کی مہولت ہی کہیں میسر نہ ہووہ تا فیرصوم کے ای تا نون سے مستفید ہوسکتا ہے قانون کا فیصلہ ہی ہوگا۔

قانون سے مستفید ہوسکتا ہے قانون کا فیصلہ ہی ہوگا۔

بہر حال شرائع کے متعلق حکمت نواز ہوں کے اس نداق کی شاہ میا حب حوصلہ افزائی نہیں فرماتے تھے ای سلسلہ میں عموماً حضرت مولا نا محنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف منسوب كرك سايا كرتے تھے كى نے تشہد ميں الكيوں كا محانے كى مصلحت بإحكمت آب ے دریافت کی، توسوال کوبے بروائی کے ساتھ سنتے ہوئے اور شاید بیفر ماتے ہوئے کہ ان باتوں میں کیار کھاہے جی میں آئے تو کہددیا جاسکتاہے کہ انگلی تشہد کی اٹھا کرا قرار توحید اوردوسری انگل کے بند کرنے کا مطلب بیلیالیا جائے کہ ای تو حید کے ساتھ اپنے ول کے اعتقاد کونمازی دابسته کرتا ہے، خلاصہ بیہ ہے کہ نماز وروز و کے فلے ہے شاہ صاحب کوکونی دلچیں نگی، اورجیے کہتے ہیں کہ سورتو حرام اپن نجاست کی وجہ ہے ، اور آ دمی کا گوشت بمی حرام ہے لیکن کرامت کی وجہ ہے، ای طرح حضرت شاہ صاحب کتابوں میں اگر کسی كتاب معرعوب اور حدے زياده مرعوب تنے دو الله كى كتاب قرآن تھا، قرآنى آيات کی تشریح وتغییر میں آج جس طرح بے جاجسارتوں کا مشاہدہ ہم کررہے ہیں، اس کود مکھ کر اب مجمين تاب كقرآن اورقرآنيات كرماته شاه صاحب كسكوت كارازكياتها-مجمی بھی اس باب میں ان سے پھے سنا بھی توبیسنا کہ بعض عالی عقیدت مندوں نے یہ جومشہور کر رکھا ہے کہ دین اور دنیا کا کوئی کلی اور جزئی مسئلہ ایمانہیں ہے جو قرآن میں موجود ضهو، یا قرآن سے نکالا نہ جاسکتا ہو، اس خیال کی شدت کے ساتھ تر دید فرماتے،

## فراتے کی بڑے علی کامیشعرہے کہ

جميع العلم في القرآن لكن له تقاصر عنه افهام الرجال یعن سارےعلوم قرآن میں موجود ہیں مراوگوں کی سمجھاس کے بانے سے قاصر ہے، مرانی تقریر کوبس ای غلط خیال کی تر دید تک محدودر کھتے ، لیکن پیسوال که پھر قرآن میں کیا ے؟ یااس کی بحث کا حقیقی موضوع کیاہے، کم از کم اس باب میں ان کا کوئی خاص خیال مجھے معلوم نہ ہوسکا، بعض خاتلی صحبتوں میں ڈرتے ڈرتے فقیرنے ایک دفعه اس پہلو کے متعلق کچودریافت کرنامجی جابا، لیکن کچھتوان کے علم وتقوی اور شخصیت سے غیرمعمولی مرعوبیت ک وجہ سے اینے دل کی بات واضح لفظوں میں پیش نہ کرسکا، اور انھوں نے میرے اس سوال كوجس توجه سے جاہمے تھا، سامھی نہیں، كود مشكلات القرآن كئام سے ال كبعض ار شد تلاندہ نے ایک مجموعہ شائع بھی کیا ہے لیکن میرااحساس اس کتاب کے بعد بھی یہی ہے كةرآن كى غير معمولى عظمت وجلال ان كواس كتاب كى طرف اس طريقه سے متوجه مونے كا جازت بى نېيى ديتا تھا جيساد ه انسانوں كى بنائى موئى كتابوں كامطالعه فرمايا كرتے تھے۔ بہر حال سیدنا الا مام التشمیری سے براہ راست قرآن پڑھنے کا موقعہ تو مجھے ندل سکا، لیکن حدیث ہی کے درس میں جہاں دوسرےعلوم وفنون کےمسائل کی طرف شاہ صاحب ؓ كاذبهن موقعه سے منتقل ہوتار ہتا تھا، اوراپنے اس دہنی انتقال كا حضرت والانے اپنی خاص اصطلاح مين 'دفاع' 'نام ركه لياتها-

درس کی تقریر کرتے ہوئے قاعدہ تھا کہ پچ جی میں فرماتے کہ 'دفاع ہوگیا' اس وقت مجھے اصول فقہ کے فلاس مئلہ کی طرف یا معانی دبیان وبدیع کے نکات کی طرف، پچھلے میں عوانی، بیان، بدیع جن میں عربی زبان کی نثر وقعم کے محاس اور خوبیوں کے مجھنے کا سلیقہ کلی قاعدوں کی مدد سے اس لیے پیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے کہ قرآنی تعبیروں کے اعجازی پہلوؤں کی یافت کی صلاحیت طلبہ میں نشو ونما پائے، لیکن بجز حضرت تعبیروں کے اعجازی پہلوؤں کی یافت کی صلاحیت طلبہ میں نشو ونما پائے، لیکن بجز حضرت شاہ صاحب کے کم از کم میں نے تو کمی مولوی کونہیں دیکھا جے صرف بہی نہیں کہ ان علوم کے ممائل متحضر ہوں، بلکہ ان کے کلیات کو جزئیات پر منطبق کرنے کی مہارت رکھتا ہو۔

ایسامعلوم ہوتا تھا کہ شاہ صاحب نے ان علوم کا مطالعہ غیر معمولی شوق اور دلچیی کے ساتھ کیا تھا، قرآنی آیات، حدیث کے نقروں، عربی زبان کے اشعار کے ساتھ کھی فارسی بلکہ بھی تو اردو تک کے اشعار کے ان پہلوؤں کو نمایاں کر کے طلبہ کے ادبی مناق کو بلند کرنا جا ہے تھے کیوں کر شخن طرازی اور عبارت آرائی کے لیے گوفطری مناسبت کی ضرورت ہے لیکن شن شبی اور شخن فہی کا سلقہ مصنوعی کدو کاوش سے بھی پیدا ہوسکتا ہے، مگر تبی بات یہی ہے کہ حضرت شاہ صاحب کے درس کا میہ پہلو بھی عموماً طلبہ کے لیے کھی غیر مفید ہی سابن کر رہ جاتا تھا۔

ی محروموں میں دوسروں کے ساتھ خودیہ فقیر بھی تھا، تاہم اس ذریعہ سے بھی بھی قرآن وقرآ نیات کے متعلق شاہ صاحب کے خصوصی فقاطِ نظر سے سننے کا موقع مل گیا، اور نہیں کہرسکٹا کہاں گئی چنی باتوں سے کتنے بے شارفوائد مجھے حاصل ہوئے مثلاً ایک خیال ان کا پیتھا کہ: وَ لَقَدْ یَسُوْنَا الْقُوْانَ لِللَّهِ نُحْوِ.

اورہم نے آسان کیا ہے قرآن کو چونک پیدا کرنے کے لیے۔

یاای شم کی دوسری آیوں میں سہولت اور آسانی اپی خصوصیت قرآن نے جوقرادی ہے تو اس کا مطلب بینیں کہ قرآنی خفائق ومعارف کی گہرائیوں تک ہر کہ ومہ کی رسائی آسان ہے، بلکہ ق سجانۂ تعالیٰ کی مرضی مبارک کے مطابق زندگی بسر کرنے کا جوطریقہ قرآن میں بیش کیا گیا ہے اس کا ذکر کچھا لیے انداز میں قرآن کے اندر کیا گیا ہے کہ کوئی بیہ نہیں کہ سکتا کہ میری سجھ میں وہ نہ آیا، اس بارے میں قرآن کا طریقہ خطاب اتنا واضح مبائی کہ میری سجھ میں وہ نہ آیا، اس بارے میں قرآن کا طریقہ خطاب اتنا واضح صاف و صنہ اور دوشن ہے کہ کوئی سجھناہی نہ چا ہے قدید دسری بات ہور نہ قرآن اپنی جمت بوری کرچکا ہے، مثالاً تو حیدو شرک کے مسلم میں نہ آئی ؟ قرآن پڑھنے اور سجھنے کے بعد کیا کوئی کہرسکتا ہے کہ بات میری سمجھ میں نہ آئی ؟ قرآن پڑھنے اور سجھنے کے بعد مطالبات سے کر اربا ہے کہ بات میری سمجھ میں نہ آئی ؟ قرآن پڑھنے اور ابناوت تی کر اربا ہے اور بغاوت کی مطالبات سے کر اربا ہے اور بغاوت کی مطالبات سے کر اربا ہے اور بغاوت کی مطالبات سے کر اربا ہے اور بغاوت کی راہ اختیار کر رہا ہے۔

حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے اسی نکتہ کو فقیر بھی بھی استمثیل کے رنگ میں النے طلبہ کے آ کے پیش کیا کرتا تھا کہ جمادات ونبا تات، آب وآتش، خاک وباد وغیرہ کی شکلوں میں مادے کا جوذ خیرہ تمھار ہے سامنے پھیلا ہواہے، پیخدا کا کام ہے، اس کا ایک پہلو تویہ ہے کہ ہرعامی وخاصی، جاہل وعالم کی ضرورت اس سے پوری ہورہی ہے، بلکہ انسانوں ے آگے برو ھر دیکھنا جا ہے تو عقل سے جومحروم ہیں یعنی حیوانات بھی مادے کے اس ذ خبرے سے مستفید ہور ہے ہیں۔ان میں ہزایک کی شخصی دنوعی بقاء کی ضمانت استفادے کاس عام پہلو کے ساتھ وابستہ ہے، اپنے اپنے ظرف اور اپنی اپی ضرورت کے مطابق سب ہی ای سے اپنا اپنا حصہ تاریخ کے نامعلوم زمانہ سے حاصل کرتے چلے آرہے ہیں،اس وقت بھی حاصل کررہے ہیں، آئندہ بھی رہتی دنیا تک عام افادہ واستفادہ کا یہ قصہ تو یونہی جاری رہے گالیکن اس کے مقابلہ میں مادے کے اس ذخیرے اور اس کے مختلف مظاہر کے ساتھ تعلق ہی کی دوسری نوعیت وہ ہے کہ جوسائنس اور حکمت والے اس سے رکھتے ہیں، یہی مٹی یہی یانی یہی ہوا، یہی لوما، یہی لکڑی، یہی معدنیات و جمادات ان کےسامنے بھی ہیں، جیے ہرد کیھنےوالے کے سامنے ہیں، گر حکمت وسائنس والے آٹھیں پیش افتادہ چیزوں کے اندرغور کرتے ہیں،ٹٹو لتے ہیں، ڈھونڈتے ہیں،تجربے کرتے ہیں اور آئے دن ان پرنت نے نوامیس واسرار کا انکشاف ہوتار ہتا ہے اور کیسے کیسے انکشا فات کہ ہم جن باتوں کوسوچ بھی نہیں سکتے تھے، آج ان ہی مادی انکشافات کی بدولت وہی ہمارے سامنے ہیں، سائنس والوں کے فقیل میں ہم بھی ان کو برت رہے ہیں، موٹروں پر چلتے ہیں، ہوائی جہاز پراڑر ہے ہیں، گربیٹھ سارے جہان کی خبر سنتے ہیں۔

عرض کیا کرتا تھا کہ قدرت کے کام کا بیرنگ جونظر آ رہاہے، کچھ بھی حال اس قدرتی کام کابھی ہے جے ہمی حال اس قدرتی کلام کابھی ہے جسے ہم 'القرآ ن' کہتے ہیں۔ ضرورت کی حد تک تو اس کتاب پرایمان لانے والوں میں سے ہرایک مستفید ہورہا ہے۔ اپنی اپنی حاجت کے مطابق اپنا اپنا حصہ ہرا یک اس قدرتی کلام سے حاصل کرسکتا ہے، اور کررہا ہے، لیکن اس قدرتی کلام کے ساتھ دوسرا تعلق ان لوگوں کا ہے جو تذہروتذکر کی دولت سے سرفراز کیے گئے ہیں بھی لوگ اس قدرتی کلام کے ان لوگوں کا ہے جو تذہر و تذکر کی دولت سے سرفراز کیے گئے ہیں بھی لوگ اس قدرتی کلام کے

عماء (سائنشٹ) بیں، ان کوان ہی آیوں میں جنھیں پڑھنے والے پانچوں وتوں کی نمازوں میں دہراتے رہتے ہیں، اسرارورموز کاسمندرموجیں مارتاہوانظر آتاہے۔

بعض روایتوں میں قرآن کی خصوصیتوں کو بتاتے ہوئے اس کی ایک شان کا اظہار:
لا تنقضی عجائبہ و لا یخلق علی کثرة الرد.

اس کے (بعنی قرآن کے ) عجائب (بعنی ایسے انکشافات جولوگوں کوجیرت میں ڈال دیں ) ختم نہ ہوں گے اور بار بار دہرائے جانے کی وجہ سے بیکلام بھی پرانا نہ ہوگا۔ کے الفاظ میں جوکہا گیا ہے بیجھنے والوں کے نز دیک ان الفاظ کا یہی مطلب ہے (۱)۔

میں نے مراجعت کی توحس اتفاق سے بخاری شریف کی املائی شرح فیض الباری میں قرآن کے متعلق حضرت شاہ صاحب کے اس نقط نظر کا بھی ویکھا کہ ذکر کر دیا گیا ہے، جامع تقریر نے حضرت شاہ صاحب کے مقصد کوان الفاظ میں ادا کیا ہے یعنی فرماتے تھے:

ليس معنى قوله تعالى ولقد يسرنا القرآن الآية آن كنهر يحصل لكل من جل وقل بل معنى يسره آنه يغترف منه كل غليل ويشتفى منه كل عليل فيهتدى منه كل احد الى ماير ضى به ربه والى مايسخط عنه و لا يحتاج فى ذلك الى كبير تنقير وتفكير، اما معانية الغامضه ومزاياه الرائقة ومراميه الناعمة فقد انقصمت ظهور الفحول عن ادراكها وعجزت الافكار عن التطواف حول حريمها. (فيض البارى،ص: ٨٥، جلد: ٣)

حق تعالی کے ارشادو لقد یسو نا القر آن ( یعنی ہم نے قرآن کوآسان کوآسان کردیا)

اس کاریم طلب نہیں ہے کہ ہر کہدومہ کی رسائی قرآن کے کنہہ اور تہ تک آسان کی گئی ہے،

(۱) تقریباً تمیں اکتیں سال پہلے رسالہ 'القاسم' میں فاکسار نے'' کا نئات روحانی'' کے عنوان ہے ایک مقالہ ٹائع کرایا تھا، جس میں قدرت کے کام اور قدرت کے کلام کی باہمی مثابہتوں کے عتلف پہلوؤں کو نمایاں کرنے کی کوشش کی گئی ہے، بعد کو رسالہ کی شکل میں بعض قدر فرماؤں نے اس صفمون کو چھاپ دیا تھا، اب پھر بھی بعض تجارتی کتب فانوں میں بیر سالیل جاتا ہے، غالبًا مکتبہ الفرقان ( لکھنؤ ) گؤئن روڈ میں اس کے پھر نسخ ابھی محفوظ ہیں، کوئی صاحب کی نیز آج دہاں ہے منگوا کے ہیں۔ 11

بلداس آسانی سے مرادیہ ہے کہ ہر پیاسے کوموقع دیا گیا ہے کہ اس سرچشمہ سے پی سکتا ہے، اور ہر بیاراس سے اچھی شفا حاصل کرسکتا ہے بعنی جن باتوں سے اللہ خوش ہوتے ہیں، اور جن باتوں کو ناپسند کرتے ہیں ان کو وہ پاسکتا ہے اس کے لیے مزید کج و کا وسوچ بچار کی ضرورت نہیں باقی قرآن کے گہرے معانی اور اس کے عمیق شاداب پہلوؤں اور جن بچار کی ضرورت نہیں باقی قرآن کے گہرے معانی اور اس کے عمیق شاداب پہلوؤں اور جن دل آویز حقائق کی نشان دہی اس کتاب میں کی گئی ہے، تو ان کی یافت آسان نہیں ہے مردانِ راہ کی پیٹھیں اس نے تو ٹر دیں، ان لطائف ورموز کے احاطہ تک پہنچنا، ان کے گرد چکرکا ٹنا، اس نے بڑے برے سوچنے والوں کو تھکا مارا ہے۔

## كياقرآن مين سب مجههد؟

لیکن اس کے ساتھ حضرت شاہ صاحب و قنافو قنا طلبہ کو اس پر بھی متنبہ کرتے رہتے تھ، کہ قرآن کے نادان دوستوں میں یہ عامیانہ خوش اعتقادی جو پھیلی ہوئی ہے کہ "قرآن میں سب کچھ ہے"گویا کچھ میں بچھ لیا گیا ہے کہ خداسب پچھ چوں کہ جانتا ہے اس لیے جائے کہ اس کتاب میں بھی سب کچھ ہو۔

لارطب و لايابس الا في كتاب مبين .

نہیں ہے کوئی تریا خشک بات مرکتاب میں میں سب پچھ ہے۔

یہ یاای کے ہم معنی وہم مفہوم آیوں کوتا سکہ میں چیش کر دیا جاتا ہے، اس میں شک نہیں کہ اہل علم کے سجیدہ طبقات میں اس قتم کی خوش اعتقادیوں کی بھی ہمت افزائی نہیں کی گئی، لیکن کھلے کھلے صاف الفاظ میں اس عامیانہ احساس کا ازالہ شاہ صاحب رحمۃ الله علیہ کے صلقہ درس میں بار بارمخلف بیرایوں میں جس زوراور توت کے ساتھ کیا جاتا تھا اس کے تاثر اب تک اپنے اندر یا تا ہوں، ان ہی کی زبان مبارک سے غالبًا پہلی دفعہ ہے کہ بی شعر سے کہ:
شعر ساتھا۔ فرمایا کرتے تھے کہ کی دعفی 'کاشعر ہے کہ:

جسمیع المعلم فی القرآن لکن ﷺ تقاصر عنه افهام الرجال (یعنی سارے علوم قرآن میں موجود ہیں، لیکن لوگوں کی سمجھان کے پانے سے کوتاہ ہوکررہ گئی)۔

حقیقت یہ ہے کہاپنے معلومات کو ظاہر کرنے کے لیے قرآن کوخدانے نازل کیا ہے۔اگریہ مانا جائے تو ساری کا ئنات بھی کاغذ کی شکل اختیار کر لیتی ہے جب بھی ''خدا کی معلومات'' کے لیے وہ قطعاً کافی نہ ہوتے، میں تو کہتا ہوں کہ غریب جاہل آ دمی بھی اپنی معلومات کولم بند کرنا چاہے تو ان کے لیے مجلدات کی ضرورت ہوگی پھر خدائی معلومات تو خدائیمعلومات ہیں،اورمعلومات کااظہارا گرمقصودنہیں ہے، بلکنسل انسانی اینے صحیح انجام تک علم وعمل کے جس نظام کی یابندی کر ہے پہنچ سکتی ہے فقط اس نظام کے بنیادی کلیات ہے آگاہ کرنے کے لیے قرآن نازل ہوا ہے، اور یہی اس کتاب کی بحث کا اساس وجوہری موضوع ہے بھی تو اس کے سوا قرآن میں خارج از موضوع معلومات کی تلاش کرنا، نہ صرف تلاش کرنے والوں کی غباوت و بلادت ہی کی دلیل ہے بلکہ قر آن کے نازل کرنے والے کی طرف ایک ایسے نقص کومنسوب کرنے کی ہے جراُت ہوگی جسے بہ ثبات عقل وہوش کوئی صاحب تمیز وخرد آ دمی بھی اپنی کسی تصنیف کے متعلق شاید بر داشت نہیں کر سکتا۔ آخر طب کی کسی کتاب میں شرح و قابیہ کے تقہی مسائل یا شرح و قابیہ میں امیر اور و داغ کے کلام کے نقیدی مضامین کوجوڈ ھونڈ ھے گا،اس کے جنون میں کیا کوئی شبہ کرسکتا ہے؟

یاد آتا ہے کہ مذکورہ بالاشعر کوشاہ صاحب اکثر دہراتے تھے۔ بھی تو کہنے والے کو صرف' غبسی''ہی کہددینے پراکتفا کرتے تصاور جب زیادہ جلال آتا تو کہتے کہ کس ''غبی الاغبیاء'' کابیشعرہے(۱)۔

(۱) افسوس ہوتا ہے کہ افوائی تصون تک بات محدود در ہتی تو تعنیمت تھا، صاحب نور الانوار ملاجون رحمۃ اللہ علیہ جوعلاء ہند میں واقعی غیر معمولی نفل و کمال کے حامل ہیں، اپنے عفوان شباب میں قرآن کی ایک مختری تغییر لکھی ہے جوتغیرات احمہ یہ کے نام ہے مشہور ہے اس عمر میں ملا صاحب کی رہ کتاب واقعہ یہ ہے کہ ان کے اس شاند ارعلمی مستقبل کی دلیل ہے جس کا مشاہدہ بعد کے لوگوں نے کیا، لیکن پھر بھی کم عمری کی وجہ سے تغییر کے دیباچہ میں ان کے قلم سے نقر وافکل گیا ہے کہ فسسا مشاہدہ بعد کے لوگوں نے کیا، لیکن پھر بھی کم عمری کی وجہ سے تغییر کے دیباچہ میں ان کے قلم سے نقر وافکل گیا ہے کہ فسسا ممن شیبی الا یمکن است خواجہ میں القو آن (کوئی الی چیز نہیں جس کا نکالنا قرآن سے ممکن نہ ہو) ای سلسلہ میں مثالاً لکھ دیا ہے کہ بعضوں نے قوقر آن سے علم بعیت و ہند سرنجوم کے مسائل بھی نکالے ہیں ملا صاحب کے ای قول پر بھی کوئی مولوی جن کا نام ''المولوی رہم بخش' نہا گیا ہے ، اور لوح کتاب میں ان کے نام کے ساتھ آیة من آیا سے الفاظ بھی لکھے ہوئے ہیں، ان بی المولوی رہم بخش صاحب نے حاشیہ میں مزیدا ضافہ یہ فرمایا ہے کہ ہند سرد ہیئت و نجوم بی نہیں قرآن سے توجر و مقابلہ نجامت، صاحب نے حاشیہ میں مزیدا ضافہ یہ فرمایا ہے کہ ہند سرد ہیئت و نجوم بی نہیں قرآن سے توجر و مقابلہ نجامت، صدادت، نبح ، غزل ( یعنی سوت بنانے تا گابا نشنے ) فلاحت (زراعت) مباغت

## قرآنى تعبيرون كے متعلق ایک عالمانہ نکتہ

بلکہ اس باب میں قرآن کے پیرائی بیان اور طریقہ 'تعبیر کے ایک خاص پہلو کی طرف بھی شاہ صاحبؓ اشارہ فرمایا کرتے تھے۔اس کواگر سمجھ لیا جائے تو بہت سی غلط فہمیوں کاخود بخو دازالہ ہوجا تا ہے اور بیسیوں بے معنی الجھنوں سے نجات مل جاتی ہے۔

مطلب یہ ہے کہ قرآن میں مثلاً تھم دیا گیا ہے کہ کیا تم اونٹ کونہیں دیکھتے، یا آسانوںکو، پہاڑوںکو زمین کونہیں دیکھتے ؟

الغرض دیکھنا (نظر و بھر) ایک انسانی فعل ہے جس کو قرآن عموماً گردو پیش کی چیزوں کی طرف منسوب کرتا ہے، اب کوئی یہ کہنے گئے کہ آدمی در حقیقت صرف رنگ کو دیکھتا ہے، رنگ کو بھی ہیں بلکہ روشن سے حقیقی تعلق آدمی کی قوت بینائی کا قائم ہوتا ہے، اور روشن کے توسط سے رنگوں (ہرے، پیلے، سبز وغیرہ) کو دیکھتا ہے لیکن جو چیز ندروشنی ہے اور ندرنگ اس کے ساتھ تو بینائی کی قوت کا تعلق ہی پیدا نہیں ہوسکتا، بینائی کی گرفت میں ہوا مثلاً اس لیے تو نہیں ساتھ تو بینائی کی گرفت میں ہوا مثلاً اس لیے تو نہیں آتی کہ وہ برنگ ہے، اس میں شک نہیں کہ قدیم وجد یہ حکیمانہ تحقیق کا یہی تیجہ ہے بھی۔ اب سائنس کی اس تحقیق کو بنیا دینا کر قرآن پر کوئی معترض ہو کہ جو چیزیں ندرنگ اب سائنس کی اس تحقیق کو بنیا دینا کر قرآن پر کوئی معترض ہو کہ جو چیزیں ندرنگ

 ہیں نہ روشنی ان کی طرف بھر یا نظر ( یعنی بینائی اور د یکھنے ) کومنسوب کر کے قرآن نے ایک ایسی بات بیان کی ہے جووا تعہ کے مطابق نہیں۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ بیاعتراض قرآن پر اعتراض کرنے والے کے مخبوط ہونے کی دلیل ہے، ہر شخص جانتا ہے کہ اپنے احساسات وتا کڑات کی تعبیر کا جوعام طریقہ انسانوں میں مروج ہے، ای طریقۂ معتبر کواختیار کر کے قرآن کی با تیں سمجھا جاتا ہے۔ اور قرآن ہی کیا؟ یوں بھی سائنس اور فلفہ کے مسائل کا کوئی خبطی اپنی بیوی سے کہہ بیٹھے کہ «متم کواگر میں دیکھوں تو تم پر طلاق پڑجائے"۔

اس کے بعد بیوی کودیکھنے کے بعد دعویٰ کرے کہ میں نے بیوی کو کب دیکھا میں نے تو صرف اس رنگ کودیکھا جواس کے چہرے کی کھال پر چڑھا ہوا ہے، اور اس لیے کہنا پھرے کہ طلاق نہیں پڑی، پاگل خانوں کے سواایسوں کے لیے اور بھی کہیں جگہ ہوسکتی ہے؟ اس مثال کو سمجھانے کے بعد فر ما یا کرتے کہ قرآن میں اس قتم کی آبیتیں جو پائی جاتی ہیں جن میں حرکت اور جاری ہونے کے تعلق کو آفاب و ما ہتاب کی طرف منسوب کیا گیا ہومثلاً:

وَالشَّمْسُ تَخوِیْ لِمُسْتَقَوِ لَّهَا اورا قابابِ مُعکانے کے لیے جاری ہے۔
وغیرہ جیسی آیوں میں بہی کہا گیا ہے تواس کا مطلب بھی ظاہر ہے کہ بہی ہوسکتا ہے
بلکہ بہی ہے کہا ہے مشاہدات واحساسات کی جوتعبیر عموماً لوگوں میں مروج ہے، اس طریقۂ
معتراور پیرایۂ بیان کوقر آن نے اختیار کیا ہے، جیسے نظر وبھر (بینائی) کوان ہی چیزوں کی
طرف قرآن نے منسوب کردیا ہے، جس کی طرف منسوب کرنے کا رواج ہے، لیکن نظر
وبھر کے متعلق جیسے یہ مجھا جاتا ہے کہ واقعی بینائی کاحقیقی تعلق جن چیزوں سے ہوتا ہے، اس
وبھر کے متعلق جیسے یہ مجھا جاتا ہے کہ واقعی بینائی کاحقیقی تعلق جن چیزوں سے ہوتا ہے، اس

ای طرح آفتاب و ماہتاب وغیرہ کی طرف جاری ہونے کے فعل کے انتساب سے میں اس کی اصل حقیقت کو قرآن میں اس کی اصل حقیقت کو قرآن واشکاف کرنا چاہتا ہے، کیوں کہ اس کا مطلب تو پھروہی ہوا کہ اپنی معلومات کو ظاہر کرنے

ے لیے قرآن کوئن تعالی نے نازل فرمایا ہے۔

نکن جب معلوم ہو چکا کہ قرآن کے موضوع پر بحث سے جو جابل ہے وہی اس قتم کی الیخولیا میں بتلا ہوسکتا ہے تو حوادث کا کنات کی تو جیہ وتاویل کے قصوں کو قرآن میں ڈھونڈ نا اس سلسلہ میں قرآن کی طرف کسی قطعی فیصلہ کی جرائت خود اپنی عقل کی بھی اہانت ہے، اورا یے عیب وقص کو قرآن کی طرف منسوب کرنا جے عرض کر چکا ہوں، کوئی صحیح التقل آدمی بھی اپنی تصنیف میں پند نہیں کرسکتا، دیوانہ ہی ہوگا جو تاریخ کی کتاب میں ڈاکٹری ننخوں کا ذکر پھیڑد سے یا طب کی کتاب میں شعروادب کی تقید ڈھو صفے لگے۔

بہر حال رات اور دن کے الٹ پھیر کے واقعی اسباب خواہ کچھ بھی ہوں، زمین گوئتی ہویا آفتاب چکرار ہا ہو، یا آسان گردش میں ہو، قر آنی مباحث کے دائرے سے یہ سوالات خارج ہیں۔

شاہ صاحب یہی فرمایا کرتے تھے کہ اس سلسلہ میں اپنی تعبیروں کو عام انسانی احساسات کے مطابق اگر قرآن رہنے نہ دیتا، مثلاً رات دن کے ای قصہ میں اعلان کر دیتا کہ زمین کی گردش کا مسئلہ کے ذمین کی گردش کا مسئلہ طے نہ ہوتا کہ جب تک زمین کی گردش کا مسئلہ طے نہ ہوتا قرآن پرایمان لانے سے لوگ محروم رہتے۔

کہاکرتے تھے کہ لوگ دن ورات ہی کے ایک تھے میں الجھے ہوئے ہیں کیکن مقیقت کی چیٹی گاہ میں انسانیت جب داخل ہوگی، السرائر... پوشیدہ حقائق اہل کراپی اصلی شکلوں میں جب سامنے آجا کیں گے تو اس وقت پتہ چلے گا کہ دن اور رات کے الٹ چھیر ہی کی میرف یہی ایک بات نہیں بلکہ جو بچھ دیکھا سنا جارہا ہے، چکھا اور چھوا جارہا ہے (۱)۔

(۱) چھونے ہے قوت الاسہ کی ہو العجبوں کود کھئے، موسم مراض عمو آیہ سجماجاتا ہے کہ کنووں کا پائی گرم ہوجاتا ہے،
اہر کتا گرم کہ تا زوپانی ڈول میں نکالا جاتا ہے تو تھوڑی دریک اس سے بھا ہی نگلی رہتی ہے، کین تحقیق نے تابت کیا ہے
کہ کو یک کا پائی کا نمپر بچر (درجہ مرارت) جو گری ہے موسم میں رہتا ہے، سردیوں ہے موسم میں کی تنہ بلی اس میں نہیں
بولی، البتہ پائی کے چھونے والوں کی قوت السسر دیوں میں شنڈک سے متاثر ہوجاتی ہے، یعنی ہاتھ آ دی کا زیادہ شنڈ الحسوں
بوجاتا ہا کہ کو یں کے پائی کا درجہ مرادت کے حساس میں فرق بیدا ہوجاتا ہے ادروی پائی جو گری میں شنڈامحسوں
بوجاتا ہا کہ کو یہ مرسم میں معلوم ہوتا ہے کہ گرم ہے، شدت پرودت اور شنڈک کے بڑھ جانے کی وجہ سے بخارات جو

الغرض ہمارے احساسات کا ہڑا حصہ معلوم ہوگا، اس کی نوعیت حالات سے مختلف ہے جنسیں اس وقت ہم پارہے ہیں گویاو بدا اللہ من اللّٰہ مالا یعلمون کی قرآنی خرچہرے سے نقاب الٹ کرسا منے آجائے گی، تب پتہ چلے گا کہ ہم کیا سوچتے تصاور اب کیا ہور ہا ہے۔ سے نقاب الٹ کرسا منے آجائے گی، تب پتہ چلے گا کہ ہم کیا سوچتے تصاور اب کیا ہور ہا ہے۔ سی کھی کھی کھی کہا کرتے کہ لیل ونہار کا انقلاب زمین کی گردش کا متبجہ ہے، حالاں کہ ملک کے عصری حلقوں میں اس کوا یک ٹابت شدہ غیر مشتبہ فیصلہ قرار دیا جاچکا ہے، لیکن ہایں ہمہ بولنے والے اب بھی جب بولتے ہیں تو بھی کہتے ہیں کہ آفاب غروب ہور ہا ہے، طلوع ہور ہا ہے، سورج سمت الراس پر آگیا، یہ کیا ہے؟

وہی بات کہ افہام و تفہیم میں عام قاعدہ بہی ہے کہ عام احساسات کے مطابق تعبیریں اختیار کی جاتی ہیں، بجائے اس کے کوئی طلوع کی اطلاع دیتے ہوئے کہنے لگے کہ تعبیریں اختیار کی جاتی اس نقطہ تک پہنچ گئی ہے جہاں سے آفتاب کا کنارہ دکھائی دیتا ہے، گھومتے ہوئے زمین اس نقطہ تک پہنچ گئی ہے جہاں سے آفتاب کا کنارہ دکھائی دیتا ہے، اور خیال کریئے کہ واقعہ بھی ہو(۱) ۔ لیکن طریقہ تعبیر اور خیال کریئے کہ واقعہ بھی ہو(۱) ۔ لیکن طریقہ تعبیر کی دمردی ہرزمانہ میں بان سے بخارات میں نصا کے شنڈے ہوئے کی دجہ ہے تکالف کی کیفیت کری دمردی ہرزمانہ میں بان سے انہ ہوائی ہے۔ دیکھا آپ نے واقعہ کیا جاتی اس واقعہ کے متعلق بار میں ایس مائنس کی کتابوں میں آپ کول عتی ہیں ہے۔ مار سے صاحات کی نوعیت کیا ہے؟ اس کی جمیوں مثالیں سائنس کی کتابوں میں آپ کول عتی ہیں ہے۔ مار سے صاحات کی نوعیت کیا ہے؟ اس کی جمیوں مثالیں سائنس کی کتابوں میں آپ کول عتی ہیں ہے۔

(۱) مطلب یہ ہے کہ انقلاب کیل ونہار یعنی رات دن کا الے چھر کا مشاہدہ تو ایک عام مشاہدہ ہے گرایا کوں بورہا ہے؟ کیا جراغ گھوم رہا ہے؟ یا جراغ ہے جو چزروش بورہی ہے اس کی گردش ہالٹ چھر کی یہ صورت رائے آئی ہے، حقائق کا کتات پر غور کرنے والوں کے طقہ کا یہ پرانا سوال ہے تھیم فیٹا غورس کا دعویٰ تھا کہ جراغ لیخی آ فابنیں بلکہ دین کا تنات پر غور کر دیا گیا ہے اور شب وروز نیز موسوں کی تبدیلیوں کی تو جد یہ تسلیم کی جاتی رہی کرا تھا میں فیٹا غورس کے اس نظر یہ کورو کر دیا گیا ہے اور شب وروز نیز موسوں کی تبدیلیوں کی تو جد یہ تسلیم کی جاتی رہی کرا تا جان گھوم رہا ہے جیسا کہ معلوم ہے پچھلے ونوں یورپ کے بعض ارباب نظر نے ختلف آ لاتی تجربات سے فیٹا غورس کے پرانے خیال کوزیادہ قرین قیاس پایا، اور تھار سے زمان کو جد یہ ہیں ہے۔ مارے نتائج اس مسلمہ پر بنی کر کے بدائے جاتے ہیں۔ لیکن زمین کی ترکت کی نوعیت اس وقت تک غیر منفصل ہے۔ مال جس ایک روی ریاضی وال الگو غراز وٹاف کی طرف سے یہ دعویٰ چیش بوا کہ یک جی کور پرز بین گروش بیس کر ری حال جس ایک موام رہی ہے جن جن ایک کور قطبین کا ہے، جیسا کہ عام طور سے جماعاتا ہے بلک از دٹاف کے زویک جی تی تین محور سے روی میں ہوتا ہے ان کا خیال ہے تھی ہوں کہ خطاستواء کودائر وگی میں موتا ہے ان کا خیال ہے تھی ہے کہ خطاستواء کودائر وگی شکل میں جوتھور کیا جاتا ہے اس کی دیال پر وفیسر موصوف یہ چیش کرتے ہیں کہ تطاستواء کودائر وگی شکل میں جوتھور کیا جاتا ہے میں موتا ہے ان کا خیال ہے تھی ہے کہ خطاستواء کودائر وگی شمل میں جوتھور کیا تھی کی خوالہ سے اس کی حوالہ سے اس کی حوا

غلط ہے، آپ نے ملازم کو محم دیا کہ بالا خانے پر چڑھ کردیکھے آفاب لکلایا نہیں؟ دیکھنے کے باوجود آپ کافلفی ملازم بیفلفہ بگھارنے لگے کہ آفاب مجھے نظر نہیں آیا، اور مطلب بیا کے باوجود آپ کافلفی ملازم بیز کودیکھ آیعنی روشی وہ آفاب کی نہی ، اور واقع میں جو آفاب ہے وہ مجھے نظر نہ آیا؟ خود بی بتا ہے کہ اپنا اس فلسفی ملازم پر آپ کا غصر تھم سکتا ہے (۱)؟ یا وضو کے لیے ملازم سے کہا جائے کہ کنویں کا گرم تازہ پانی نکال کرلاؤ، ملازم بیسوچ کر کہ پانی کا درجہ کرارت تو گر ما اور سرما دونوں موسموں میں ایک بی رہتا ہے، نہ جائے اور کہنے گے کہ پانی کنویں کا گرم کب ہوتا ہے جو لاتا، تو اس کی ملازمت کے سلسلہ کواس کا فلسفہ آئندہ کیا جاری رہنے دے گا؟۔

شاہ صاحبؓ کے ای خیال نے تو میرے ذہن کوادھر منتقل کیا، کہ قرآنی آیات کو محکات ومتشابہات دوحصوں میں تقسیم کرکے قرآن ہی میں جوبیدا طلاع دی گئی ہے کہ جن

= مولانا عبدالما جدصا حب نے لکھا ہے اور بالکل صحیح ارشاد ہوا ہے کہ ریاضیات جیسے علوم جن کے مسائل سمجھے جاتے ہیں کہ نیملہ کن قطعی ہوتے ہیں جب ان کا بیہ حال ہے تو تخنین وظن پر جن علوم کے نظریات کی بنیاد قائم ہے مثلاً معاشیات (اکانوی) عمرانیات (شوشیالو جی) وغیر ہ کواسی پر قیاس کرنا جا ہے۔ ۱۲)

(ا) قرآن میں بعض مقابات پراس منم کی آئیتی بھی لمتی ہیں شکا ذوالقر نین کے قصے میں ہے کہ آفاب کو سیاہ کچڑ کے جشمہ میں ڈوج ہوئی اس میں بعض مقابات پراس منم کی آئیتی بھی لمتی ہیں منظا ذوالقر نین کے وجدان اور یافت کی بی تجیر ہے۔ مطلب سے ہے کہ ذو القر نین کے وجدان اور یافت کی بی تجیم ہیں آئا ہے کہ اس منم کی تجیر ہے۔ مطلب سے ہے کہ ذو القر نین کے وجدان اور یافت کی بی تجیم میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیروں القر نین بے رائی کہ کہ اس منہ بھی کہ کہ میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیر وں القر نین بے رائی کی اس منہ بھی کہ تھی میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیروں میں ہیں بھی میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیروں میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیروں کی میں آٹا ہے کہ اس من منم کی تجیروں کی تحیر میں آٹا ہے کہ اس منم کی تجیروں کی تحیر میں استان کے میں ہو المن المنہ کی تجیروں کی تحیروں کی دیا تھا کہ کہ کہ کی بیاں پر قوالفاظ بھی المن المنہ کی مقابلہ میں ذھی تا ہما اور المن کی مقابلہ میں ذھی تا ہما ہوا کہ کہ وانہ سے زیادہ وقت آٹا با جاتا ہے ہیں میں مناز میں کا ہما ہما کہ کہ دوانہ سے زیادہ وقت تعیر کو بعض لوگ منہ بھی تقر جہاں اس تنم کی خلا اندیشیوں کی تھی کرتے ہے آئے ہیں، میراتی بات تو تعیر کے اس اس تنم کی خلا اندیشیوں کی تھی تھی تو جہاں اس تنم کی خلا اندیشیوں کی تھی خلافی ہی ہوجائے تو اس پر تجب نہ بھی میں دہاں تر آن کے موضوع پر بحث سے ناوا تف لوگوں کو بچھ غلافہتی ہوجائے تو اس پر تجب نہ بھی میں دہاں تر آن کے موضوع پر بحث سے ناوا تف لوگوں کو بچھ غلافہتی ہوجائے تو اس پر تجب نہ بھی کی ہو جائے تو اس پر توجہ سے ناوا تف کو کی غلامایوں کی کے خلافی کی ہو جائے تو اس پر توجہ سے ناوا تف کو کی غلامایوں کی کی خواناہ میں کہ کی ہو کا کا میں کہ کی خلامات الفاظ میں قرآن کے طریقہ تجیر کے اس پہلوکو شاہ صاحب سے کہ کی ہو کا کا کہ کی نے ان تو تو کے کہ کے مانے الفاظ میں قرآن کے طریقہ تجیر کے اس پہلوکو شاہ صاحب سے کہ کی کے کہ کے کہ کی ہو کا کا کہ کی کی ہو گائے کی کی کو کی کی کو کی کی کو کی کے کا کی کو کے کیا کو کی کو کو کو کی کو کو کو کی کو کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کو کی کو کو کی کو

ے دلوں میں بھی اور ٹیڑھ ہے، وہی فتنہ انگیزیوں کے لیے متشابہ آیتوں کی تاویل وتو جیہ کے سیخھے پڑجاتے ہیں، فرمایا گیا ہے کہ:

فاللين في قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منهم ابتغاء الفتنةو ابتغاء تاويله.

پھوادھر دھیان جاتا ہے کہ قدرت کے کلام کی بہی خصوصیت قدرت کے کام میں بھی نظر آتی ہے، بین جیسے کلامی آیات کی ایک قسم وہ ہے جس کانام متشابہات رکھا ہے، اس طرح کا نئاتی آیات اور نشانی آیات اور نشانیاں جنھیں صحیفہ قدرت پرحق تعالیٰ نے نمایاں فرمایا ہے، ان آیات کے بھی بعض مظاہر کی نوعیت تقریباً ''متشابہات' ہی جیسی نظر آتی ہے، بجائے خود کا نئاتی آیات کے متشابہات کی تاویل وتو جیہ اسکے اسباب وعلل کا سراغ اور نوہ لگانا ہے دوسری بات ہے۔

لیکن بعض لوگ جنھیں در حقیقت نہ حکمت اور سائنس ہی کا ذوق ہوتا ہے، اور نہ دین اور نہ دین اور نہ ہوتا ہے، اور نہ دی کو اور نہ نہ کی کی گذر وقیم سے کا انھیں سے خواہ نوا ہوتا ہے، لیکن اپنے اور جن کمی کی توجیہ وجہ سے خواہ نوان کو اس کا شوق ہوتا ہے کہ کا تناتی آیات کے متنا بہات یعنی جن کی توجیہ و تاویل میں مختلف بہلو بیدا ہو سکتے ہیں، ان کے در پے ہوجاتے ہیں، اور دینیات و عقلیات کے تصادم و تناقض کا ہنگا مہ بریا کرتے ہیں۔

مُرا ٓپ دی کھرہے ہیں کہ السواسنھون فی العلم کانداق تشابہات کی دونوں قسمول کے متعلق اپنے اندر: قسمول کے متعلق اپنے اندر: المنابه کُلِّ مِنْ عِنْدِ دَبِنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُوْلُوا الْالْبَابِ (آل عمران)

ہم سب ہی کومانتے ہیں سب ہمارے پروردگار کے پاس کی چیزیں ہیں، اور نہ چو نکتے مگروہی لوگ جومغزوالے ہیں۔

خلاصہ یہ ہے کہ متشابہات خواہ قدرت کے کلام سے ان کا تعلق ہو، یا قدرت کے کام سے، دل میں زینے اور ثیر ھے ہوتو دونوں ہی سے فتنہ انگیزی اور فساد پر دازی کا کام لیا جاسکا ہے۔ لیکن جن کاعلم رائخ ہے اور قلب سلیم ہے وہ جانتے ہیں کہ قدرت ہی نے جن آیات اور نشانیوں میں '' تشابہ'' کارنگ بھرا ہے ان میں بہر حال بیر نگ باتی ہی رہتا ہے، اس رنگ اور نشانیوں میں '' تشابہ'' کارنگ بھرا ہے ان میں بہر حال بیر نگ باتی ہی رہتا ہے، اس رنگ

کودورکر کے ''متشابہات'' کوبھی''محکمات'' کے قالب میں ڈھالنے کی کوشش سے پوچھئے تو قدرت اوراس کے قوانین سے کش کمش کی سے گستا خانہ کوشش ہوگی۔

واقعہ یہ ہے کہ مادّی کا ئنات اور قرآنی آیات جنھیں اپنی خاص اصطلاح میں فقیر "روحانی کا ئنات ہے، ان دونوں قدرتی آیات اور نشانیوں میں مشابہت و کا ننات کے جہال بیسیوں وجوہ خاکسار پرواضح ہوتے ہیں، جن میں بعضوں کا تفصیلی ذکر آپکومیرے رسالہ "کا ئنات روحانی" میں ملے گا۔

مناسبت ومشابہت کے ان ہی پہلوؤں میں ایک بیکھی ہے کہ قدرتی آیات کے ان دونوں ہی شعبوں میں محکمات کے ساتھ ساتھ الی آیتیں اور نشانیاں بھی پائی جاتی ہیں جن کو ''متشابہات'' کے سواہم اور کچھ کہنہیں سکتے ۔دونوں ہی کی توجیہ و تاویل میں مختلف شکوک اوراحتمالات پیدا ہوتے ہیں۔

یکی رات دن کے الٹ پھیر کے قصہ میں ویکھئے، مادی کا گنات کے بے شار مشاہدات میں ایک مشاہدہ یہ بھی ہے۔ لیکن یہ کیوں ہورہا ہے؟ کیسے ہورہا ہے؟ من چکے کہ مادی کا گنات کی اس آیت اورنشانی کی توجیہ میں سوچنے والوں کا دھیان کن کن باتوں کی طرف گیا، ہزار ہزار سال گذر چکے ہیں، بیسویں صدی عیسوی کا نصف حصہ بھی گذر چکا ہے کیکن قطعی اور محکم فیصلہ جس میں آئندہ کسی ترمیم کی گنجائش باقی ندر ہے، اس وقت تک طے نہ ہوسکا، زمین ہی گروش کا نتیجہ اسکو مان لیا جائے، جیسا کہ اس زمانہ میں مان لیا گیا ہے لیکن خودز مین کی اس حرکت اور گروش کی نوعیت کے متعلق مولا ناعبدالما جدوریا بادی کی پینجر آپ تک پہنچا چکا ہوں کہ جے معنوں میں اب تک متعین نہیں ہوئی ہے۔

یورپ وامریکہ کے حکماءاس باب میں جو پچھ مان چکے تھے پھر بحث طلب مسئلہ بن گیا ہے، اور خدائی جانتا ہے کہ آئندہ سو چنے والے اس راہ میں کن کن خیالات اور تجویزوں کو پیش کرنے والے ہیں، اور اس کو میں '' تشابہ'' کہتا ہوں۔ یہ مثال تو مادی کا گنات کی ایک قدرتی آیت اور نشانی کی ہوئی، اب روحانی کا گنات میں آیئے، دور کیوں جائے، اس رات اور دن جس کا بہر حال سورج کی روشی ہی ہے تعلق ہے جس وقت تک اس کے جس حصہ پر سورج کی جس حصہ پر سورج کی

روشی پردتی ہے، اس حصہ کا وہ وقت دن ہے اور روشی اس کی جب اس حصہ سے غائب ہوجاتی ہے تو وہی رات اس حصہ کی قراریاتی ہے۔

قرآن میں ای مورج کی ظرف تجری کالفظ منسوب کیا گیا ہے، لیکن یہ ہمارے عام احساس کی تعبیر ہے یا خالق کا کتات کے علم میں واقعہ کی جوجی نوعیت ہے، ای واقعہ کے مطابق تجری کیاس لفظ سے اپنے علم کوئی سجانہ تعالیٰ ظاہر فرمانا چاہتے ہیں؟ ذبمن دونوں پہلوؤں کی طرف نقل ہوتا ہے، یہی تشاب "کا اقتضاء ہے پھر جن کے دلوں میں کجی ہوگی اور زینے سے جن کے قلوب ماؤف ہیں وہ اس سے فتنا گیزی کا کام لے سکتے ہیں لیکن رائے علم والے امنا به کیل من عند ربنا کو متنا بہات کے متعلق اصل قرار دے کرتاویل کی راہ اگر اختیار بھی کریں گئو وہ الی راہ ہوگی جس سے بجائے بھڑ کئے کے فتنوں کے دبانے میں مددل سکتی ہے۔

شاہ صاحب کی ای تو جیہ کود کیھئے ،گردش کیل ونہار کی دجہ خواہ کھے ہو، آسان یا آفاب یاز مین کے گھو منے کا یہ نتیجہ ہو، یا آئندہ اس انقلا بی مشاہدے کے متعلق سوچنے والوں کا کوئی نیاراز واضح ہو، کھی ہو ہر حال میں قرآن کے حربیم ادب کا تقدس واحترام قائم ودائم باقی برقرار رہتا ہے، اس کے سر پردہ عصمت وجلال کو حکمت وسائنس کا کوئی نتیجہ بھی ہو چھو بھی نہیں سکتا، یوں فلفہ و حکمت کے سیمیائی نظریات اور موکی تا ثرات کی دست نگری ہے قرآن پرائیان لانے والے جیسے آزادر ہتے ہیں ٹھیک ای طرح کا نمائی آیات اور نشانیوں کی تو جیہ و تاویل، تلاش و جبتو کے اطلاقی اختیارات پر بھی قرآن کی طرف سے اور نشانیوں کی تو جیہ و تاویل، تلاش و جبتو کے اطلاقی اختیارات پر بھی قرآن کی طرف سے کسی کی تنم کی پابندی عائد نہیں ہوتی ، ایمان بھی آزاد، اور عقل بھی آزادی اپنی اپنی را ہوں پر دونوں ، یک کی تصادم اور کش کمش کے بغیر سرگرم نیر رہتے ہیں۔

یقین سیجے کہ دائش کی پختگی، علم کارسوئے، خواہ قرآئی آیات میں ارزائی ہو، یا کا مُناتی آیات میں ارزائی ہو، یا کا مُناتی آیات میں میسرآئے، ہمیشہ اس نے ای خوشگوار ماحول کو پیدا کیا ہے، لیکن خام فکروں، خام کاروں کے ہاتھوں میں پہنچ کر پی با تیں بھی پکی بن جاتی ہیں۔ عارف روم نے سی فر مایا ہے۔ کاروں کے ہاتھوں میں پہنچ کر پی با تیں بھی سی بن جاتی ہیں۔ عارف روم نے سی فر مایا ہے۔ (۱) قرآن میں حق ہون ہوائی کی طرف بعض صفات کا اختصاب جن الفاظ میں کیا گیا ہے، مثلاً دو بصیرہ سی ہیں اور کے بعن دالا سنے دالا ہے، یہ مان لیا جاتا کہ جو چزیں دیکھی جاتی ہیں اکوئی جانی ہیں اٹھائی عالم ہے تو بات میں دور اور ان امہاب واعمال کی طرف اور کی اور ان امہاب واعمال کی طرف اور کیا گئے۔

## ہر چہ گیر ملتی علت شود 😭 کفر گیرد کا ملتی ملت شود

ای مضمو کو کسی ظریف نے یوں موزوں کیا تھا۔

امیل ِمرغ سمجھتے ہیں اور ہیں خاموش ﷺ سنو گے میدیوں میں چوں و چرا کا جوش وخروش تفسیر بالرائے

ای سلسله میں قرآن ہی کے متعلق حضرت شاہ صاحب کی اس اصولی بات کا بھی خال آتا ہے کہ یہ 'دتفیر یا تاویل بالرائے' کا مسکلہ ہے بعض روایتیں جن میں تاویل بالرائے کی ممانعت کی گئی ہے اور اسے جرائت بے جا قرار دیتے ہوئے دھمکی دی گئی ہے کہ اس جرم کا ارتکاب جہنم کو آدمی کا محکانہ (مقعد) بنا دیتا ہے' عام طور پر اس روایت کو بنیا و بنا کر کچھاں تم کا خیال پھیلا دیا گیا ہے کہ قرآنی آیات کا مطلب کوئی بیان نہیں کرسکتا، جب تک کہ اس مطلب کی تائید میں کسی روایت کی بیٹ پناہی اسے حاصل نہ ہو، اس وجہ سے تنمیروں کی ان کتا ہوں کو بہت اہمیت دی جاتی ہے، جن میں ہر آیت کے ذیل میں روایات کے درج کرنے کا طریقہ اختیار کیا گیا ہے۔

ابن جریر طبری کی تفسیر کی عظمت کامدار زیادہ تر اس پر ہے کہ تفسیری روایات کاغیر معمولی سر مایہ اس کتاب میں جمع ہوگیا ہے یا طبری کے بعد السیوطی کی تفسیر'' درمنثور'' کی قدر وقیت کاراز بھی یہی ہے۔

ای نقطۂ نظر ہے کہنے والوں نے''امام فخر الدین رازی'' کے متعلق بیلطیفہ مشہور کررکھاہے کہ:

فيه كل شئ الا التفسير (١)

امام رازی کی تفسیر میں تفسیر کے سواسب مجھ ہے۔

اشارہ ای طرف کیا گیاہے کہ روایات کی طرف امام نے اپنی تفسیر میں جتنی توجہ واج نہیں کی ہے۔

نہ سوچنے والوں میں یا کچھاسی قتم کے احساسات پائے جاتے ہیں، اس کے مقابلہ میں ایک طبقہ ہے باکوں کا بھی ہے جوقر آئی آیات کی تشریح وتو جیہ میں نداس ماحول ہی کو اپنا مخاطب قرآن اپنے سامنے رکھنا چاہتا ہے، جس میں قرآن نازل ہوا تھا یا جن بزرگوں کو اپنا مخاطب قرآن نے پہلی دفعہ بنایا تھا (بعنی صحابہ کرام) قرآئی آیات کے متعلق الحکے تاکر اتک کی وہ پرواہ نہیں کرتا، حتی کہ شوریدہ سری میں عقل باختوں کا یہ گروہ بھی بھی تی کرکے اس حد تک تبین کرتا، حتی کہ شوریدہ سری میں عقل باختوں کا یہ گروہ بھی بھی تی کرکے اس حد تک قرورت ہوئی ہے کہ عربی لفت اور الفاظ کے لغوی معانی کی رعایت سے بھی اس راہ میں اگر ضرورت ہوئی ہے تو آزاد ہوگیا ہے۔

آج ہی معلوم نہیں، بلکہ معلوم ہوتا ہے کہ تاریخ کے ہردور میں اس قتم کی ناہمواریوں کا مشاہدہ قرآنی آیات کی تشریح وتو ضیح کے سلسلے میں کیا گیا ہے ''اتقان'' میں سیوطی نے نقل کیا ہے کہ ''لیطمئن قلبی'' میں ''قلبی'' کے لفظ سے حضرت ابرا ہیم علیہ السلام نے ایپ ایک دوست کی طرف اشارہ کیا تھا جس کا نام' دقلبی'' تھا۔مقصدیہ تھا کہ میں تو مطمئن ہوں لیکن میرا دوست قلبی مرنے کے بعد جی اٹھنے کے مسئلہ میں چوں کہ متر دد ہے اس کی تسکین خاطر کے لیے بعض لوگوں نے دعوی کیا ہے کہ:

رَبِّ اَرِنِيْ كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتلي.

رب ادِی حیف معی المومی.
اے میرے پروردگار! دکھادے مجھے کہ مردے کوتو کیسے زندہ کرےگا؟
کی استدعا حضرت ابراہیم الطبیخ کی طرف سے بارگاہ الہی میں پیش ہوئی تھی۔
ای طرح بعضوں کا قول تھا کہ میتہ ، ہم خزیر وغیرہ بعض مردوں اورعورتوں کے نام
ہیں مسلمانوں کو تھم دیا گیا تھا کہ ان سے ملنے جلنے میں پر ہیز کریں، اور ان خرافات کا ذکر
ہیں سلمانوں کو تھم دیا گیا تھا کہ ان سے ملنے جلنے میں پر ہیز کریں، اور ان خرافات کا ذکر
ہیں میں تک کیا جائے بقول ابومسلم اصغہانی ان اقوال کا ذکر صرف اس لیے کرنا چا ہئے۔

ہمان تک کیا جائے بقول ابومسلم اصغہانی ان اقوال کا ذکر صرف اس لیے کرنا چا ہئے۔

ہمان تک کیا جائے بقول ابومسلم اصغہانی ان اقوال کا ذکر صرف اس لیے کرنا چا ہئے۔

 ان یعلم ان فیمن یدعی العلم حمقی (اتفان: ص: ۱۵۵ حصه دوم)

تا کرمعلوم ہوکھلم کے دعویٰ کرنے والوں میں احمقوں کی کی نہیں ہے۔
اوران حماقتوں کا تعلق تو ''قدیم علم'' یا ''دانش پارینہ' سے تھا، اس کے مقابلہ میں ''دانش نو'' کی بوانحجیوں کا جوطوفان عہد حاضر میں امنڈ آیا ہے اس کا نداور ہے اور ند چھور۔
بھلا اس دعویٰ کے ساتھ کہ قرآن میں نہ غلامی کا ذکر ہے اور نہ تعدد ازواج کے تانون کا، نہ ججزوں کا، نہ کرامتوں کا، نہ فرشتوں کا، نہ جنوں کا، نہ جنت کا اور نہ دوزخ کا اور نہ دوزخ کا اور نہ دوزخ کا اور نہ دوزخ کا گرنہ کے ساتھ کہ قرآن میں جو کچھ ہے وہی سب ادر نہ جنال کے میں جو کچھ ہے وہی سب کے قرآن میں نہیں ہو کچھ ہے وہی سب کے قرآن میں نہیں ہے۔

اس عجیب وغریب ادعا کے ساتھ قرآنی الفاظ کی تشریح وتوجیہ میں جس طلسماتی نیزگیوں کے تماشے سامنے آسکتے ہیں اور لفظوں کے ساتھ ساحرانہ کھیل کھیلے جاسکتے ہیں، اس کا ندازہ ہر صاحب عقل وشعور کرسکتا ہے، بیصرف احتمال نہیں ہے، بلکہ بہی کر کے دکھایا گیاہے، اور قرآن کے ساتھ ان بد بختانہ بازیگریوں کا سلسلہ اب تک جاری ہے، عربی زبان کی ایک سطر بھی سجے طریقہ سے جو پڑھ نہیں سکتے وہی قرآن کے اردور جموں کی مدد سے ان بی نا قابل عفو گتا نے وں پر کوتاہ نصیبوں کا یہ گروہ جری ہوگیا ہے، طرفہ تماشا یہ ہے کہ اپنی ان مذبوی حرکات پر داد کا بھی طالب ہے آج ہی ان ہی مجر مانہ جسارتوں کا یہ نتیجہ ہے کہ جس ان مطلب اور مقصد کو بھی چاہا جاتا ہے، قرآن اور قرآنی الفاظ پراسے تھوپ دیا جاتا ہے۔

بہرحال یہ بھی ہور ہا ہے اور وہ بھی ہور ہا ہے۔ ایک طرف اس پراصرار ہے کہ روایت کی دروایت کی بغیر کی آیت کے مطلب کا بیان کرنا جہنم کو اپنا ٹھکا نا بنانا ہے، روایت کی درجہ کی ہو، محتی ہو، ضعف ہیں اس کا حال جو کچھ بھی ہو۔ لیکن سیح تفسیر وہی ہے، ادر قابل اعتا دمفسر وہی ہے جوان روایتوں ہی کی روشنی میں قرآنی آیتوں کے مطلب اور منشا کو تعین کرتا ہو، دوسری طرف آزادی بخش گئ ہے کہ اپنے جس وسوسہ اور وہم کو جی جا ہے گران کی طرف منسوب کردے بقول اکبر مرحوم ب

#### مجھے تغیر بھی آتی ہے، اپنامه عاکمتے

ای کو بنانے والوں نے اپناعلمی پیشہاور دبنی مشغلہ بنار کھا ہے۔

بجنبہ پوری تقریر تو محفوظ نہیں ہے، لیکن مطلب شاہ صاحب کا بہی تھا کہ سلمانوں میں نسلاً بعذ سل ، سلفاعن خلف جن حقائق سے اسلامی دین کی تغییر وتقویم ہوئی ہے، جن کے بغیر اسلام کا تصور مسلمان تو مسلمان شاید کوئی لکھاپڑھا، غیر مسلم بھی نہیں کر سکتا یعنی دین کی ضروریات میں جو چیزیں شار ہوتی ہیں، اول ہے آخر تک بغیر کی اختلاف کے اسلام کی جوجانی پہچانی با تیں ہیں، ان ہے ہٹ کر قرآنی آیات کی توضیح وتشریح کی جرات، ایمان سوز جرائت ہے۔ گویافقیرا پی خاص اصطلاح میں 'البینات' سے جن کی تعییر کرتا ہے، دین کے ان بیناتی مسلمات پر جس تفییر سے زو پڑتی ہو، قرآنی آیوں کی جس تاویل سے نہ ہم کی بی وہ تم ہے جے شاہ صاحب نہ ہم کا یہ ہوتا ہو، تفییر وتاویل کی بہی وہ تم ہے جے شاہ صاحب نہ تاویل بالرائے'' قرار دیتے تھے(ا)۔

کین یہ بات کہ قرآن کی کسی آیت کا کوئی مطلب تفییری روایتوں کی بشت پنائی کے بغیر بیان کرنا ہر حال میں یہ 'تفییر بالرائے' ہاور جوابیا کرتا ہے وہ قرآن کی تشری وتاویل اینے من مانے خیالات کے زیراثر کر رہا ہے، جہاں تک میں جانتا ہوں حضرت شاہ صاحب شدت کے ساتھ اس کی بھی تر دید فرمایا کرتے تھے، اس سے زیادہ باخبراس حقیقت سے اور کون ہوسکتا تھا کہ تفییر کی کتابوں میں جن روایتوں کا لوگ ذکر کرتے ہیں، اما ماحم بن صنبل فرمایا کرتے تھے کہ اکثر و بیشتر حصہ ان کا ایسا ہے جس کی اصل نہیں ہے۔

بین ضبل فرمایا کرتے تھے کہ اکثر و بیشتر حصہ ان کا ایسا ہے جس کی اصل نہیں ہے۔

سیوطی نے اتقان میں امام کے اس قول کو قل کرتے ہوئے لکھا ہے:

قال احمد ثلاثة كتب ليس لها اصل التفسير والملاحم

والمغازي. (ص: ٥٣٨. ج: ٢)

تین کتابیں روایتوں کی آلیی ہیں جن کی اصل نہیں ہے، ایک تفسیر، دوسرے ملاحم آئندہ پیش آنے والی جنگیں اور فتنے )اور جنگی معر کے عہد نبوت میں جو پیش آئے ان کے متعلقہ قصے جن کوالمغازی کہتے ہیں۔

پرخود بھی سیوطی نے اپن طرف اس دعوے کو پیش کیا ہے:

اصل المرفوع منه في غاية القلة. (ص: ٥٣١. ج: ٢)

الیی روایتیں جو براہ راست رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی طرف صحت کے ساتھ منسوب ہوں، تفییر کے متعلق بہت ہی کم ہیں۔

یہ حال تو ان روایتوں کا ہے جن کوا صطلاحاً مرفوع حدیثوں کے نام سے موسوم کرتے ہیں، باقی رہے صحابۂ کرام کے تفسیری اقوال سوابن عباس رضی اللہ عنہ کواس باب میں غیر معمولی شہرت حاصل ہے، کیکن جو ذخیرہ اس سلسلے میں ان کی طرف منسوب ہے خودالسیوطی نے بھی اس کے متعلق علاء کا یہ فیصل تھا کیا ہے کہ:

وهـذا التـفـاسير الطوال التى اسندوها الى ابن عباس غير مرضية ورواتها مجاهيل. (۵۵۳)

یہ کمی کمی تفسیری روایتیں جوابن عباس کی طرف منسوب ہیں سند آنا پسندیدہ ہیں ان کے روایت کرنے والے نامعلوم اشخاص ہیں۔

حضرت امام شافعی رحمة الله علیه نے ابن عباس کی طرف منسوب تفسیری اقوال کا جائز ہلیا تو اس نتیجہ تک بینچے کہ:

لم یثبت عن ابن عباس فی التفسیر الاشبیه بمائة حدیث. (۵۵۴)
تقریباً سوروایتوں کے سواابن عباس کی طرف منسوبہ اقوال سیح ثابت نہیں ہوئے۔
جس کی ایک تھلی دلیل یہ بھی ہو سکتی ہے کہ حدیثوں کا سب سے زیادہ معتر اور سیح محمومہ سی بخاری میں تفسیر کی روایات کا سر مایہ شایدتمام دوسرے ابواب کے مقابلہ میں سب سے زیادہ کم ہے، امام بخاری نے بجائے روایتوں کے جیسا کہ جانے والے جانے ہیں

قرآنی الفاظ کی لغوی تشریح پرزیادہ توجہ کی ہے، اور وہ بھی بقول شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ جیسا کہ ''فیض الباری'' میں بھی نقل کیا ہے اور حافظ ابن حجر نے اس راز کوواضح کیا ہے ''ابو عبید معمر بن المنسی '' کی کتاب''مجاز القرآن' پرامام نے زیادہ بھروسہ کیا ہے۔شاہ صاحب کا خیال تھا کہ:

لم يعرج الى النقد اصلاً.

امام بخاری نے معمر بن المثنی ہی کے اقوال تقید کے بغیرا پنی کتاب میں نقل کردیئے ہیں۔ اس لیے ابن المثنی کی کتاب میں جو نقائص پائے جاتے تھے وہی کوتا ہیاں صحیح بخاری کی کتاب' النفیر'' میں باقی رہ گئی ہیں ، یہ نکتہ خاص طور پر قابل توجہ ہے۔

شاہ صاحب فرماتے تھے کہ سی جاری میں جوتفسیری اقوال پائے جاتے ہیں، ان کے متعلق میں جوتفسیری اقوال پائے جاتے ہیں، ان کی کے متعلق میں ہے، بلکداس باب میں ان کی حیثیت صرف ایک ناقل کی ہے(۱)۔

پہر ہے ہوگا ہوگا از کم امام ابو حنیفہ کے متعلق جب بید مانا جا تا ہے کہ ضعاف وحسان ہی تہیں بلکہ خبر واحد خواہ محد ثین کی اصطلاح کی روسے مرفوع ومتصل صحیح ہی کیوں نہ ہو، باوجوداس کے قرآنی نصوص میں کسی ترمیم کواحا دخبروں کی روشی میں امام صاحب جائز نہیں سمجھتے تھے۔ اصول فقہ کی ہر چھوٹی بڑی کتاب میں ان کے اسی فیصلہ کی تعبیر میں گئی ہے کہ کتاب میں زیادۃ خبر واحد سے نہیں ہو گئی، اس کے بعد بھلا میکون کہ سکتا ہے کہ روا تیوں کی وست میں زیادۃ خبر واحد سے نہیں ہو گئی، اس کے بعد بھلا میکون کہ سکتا ہے کہ روا تیوں کی وست میں زیادۃ خبر واحد میں ہوگئی، اس کے بعد بھلا میکون کہ سکتا ہے کہ روا تیوں کی وست مطالب کے سمجھنے اور سمجھانے کی اجازت ہی نہیں دی جاسکتی ۔ گئی عجیب بات ہے، قرآنی نصوص قطعیت اور تعین آفرین کے جس زور اور توت ہے کہ کی حامل ہیں، واحد خبروں سے ان کے سمجھنے میں مدد لینے کے بعد ان کا میز ور اور اور ان کی میے

(۱) مناسب ہوگا کہ ان تفصیلات کے لیے شاہ صاحب کی کمابوں کی طرف بھی مراجعت کی جائے ، خصوصاً قادیا نیوں کے ردیس جو کما نیس معنی ہوئے ، خصوصاً قادیا نیوں کے ردیس جو کما نیس معنی ان کے خیالات کا پچھ فلاصل جاتا ہے ، یہ یا در کھنا جا ہے کہ ابوعبیدہ کے لفظ ہے کہیں دھو کہ نہو، یہی کنیت مشہور محدث قاسم بن سلام کی بھی فلاصل جا نہ ہو کہ کا معنی ہو اور غیر معمولی قیمتی معلومات سے مالا مال ہے ، بلکہ یہ ابوعبیدہ ''مجاز القرآن' کا مصنف دوسرا آدی ہے ،ار کانام معمر بن المعنی تھا۔ ۱۲

توت کیاباتی رہ سکتی ہے؟ واحد خبروں کا مفاد بہر حال ظنی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہی مظنونیت کی صفت نصوص قر آن کی طرف بھی منتقل ہوجائے گا۔

ام ابو صنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اگر خبر احاد سے کتاب پر زیادت کو جا کر نہیں سمجھتے تھے تو ہتایا جات کہ یقین آفرین اور قطعی سکون بخشی کی طاقت جو قرآنی آیات میں پائی جات کی حفاظت کی دوسری شکل ہی کیاتھی؟ مگر افسوس ہے کہ حضرت امام رحمۃ اللہ علیہ کی نظر کی بائدی کا صحیح اندازہ لوگوں کو نہ ہوا، بلکہ برعکس اس کے بھی یہی پھیلا دیا گیا کہ قرآنی نصوص کے مطالب کو بجائے روایات کے صرف قرآنی الفاظ ہی سے سمجھنے کی جو کوشش کرے گا، یا دوسرے کو سمجھنے کی جو کوشش کرے گا، یا دوسرے کو سمجھنے کی جو کوشش کرے گا، یا

خداجزائے خبر دے حضرت شاہ صاحب کو کتفییر بالرائے کے اس غلط مطلب کا اپندرس میں ازالہ فر ماتے رہتے تھے، خدا کاشکر ہے کہ ان کا یہ فیصلہ بخاری کی املائی تقریر میں بھی درج کر دیا گیا ہے، ان کی طرف آخر میں یہ فقرے بھی اس کتاب میں منسوب کیے گئے ہیں کہ فر مایا کرتے تھے:

ومن حجر على العلماء ان لا يبرزوا يبرز معانى الكتاب بعد الامعان في السباق والسياق والنظر الى حقائق الالفاظ المراعية لعقائد السلف.

کس نے اہل علم کورو کا ہے اس بات سے کہ کتاب اللہ کے معانی اور مطالب کو آیات کے سیاق وسباق اور الفاظ کے اقتضاء کے مطابق جس میں سلف صالح کے عقیدے کی بھی رعایت کی گئی ہو، ان امور کو پیش نظر رکھ کرنہ ظاہر کریں۔

آ گاس كے بعداى ميں يہ بھى ہےكه:

بل ذلك حظهم من الكتاب فانهم هم الذين ينظرون في عجائبه ويكشفو ن الاستار عن وجوه دقائقه ويرفعون الحجب عن خئبات حقائقه فهذا النوع من التفسير بالرائع حظ اولى العلم ونصيب العلماء المستنبطين.

بلکہ اللہ کی کتاب میں اہل علم کا واقعی حصہ یہی ہے وہ اس کتاب کے نت نے پہلوؤں پرغور کرتے ہیں اور اس کے پوشیدہ اسرار سے نقاب اللئے ہیں۔ جو با تیں چھپی ہوئی ہیں انھیں نمایاں کرتے ہیں، اگر یہی تفسیر بالرائے ہے تو اہل علم کا یہی حصہ ہے، اور قرآنی آبی سے نتائج پیدا کرنے والے صاحبان آبی کی خوارک یہی ہے۔
آیات سے نتائج پیدا کرنے والے صاحبان آبی کی خوارک یہی ہے۔
آخر میں اس کے ساتھ اس پر بھی تنبیہ فرمادیتے تھے:

واما من تكلم فيه بدو ن صحة الادوات لا عنده علم من كلام السلف والخلف ولا ذوق بالعربية وكان من اجلاف الناس لم يحمله على تفسير كتاب الله غير الوقاية وقلة العلم فعليه الاسف

كل الاسف و ذلك الذي يستحق النار .

گرقرآنی مطالب سے بچے واقفیت کے لیے جن قدرتی اسباب و ذرائع کی ضرورت ہے جوان سے ہی دامن ہو، اس کے پاس اگلوں اور پچھلوں کے اقوال کاعلم نہ ہواور نہ بر بی ادب کا ذوق رکھتا ہو، اس قتم کے کمینے آ دمیوں میں قرآن کی تفسیر کی جسارت محض بے شرمی اور بے حیا کی اور جہالت ہی کی وجہ سے ہو سکتی ہے۔ ان پر افسوس صدافسوس بیٹک بہی لوگ جہنم کے سختی ہیں۔ جہالت ہی کی وجہ سے ہو سکتی ہا تا ہوں ، سیدنا الا مام الشمیر کی قدس اللہ سرہ سے میرے میر میں میں تا ہوں ، مگر پھیل جا تا ہوں ، سیدنا الا مام الشمیر کی قدس اللہ سرہ سے میر کے غیر معمولی تا ثرات کا یہ شاید شعوری یا غیر شعور یہ نیجہ ہے کہ جھتا ہوں کہ ان کے متعلق با تیں ختم ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے متعلق با تیں سید تی ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید تیں سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کے سید تیں ہوگئیں کہ ذاکرہ کسی نئی چیز کوسا منے بیش کر دیتا ہے، ایسی نئی چیز کہ دل اس کی سید کسید کی سید کر تا ہو کی سید کی سی

چھوڑ دینے پر کسی طرح راضی نہیں ہوتا، ناظرین شاید تھک چکے ہوں گے، دل پر جبر کرکے ['' اینے محبوب ومرحوم استاذ کے ذکر کوختم کرتا ہوں۔

آپانصاف کیجے، اپنے حقیر وفقیر، جہول وظلوم ادنیٰ ترین شاگر دی حوصلہ افزائیوں میں جس کا بیحال ہوکہ دارالعلوم دیو بند میں طالب علمی کی زندگی ختم کرنے کے بعد پچھ دنوں خاکسارالقاسم والرشید نامی ماہواری پرچوں کی ادارت کے ساتھ پچھ درسی وتدر کی وغیرہ کی خدمات جب انجام دے رہا تھا، کیکن تخواہ جو مدرسہ سے ملتی تھی ضروریات کے لیے کافی نہ تھی، رخصت لے کرمکان آگیا، اور دارالعلوم کے ہتم مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کو بیہ تھی، رخصت لے کرمکان آگیا، اور دارالعلوم کے ہتم مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کو بیہ

اطلاع دیے پرمجبور ہوا کہ ''موجودہ تخواہ پرکام کرنا تواپے حالات کے لحاظ سے خاکسار کے لیے دشوار ہے' بیدرخواست جب پنجی تواس کا اثر اورانجام کیا ہوااس کوتو چھوڑ ہے، کہنا یہ ہے کہ بعد کومولا نا حبیب الرحمٰن صاحب سے جب نیاز حاصل ہوا تو براہ راست ان سے یہن کرسششدر وجران ہوگیا، فرمانے گئے کہ:

" بھائی! مولا نا انورشاہ صاحبتم سے تو غیر معمولی طور پر متاثر نظر آتے ہیں،
تمھاری وہ درخواست جب پنجی تو میں نے شاہ صاحب سے اس مسئلے میں مشورہ
لیا، جواب میں انھوں نے کہا کہ آپ کے بہاں جتنے کام کرنے والے ہیں ان کو
د کھتا ہوں کہ جودرس دیتے ہیں وہ تحریر کا کام نہیں کرتے، یا کر نہیں کرسکتے، جو
تحریری سلقدر کھتے ہیں ان سے آپ تقریر ووعظ کا کام نہیں لے سکتے، الغرض ان
تمن شعبوں یعنی درس وتحریر وتقریر کے لیے ای وجہ سے آپ کو الگ الگ آ دمی
ماکھنے پڑتے ہیں، لیکن میں دیکھ رہا ہوں کہ اس غریب سے رسالہ کی ادارت و تحریر
کا کام بھی آپ لیتے رہے، درس وتدریس کا کام بھی اس کے سپر دکرتے رہے
جہاں سے طبی آئی وعظ وتقریر کے لیے بھی جیجتے رہے، گویا ان شیوں شعبوں کا
کام حسب دلخواہ وہ تنہا انجام دیتا رہا، اب اگر ان مینوں مدوں کے سلسلہ میں ایک
کام حسب دلخواہ وہ تنہا انجام دیتا رہا، اب اگر ان مینوں مدوں کے سلسلہ میں ایک
سفارش کی اس تحلیلی ترکیب کا خطرہ خود میرے دل میں بھی نہیں گذرا تھا۔
سفارش کی اس تحلیلی ترکیب کا خطرہ خود میرے دل میں بھی نہیں گذرا تھا۔

بہر حال الفاظ تو بحنبہ یا دندرہے مفہوم یہی تھا، حضرت شاہ صاحب کے ان الفاظ کو جس وقت میرے کان من رہے تھے، آئی سے آنسوؤں سے ڈبڈ با گئیں، اپنی بے بضاعتی اور کم مائیگی کا خیال آیا۔

اف زنگی کواس کا آقا کا فور تھہرار ہاتھا، حالاں کہ پہلے بھی زنگی ہے اور بعد کو بھی زنگی ہے اور بعد کو بھی زنگی ہونے کے سواوہ اور کچھ نہیں ہے، سوچتا ہوں کہ استاذ مرحوم کی قدر شناسیوں کا دھیان آتا ہے، دل کہتا ہے۔ سع شناسیوں کا دھیان آتا ہے، دل کہتا ہے۔ سع برین قول گرجاں بہازم رواست

علم ومعرفت کا حساب ایک ذرہ کو چپکار ہاتھا، حالاں کہ ذرہ کے پاس تھا بھی کیااور جو کچھتھاسب آفتاب کا تھا۔

الغرض بياوراس فتم كى بعض خصوصى عنايات ونواز شوں كا سلسله حضرت شاه صاحبٌ کی طرف سے آخروفت تک جاری رہا، اس زمانہ میں بھی جب دائر وَاہتما م اور حضرت شاہ صاحب میں شکررنجوں کی صورتیں پیش آ گئیں بینی دارالعلوم دیو بند کی تاریخی زندگی کاوہی شہر جس سے گجرات کے مشہور دارالعلوم ڈابھیل کا جز پیدا ہوا، اس زمانے میں بھی جب خا کسار حیدر آباد میں تھا، اور کش مکش کی ان دونوں صورتوں پر حیدر آباد کا دباؤ بھی پڑر ہاتھا یا حیا ہا جار ہاتھا کہ حیدر آباد کی حکومت بھی اپنا اثر اس پر ڈالے، اس زمانہ میں عام طور پریہ ستمجها جاتا تھااورشا پیمشہوربھی کردیا گیاتھا کہاس دباؤمیں بجائے شاہ صاحب کی جماعت کے فقیر دائر ہ اہتمام کے بزرگوں کی پشت پناہی کررہاہے، جھ تک بھی اس قتم کی بدگمانیوں ک خبریں پہنچائی جارہی تھیں، حضرت شاہ صاحب کے قلب مبارک کی گرانی کا خیال مجھے بے چین کیے ہوئے تھا کہ عین اٹھیں دنوں میں قطعاً خلا ف دستورا پنے دستخط خاص ہے ایک رجٹر ڈوالا نامہ حفرت شاہ صاحب کا اس فقیر کے نام شرف صدور لایا، تھراتے ہوئے مرتعش ہاتھوں سے لرزتی ہوئی اور کا نیتی ہوئی انگلیوں سے اس گرامی نامہ کو کھولا پڑھتا جاتا تھا اورروتا جاتا تھا، اللّٰداللّٰدسنانے والے مجھے کیا کیاسناتے رہے اور آ ٹکھیں آج کیاد کھے رہی ہیں،مودت ومحبت، سرفرازی ومحبت بیکرال کےسوااس میںاور پچھ نہ تھا،ایک خاص خدمت کے لیےاس ذرۂ ناچیز کا نتخاب فرمایا گیا تھا۔

حیران تھا کہ ہزار ہزار تلا فدہ جس کے اقطار ہند بلکہ اسلامی دنیا کے کناروں میں پھلے ہوئے ہیں اس کے حافظہ میں مجھ جیسے کس میر سہمچیداں، طالب الدنیا کا خیال اور وہ بھی اتی خصوصیتوں کے ساتھ کیسے باقی تھا، افسوس ہے کہ بخت کی تہی دئی اور مزاج کے لا ابالی بن کی وجہ سے اس والا نامہ کی حفاظت میں کامیاب نہ ہوسکا، ورنہ آج جس حال میں ہوں شاید وصیت کرتا کہ میر کفن کے ساتھ اس کو میر سے ساتھ دفن کر دیا جائے، تا ہم امید ہے کہ اس میں جو ''راز'' تھا ان شاء اللہ وہ اپنے ساتھ ہی دفن ہوگا۔

بہر حال حضرت شاہ صاحب کے طل عاطفت وسائے عافیت میں رہنے کا موقع اگر چدود و ھائی سال سے زیادہ اس فقیر کونہیں ملا ہے، کین اب میں کیا کروں کہ جن صحبتوں میں قرنہا قرن گذر ہان کی یاد پیرانہ سری کے ان ایام میں تقریباً بچھ مٹ ہی گئی ہے، لیکن خدا ہی جانتا ہے کہ دو و ھائی سال کی ان متبرک ، علم ریز ، معارف بیز ، محبت خیز ایام کی ایک ایک بات د ماغ میں کیوں تر و تازہ ہے ، اسی لیے بچ پوچھے تو شاہ صاحب ہے متعلق جو کھے کہنا چا ہتا تھا اس کا عشر عشیر بھی نہ کہ سکا، لیکن پڑھنے والوں کی نفسیات کا خیال کر کے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اب دوسرے اسا تذکی کرام کے متعلق ارتسامی تا ثرات کو پیش مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اب دوسرے اسا تذکی کرام کے متعلق ارتسامی تا ثرات کو پیش کروں۔ و اللّٰہ و لی الامر و التوفیق .

## حضرت الاستاذ محدث شميري

لا: جناب مولا نامحمدا در ليس صاحب كاندهلوكي شيخ الحديث جامعها شرفيه لا مور بسم الله الرحمٰن الرحيم

الحمد لله الدى فضلنا على كثير من عباده المؤمنين وجعلنا من ورثة الأنبياء والمرسلين، والصلوة والسلام على سيدنا ومولانا محمد محاتم الانبياء وسيد الاوّلين والآخرين وعلى اله واصحابه الاكرمين، وعلينا معهم يا ارحم الراحمين امين يارب العالمين. امابعد:

اس متم کی بے شارآ بیتی ہیں جن میں اپنے پاک بندوں کے تذکرہ کا حکم دیا، تا کہ موجب تذکر ہواور:

فالمصص القصص لعلهم بتفكرون میں قصوں كے بيان كرنے كا حكم دياتا كه موجب تفكر مور اور سورہ لقمان جوكه ايك عالم ربانی كے تذكرہ میں نازل ہوئی وہ اس عالم كے نام سے موسوم ہوئی جس میں حق جل شانہ نے اس حكم ربانی كی پندونصائح كا تذكرہ فرمايا ہے۔ اور سورہ كہف میں خلوت كرينوں اور كوشنشينوں اور دنيا سے ہما گر بہاڑوں اور غاروں میں اور سورہ كہف ميں خلوت كرينوں اور كوشنشينوں اور دنيا سے ہما گر بہاڑوں اور غاروں میں معكانا ذهوند نے والی ایک جماعت كا قصہ بیان فرمايا اور انكی كرامتيں ذكر فرمائيں۔

سجان الله خود ہی علم و حکمت عطا فر مایا اور خود ہی کرامتوں سے سر فراز فر مایا اور پھر خود ہی ان کا ذکر فر ماتے ہیں ، معلوم ہوا کہ علما اور صلحاء کا ذکر سنت الٰہی ہے جو صد ہزار انوار وبرکات کاموجب ہے، اور کیوں نہ ہو، علاء انبیائے کرام کے وارث ہیں اور انبیائے کرام خداوند ذو الجلال والاکرام کے خلفاء ہیں۔ حق تعالیٰ شانہ کے علوم اور احکام اولا انبیائے کرام پر نازل ہوئے ، اور پھر حضرات انبیائے کرام کے صدقہ وظیل سے علاء کے سینوں میں نتم ہوئے اور پھر علاء کے واسط سے عوام کہ پنچے ، اس لیے عوام پر علاء کاحق ہے کہ ان کا تذکرہ کریں کہ جن کے ذریعہ سے ان تک خدا کے علوم اور احکام پنچے ، اگر علاء نہ ہوتے تو ہم کو انبیائے کرام کادین اور شریعت کون سمجھا تا۔ اور اگر حضرات انبیاء ومرسلین نہ ہوتے تو خدائے تعالیٰ کی راہ ہم کوکون دکھلا تاصلوات اللہ و مسلامه علی جمیع الانبیاء و السمر سلین و رحمہ اللہ و برکاته علی العلماء الربانیین الی یوم الدیسین الی یوم السیسین و رحمہ اللہ و برکاته علی العلماء الربانیین الی یوم السیسین و رحمہ اللہ و برکاته علی العلماء الربانیین الی یوم کشمیری قدس اللہ سرۂ ہیں جن کامختر تذکرہ اس وقت پیش نظر ہے ، حافظ ابوعم و بن صلاح مقدم کشمیری قدس اللہ سرۂ ہیں جن کامختر تذکرہ اس وقت پیش نظر ہے ، حافظ ابوعم و بن صلاح مقدم کشمیری قدس اللہ سرۂ ہیں جن کامختر تذکرہ اس وقت پیش نظر ہے ، حافظ ابوعم و بن صلاح مقدم کشمیری قدس اللہ سرۂ ہیں جن کامختر تذکرہ اس وقت پیش نظر ہے ، حافظ ابوعم و بن صلاح مقدم کشمیری قدس اللہ سرۂ ہیں ایک جگر کر فرماتے ہیں :

عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة

<sup>ذر</sup>یت کوان کے آباء صالحین کے ساتھ ملحق فرما نمیں گے۔

صالحین کے ذکراور تذکرہ کے وقت اللہ تعالیٰ کی رحمت کا نزول ہوتا ہے۔

یاس ناچیز کا گمان اور امید ہے کہ حضرت مولا نا انور شاہ صاحب نور اللہ مرقد ہ بھی
ان شاء اللہ ثم ان شاء اللہ انھیں علائے صالحین میں سے ہیں جن کے تذکرہ سے نزول
رحمت خداوندی کی تو قع اور امید کی جاسمتی ہے، اور حدیث قدی میں ہے کہ اناعند ظن
عبدی ہی خصوصاً جب کہ وہ تذکرہ شخ کے افا دات علمیہ اور تفائن ومعارف کو بھی ساتھ
لیے ہوئے ہوتو علاوہ رحمت وہرکت کے زیادتی علم کا بھی موجب ہوگا جو حسب ارشاد باری
رب زدنی علما مطلوب اور مجوب ہی چاہتا ہے کہ کھوں گر قلت فرصت وضعف
ونقا ہت اور مشاغل کی کثرت مانع ہے۔ خیر مالا یدر ک کلہ لا یترک کلہ جو کچھ
یادا تا ہے وہ مختمراً ہدیہ کرباب کرتا ہوں، اللہ تعالیٰ تبول فرمائے، اور بارگا و خداوندی میں
یادا تا ہے وہ مختمراً ہدیہ کرباب کرتا ہوں، اللہ تعالیٰ تبول فرمائے، اور بارگا و خداوندی میں
بلتی ہوں کہ اے یہ وردگاریہ تیراوعدہ جن ہو المحقان بھم ذریتھم کہ ہم اولا داور

ا بروردگار تیر بے کلام پاک میں ذریت کالفظ عام ہے، ذریت خواہ روحانی ہویا جسمانی سب کے لیے الحاق کا وعدہ ہے، اگر اس نابکار ونا ہجار کوبھی اس وعدہ میں شامل فرمالیا جائے تو تیری رحمت سے کوئی بعیر نہیں ۔ جس طرح تو نے محض اپنی رحمت سے علم کا انعام فرمایا، اسی طرح محض اپنی رحمت سے الحاق بالصالحین کے انعام سے بھی سرفراز فرمار یا فیاطر السیموات والادض انت ولتی فی الدنیا والا خوق توفنی مسلما والحقنی بالصالحین. امین یارب العلمین.

#### سلسلةنسب

استاذ نا قدوتنا حضرت الشاه السيدمحمد انوراكشمير ىثم الديو بندى ابن شخ معظم شاه بن شاه عبدالكبير بن شاه عبدالخالق بن شاه محمدا كبر بن شاه محمد عارف بن شاه محمد حيدر بن شاه ملى تشميرى حمهم الله تعالى \_

حضرت استاذ خاندان سادات سے تھے، اصل آبائی وطن بغدادتھا، تقریباً دوصد سال پیشترید مبارک خاندان بغداد سے ہندوستان آیا، اوراولاً شہر ملتان میں فروکش ہوا، اور پھر ملتان سے لا ہوراور پھر لا ہور سے شمیر منتقل ہوا، اور شمیر جنت نظیر کووطن اور جائے سکونت بنایا۔

## ولا دت اورتعلیم وتربیت

کاشوال۱۲۵۲ه یوم شنبه بوقت میخود وان علاقهٔ لولاب میں ولا دت ہوئی، والدمرحوم کی تربیت میں اور کشمیراور ہزار تربیت میں نشو ونما ہوا، اول قرآن کریم پڑھااور فارس اور عربی کی کتابیں پڑھیں، اور کشمیراور ہزار میں کا اور فضلاء سے استفادہ کیا، فاسی اور عربی کی نثر اور نظم میں مہارت حاصل ہوئی۔

#### دارالع او ربوب رے لیے شدر حال

جب کشمیراور ہزارہ کےعلاءاورفضلاء کےاستفادہ سے فراغت حاصل ہو کی تو بغرض سکیل دارالعلوم دیویئد کا ایک مرکز اور سکیل دارالعلوم دیویئد کا ایک مرکز اور

پشمہ ٔ جاریہ ہے، اس وقت اس مبارک درس گاہ کے صدر مدرس، محدث العصر، قطب دہر، پیخ زمن حضرت مولانا محمود حسن صاحب دیو بندی قدس اللّذ سرۂ بنتے، جو ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانوتو کی بانی دار العلوم دیو بند اور حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی کے شاگر دِ خاص اور جانشین بااختصاص تھے، اور علم حدیث میں مرجع خلائق تھے، نور علم اور نور تقوی چہرے سے نمایاں طور پر نظر آتا تھا۔ ان کی خدمت مبارک میں حاضر ہوئے اور علم حدیث مبارک میں حاضر ہوئے اور علم حدیث ان سے پڑھا۔

ہوے اور علم حدیث ان سے پڑھا۔

حضرت مولا نامحود حسن صاحب دیوبندی قدس اللّہ سرہ اپنے زمانہ میں علم اور ورع کے لیاظ سے امام احمد بن خلبل کا نمونہ تھے، حدیث کے پروانے آپ کے گردجمع تھے، آپ کے لیاظ سے امام احمد بن خلبل کا نمونہ تھے، حدیث کے پروانے آپ کے گردجمع تھے، اور حضرت کے بے شارشا گردوں میں حضرت مولا نا السید انورشاہ امام بخاری کا نمونہ تھے، اور حضرت مولا ناسید اصغر حین دیوبندگ امام ابوداور کا نمونہ تھے۔ شخ المہند حضرت مولا نامحود حسن نے جب ہندوستان سے حرمین کا تصدفر مایا توضیح بخاری کا درس مولا ناانورشاہ کے سپر دفر مایا اور صحیح مسلم کا مولا ناشیر احمد عثانی کا درس مولا ناانورشاہ کے سپر دفر مایا ورضیح مسلم کا مولا ناشیر احمد عثانی سے کروسنن ابوداو دورہ دولا ناسید اصغر حسین دیو بندی کے سپر دفر مائی ۔ چناں چہ یہ تینوں حضرات ماری عربی تین کتابیں پڑھاتے گذر گئے جوان کی امام احمد ان کے سپر دکر گئے تھے، آئ بندوستان کی سرز مین میں صد ہا جگہ بخاری اور مسلم اور ابوداو درکے درس جاری ہیں، جن کے بندوستان کی سرز مین میں صد ہا جگہ بخاری اور مسلم اور ابوداو درکے درس جاری ہیں، جن کے درس دالے شخ المبند کے خدام اور خدام الخدام ہیں، لیکن ان اسباق ثلاثہ کی خصوصیت سوائے ان حضراتِ خلاشہ کے اور کسی کو حاصل نہیں۔

## حفزت شيخ الهندكي قائم مقامي

حضرت شیخ الہندگی وفات حسرت آبات کے بعد حضرت مولانا سیدانور شاہ باضابطہ وارالعلوم دیو بند کے صدر مدرس مقرر ہوئے ، شیح بخاری اور جامع ترفذی کے سبق حضرت شاہ ماحب کے لیے مخصوص ہوئے ، اور شیح مسلم حضرت مولانا شبیرا حمد عثمانی کے لیے مخصوص ہوئی۔ اس دونوں حضرات کا وجود دار العلوم میں ایک عجیب شان رکھتا تھا، حضرت مولانا سید

انورشاه علم کے بحر ذخار سے ، گرزبان میں کچھ لکنت تھی ، اور حضرت مولانا شبیراحم عثانی نہایت فصیح اللمان سے گویا کہ حضرت شاہ صاحب شانِ موسوی کا ایک پرتو سے ، اور حضرت مولانا شبیر احمد صنانی شانِ ہارونی کا ایک عکس سے جیسا کہ حدیث میں ہے علماء امتی کا نبیاء بنی اسر ائیل حضرت ہارون الطبی افتح لسانا سے ، اور حضرت موکی الطبی اعلم قلبا سے ۔ اور بلا تثبیہ کے جس طرح حضرت ہارون علیہ السلام کے وزیراور وزیراور مشیر سے ، ای طرح حضرت مولانا عثمانی علم میں ، حضرت شاہ صاحب کے وزیراور قائم مقام سے ، تمام اہل علم کا یہ عقیدہ رہا ہے کہ اگر مولانا سیدانور شاہ اسپے زمانہ کے بخاری سے تو مولانا شبیراحم عثمانی اینے زمانہ کے مسلم سے ۔

#### حضرت شاه صاحبٌ كا تكاح لأور

حضرت مولا نا حبيب الرحمٰن كي حسن تدبير

حضرت مولانا انورشاہ صاحب پرشان یحوی کا پچھکس اور پرتو پڑاتھا۔ عالم شاب گذار کرعالم کہولت میں داخل ہو چکے تھے، گر ذکاح نہیں فرمایا تھا، تج داورع کر ات کو اپنے لیے لیند فرماتے تھے، باو جودمحری ہونے کے سنت یحوی کے مطابق حصوراورصالح رہنا چاہتے تھے، اور بار بارارض حرم کی طرف بجرت کا ارادہ فرماتے تھے، تا کہ از دوائی تعلق اس راہ میں حاکل نہو۔ حضرت مولا تا حبیب الرحمٰن صاحب رحمۃ اللہ علیہ جواس وقت دار العلوم دیو بند کے مہتم طانی تھے، وہ اس ارادہ ہے پریشان تھے کہ مبادااگر یہ آفیا ہے کم دیو بند ہے ہجرت کر جائے تو فقط دیو بند ہے ہجرت کر جائے تو فقط دیو بند ہے ہوں سارا ہندوستان ظلمت میں رہ جائے گا، اس لیے شاہ صاحب کے رہے کو فقط دیو بند ہی نہیں سارا ہندوستان ظلمت میں رہ جائے گا، اس لیے شاہ صاحب کے رہ کے نے مولا نا حبیب الرحمٰن صاحب نے وہ تدبیر اختیار فرمائی جوائل یمن نے حضرت معمر کے روکنے کے لیے گاتھی، معمر بھرہ کے رہنے والے تع تا بعین میں سے میں، بڑے جلیل القدر عالم اور حافظ صدیث ہیں، سفیان تو ری اور سفیان بن عیپنہ اور شعبہ اور عبد النہ بن مبارک جیسے اکا ہر معمر کے تلا نہ وہ میں سے ہیں:

لما دخل معمر اليمن كرهوا ان يخرج من بينهم فقال رجل

قیدوہ فزوجوہ شرح الامام النووی علی انبخاری. (ص: ۱۴.ج:۱) معمر (بھرہ کے رہنے والے تھے) جب یمن میں داخل ہوئے تو اہل یمن نے یہ گوارانہ کیا کہ عمریہال سے واپس چلے جائیں۔ایک شخص نے کہا کہا گران کورو کنا چاہتے ہوز معمر کو یہاں قید کرلو، یعنی نکاح کردو۔

حفرت شاہ صاحب کے ساتھ حفرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب رحمہ اللہ نے ہی کیا کہ حسن تدبیر سے گنگوہ کے سا دات میں شاہ صاحب کا نکاح کرادیا تا کہ معمر کی طرح شاہ صاحب دیوبند میں مقید ہوجا کیں، اللہ تعالی حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب کوجزائے خیرد ہے کہ شاہ صاحب کے وجود معود کو اسطرح محفوظ فرمایا۔

## علم ونهم اورحا فظه

دنیا کے علم میں خیر وشرمحود و خدموم کی تقییم ہے، گرآ خرت اور دین کے علم میں یہ تقیم نہیں، آخرت اور دین خداوندی کا علم، خیر ہی خیر اور محبود ہی محبود ہے، کتاب وسنت علم دین کے فضائل سے بھر اپڑا ہے خلا صداس کا بیہ ہے کہ اول مرتبہ ایمان اور اسلام کا ہے اور اس کے بعد علم دین کا ہے۔ بندہ کا اولین فرض بیہ ہے کہ خداوند ذو الجلال کو مانے اور پھراس کے دین اور اسکے احکام کو جانے پھر اس علم کے لیے دو تو تیس درکار ہیں ایک توت فہم ادر خداداد عقل سے خدا کے دین کو سمجھے اور توت حافظ سے اس کو کوفوظ اور یا در کھے۔

حق جل شانہ نے حضرت شاہ صاحب کوان نتیوں نعمتوں سے خاص طور پرسر فراز فرمایا تھاجس کی نظیراس وقت عالم کے سامنے ہیں۔

علم کی خصوصیت بیتی کہ ذخیر ۂ روایات اورائمہ مذا ہب کے نقول اورا تو ال ہروقت پُن نظر رہتے تھے، جب کوئی عالم کسی مسئلہ میں شاہ صاحب کی طرف مراجعت کرتا تو بیہ منلم کا مادہ اس کے سامنے کر دیتے ، اور اس کے بعد اپنا فیصلہ بھی بتا دیتے کہ اس مختلف فیہ منلم میں میری رائے ہیہ ہے۔ بارہا حضرت شاہ صاحب ہے کسی مسئلہ کودریافت کیا تو معلوم ہوا کہ شاہ صاحب کے زدیکے ہرمسئلہ طے شدہ ہے، اختلا نب اقوال کی وجہ سے تذیذ ب اور تر ددہیں بلکہ راج اور مرجوح متعین ہے۔

فہم کا یہ حال تھا کہ ہر مسئلہ کی اصل اور اس کا سرامعلوم تھا، اصل کلی کے بتلادیے کے بعد یہ بتلادیے تھے کہ فلاں مسئلہ اس مسئلہ پر متفرع ہے اور ان مسائل مختلفہ اور متشته میں ما بہ الاشتر اک یہ ہے، اور ما بہ الاختلاف یہ ہے، جیسا کہ ہدایة السم جتھد و نہایة المقتصد میں ابن رشد کا طریق ہے، یہ طریق نہایت وقیق اور عمیق ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ جب تک روایات مختلفہ میں فقہائے کرام کا منشاء خلاف اور سبب اختلاف معلوم نہ ہو، مسئلہ کی حقیقت منکشف نہیں ہوتی۔

حافظ کا بیعالم تھا کہ جوایک مرتبہ دیکھ لیا اور سن لیا تو وہ ضائع ہونے سے محفوظ اور مامون ہوگیا، گویا کہ اپنے زمانہ کے زہری تھے۔ امام زہری جب مدینہ منورہ کے باز ارسے گذرتے تو کا نوں میں انگلیاں دے لیتے، کسی نے پوچھا کہ آپ کیا کرتے ہیں، فرمایا کہ میرے کانوں میں جو داخل ہوجا تا ہے وہ نکلتا نہیں، اس لیے باز ارسے گذرتے وقت کانوں میں انگلیاں دے لیتا ہوں تا کہ باز ارکی بی خرافات میرے کانوں میں داخل نہ ہو کیس۔

حضرت شاه صاحب رحمه الله جب درس میں مسائل خلافیہ پر کلام فرماتے تو جا بجاشخ ابن جام کی تحقیقات کومع نقض اور ابرام کے ذکر فرماتے ، ایک مرتبہ بطور تحدیث بالعمۃ فرمایا کہ میں نے تمام فتح القدیر (آٹھ جلد) کا تقریباً چیبیس روز میں مطالعہ کیا، اور اب چیبیس سال گذر گئے اور مراجعت کی ضرورت نہیں پڑی۔ جومضمون بیان کروں گا اگرتم اس کومراجعت کرو گے تو ان شاء اللہ بہت کم تفاوت یا و گے۔ ذلک فضل اللّٰہ یؤتیہ من یشاء.

و حالاں کہ فتح القدیر نہایت دقیق اور غامض کتاب ہے جو فقہ اور اصول کی دقائق اور غوامض پرخصوصاً اور اصول مدیث کے مشکلات پرعموماً مشتمل ہے۔

اليي دقيق كتاب كالمجيس روزميس مطالعه غيرمعمو لي فهم اورخدا دادنو رِفراست كي دليل

ے،اور پھرمدۃ العمر اس کا بلامرا جعت استحضار قوۃ حافظہ کے کمال کی دلیل ہے۔

شهادات ا کابروعلمائے عصر مادات ا

حفزت شاہ صاحب کاعلم اور حافظ ایسا خارق عادت اور موجب کرامت تھا کہ جس کود کھے کرمخلوق حیران تھی۔ اکابر اور معاصر سب ہی اس کی مدح اور شاء میں رطب اللیان تھے۔ شاہ صاحب کے وجود کونعت عظمیٰ سجھتے تھے۔

محدث الہند، جنیدزمن حضرت مولا نامحود الحن صاحب دیوبندی سابق صدر الدرسین دارالعلوم دیوبند قدس اللّد سرہ جو حضرت شاہ صاحب کے استاذ تھے، مسائل

مثکله شاه صاحب سے دریافت فرمایا کرتے کہ تمھاری اس مسئلہ میں کیارائے ہے؟ حکیم الامت مجد دالملّت حضرت مولا نا اشرف علی صاحبؓ نے اپنی مجلس میں ایک

عیم الامت مجدد اسملت حضرت مولانا اشرف می صاحب نے اپنی بیس میں ایک راندام غزالی کا بیان فرمایا کہ ایک عیسائی فیلسوف نے لکھا ہے کہ اسلام کی حقانیت کی ایک رائد ہے کہ غزالی جیسائحق اور مدقق اسلام کوت سمجھتا ہے، بیدواقعہ بیان کر کے حکیم الامت

نے فرمایا کہ میں کہتا ہوں کہ میرے زمانہ میں مولا ناانور شاہ صاحب کا وجود اسلام کی حقانیت کادلیل ہے کہ ایسامحقق اور مدقق عالم اسلام کوخق سمجھتا ہے اور اس پرایمان رکھتا ہے۔

حضرت مولا ناشبیراحمه عثانی دیوبندی رحمه الله جو تحقیق وندقیق اورحسن بیان میس

الم ابوالحن اشعری کی زبان اور ترجمان تھے وہ شاہ صاحب رحمہ اللہ کے متعلق یہ فرمایا کرتے تھے کہ جس طرح ہماری آئکھول نے شاہ صاحب کا مثل نہیں دیکھا، اس طرح شاہ مادب کی آئکھول نے ہما ۔ اور اگر کوئی مجھ سے یہ بوچھے کہ کیا تونے مادب کی آئکھول نے بھی اپنامثل نہیں دیکھا۔ اور اگر کوئی مجھ سے یہ بوچھے کہ کیا تونے

ماحب کی استھوں ہے جی اپنا سی بیس دیلھا۔ اورا کر بوی جھ سے یہ پوچھے لہ لیا ہو ہے ٹنے تقی الدین ابن دقیق العید کودیکھا؟ اور کیا تونے حافظ ابن حجرعسقلانی کودیکھا ہے تومیں کہوں گا کہ ہاں میں نے انکودیکھا، جبشاہ صاحب رحمہ اللہ کودیکھا تو گویاان کودیکھا۔

مولا ناشبیر احمدعثانی صاحب رحمه الله کا به کلمه وه کلمه ہے جواس سے پہلے امام ابو اللّائم قشری اور پھرامام غز الی اور پھر شخ تقی الدین ابن دقیق العید کے بارہ میں علاء نے کہا

ب- حضرت مولانا حبيب الرحمٰن صاحب رحمة الله عليه سابق مهتم دارالعلوم ديو بنديه فرمايا

کرتے تھے کہ شاہ صاحب سلف صالحین کا نمونہ ہیں اور علم کا ایک چلنا پھرتا کتب خانہ ہیں۔ چناں چہا کی مرتبہ کا واقعہ ہے کہ دارالعلوم دیو بند کا ایک وفد عازم سفر ہوا جس میں مخرت شاہ صاحب بھی تھے تو کسی اخبار میں اس وفد کی خبر شائع ہوئی، اور بیا کھا کہ دارالعلوم دیو بند کا ایک وفد فلال جگہ جارہا ہے اور ایک کتب خانہ اس کے ساتھ ہے، یعنی حضرت شاہ صاحب اس کے ساتھ ہیں۔

#### سندحديث

شاہ صاحبؒ حدیث شریف شیخ زمن حضرت مولا نامحمود حسن دیو بندی صدر مدری دارالعلوم دیو بند سے پڑھی اورا جازت حاصل کی بعد از اں جنید عِصر و شبلی دہر قطب دوراں، سید طاکفہ مردان حضرت مولا نارشیدا حمر گنگوئیؓ سے حدیث کی اجازت لی۔

ان ہر دوحضرات کی اسانیداہل علم میں معروف اور متداول ہیں، بید دونوں حضرات شریعت اور طریقت اور علم ظاہری اور باطنی کے مجمع البحرین تھے۔

بعد ازاں ۱۳۲۳ ہے میں جب حرمین شریفین کی زیارت کوتشریف لے محے توشیخ حسنین جمر طرابلسی سے مدینہ منورہ میں حدیث کی اجازت حاصل کی۔

علاو ہ ازیں اور بھی دیگرعلاء وصلحاء سے سند حاصل کی ، اور بیاس انید فیض الباری مؤلفہ محتب محترم مولانا الحاج مولانا بدرعالم میر تھی مہاجرمد نی اطال اللہ بقاء ہیں مذکور ہیں۔

## حسن صورت اور حسن سيرت اور نور تقويل

حق تعالی نے شاہ صاحب کو علم وضل کے ساتھ حسن صورت اور حسن سیرت سے مسئے سٹن اور نورِ تقوی سے بھی مزین فرمایا تھا۔ انور شاہ صاحب اسم باسمیٰ تھا۔ انور اسم تفضیل کا صیغہ ہے کمیت اور کیفیت دونوں اعتبار سے تفضیل کے حامل تھے کمیت سے مراد نورِ علم اور نور تقوی اور نورِ صورت اور نورِ سیرت ۔ یعنی نور کے بیانواع واقسام مراد ہیں، اور کیفیت سے نام مالک سی مراد ہیں، اور کیفیت سے نے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس لیے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس میں مراد ہے، اس کے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس کے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس کے کہ علم مقولہ کیف سے ہے، امام مالک سی مراد ہے، اس کے کہ علم مقولہ کیف سی مراد ہے، اس کی مراد ہے، اس کی مراد ہے، اس کی مراد ہے، اس کی مورد ہے، اس کی مراد ہے کی مراد ہے کہ مراد ہے، اس کی مراد ہے کی مراد ہے کی مراد ہے، اس کی مراد ہے کی مراد ہے، اس کی مراد ہے کی مرد ہے کی مراد ہے کی مر

ہے کہ علم کثرت روایت کا نام نہیں علم ایک نور۔خداوندی ہے جس کے دل میں جا ہتا ہے اس کے دل میں ڈال دیتا ہے۔

علاء اور حکماء کے نزدیک علم ایک نورانی حالت اور کیفیت کا نام ہے جس سے معلوم کی صورت اور حقیقت اور صفت کی خطر آ جاتی ہے۔ جس درجہ کی نورانیت ہوگی، اسی درجہ کا انکشاف ہوگا، حق تعالی نے شاہ صاحب کواس نورانی کیفیت کے اعتبار سے بھی (انور) بنایا تھا۔

انوراگر چیملم ذات تھا،گربطور کنایہ نورعلم اورنورتقویٰ پربھی دلالت کرتا تھا، اور بہ دلالت اس درجہ مشہور ہوئی کہ انورشاہ کا نام علم وحفظ پر اس طرح دلالت کرنے لگا جس طرح کہ لفظ حاتم جودوسخاکی دلالت میں مشہور ہے۔

شاہ صاحب نہایت حسین وجمیل ہے، اور حسن ظاہری کے ساتھ حسن سرت اور جمال باطنی کے ساتھ حسن سرت اور جمال باطنی کے ساتھ بھی موصوف ہے، تواضع اور حلم اور وقار اور سکوت اور خاموثی آپ کا طرف، امتیاز تھا، بلا ضرورت کلام نہیں فرماتے ہے۔ اگر کوئی شخص کوئی مسئلہ دریافت کرنے آتاتو اس کو جواب دیے اور اس کے بعدا گروہ بیٹھتا اور باتیں کرتا تویہ فرماتے، جا وَ بھائی آرام کرو، آرام بہت اچھی چیز ہے، یعنی لا یعنی سے احتر از میں دنیا اور آخرت دونوں کی راحت ہے۔ نور تقوی کا بیے عالم تھا کہ جو شخص بھی دیکھتا وہ اول نظر میں یقین کر لیتا کہ بی خدا کا کوئی نیک بندہ ہے، حق یہ ہے کہ نور تقوی اجلی بدیہیات میں سے ہے مگر حقیقت کی سقیح کوئی نیک بندہ ہے، حق یہ ہے کہ نور تقوی اجلی بدیہیات میں سے ہے مگر حقیقت کی سقیح بہت دشوار ہے اور درجہ اتصاف کی وشواری کوتو پوچھو ہی مت و انہا لے کبیس و الا علی المخاشعین ہالذین یظنون انہم ملاقو ا ربھم و انہم الیہ راجعون ہونی المخاشعین ہالذین یظنون انہم ملاقو ا ربھم و انہم الیہ راجعون ہونی میں المخاشعین ہالیہ راجعون ہونی میں المخاشعین ہالیہ راجعون ہونی میں سے بی ملاقو ا ربھم و انہم الیہ راجعون ہونی ہونی میں سے بی سے بی میں س

شاہ صاحب اگر کسی مجلس میں تشریف فرما ہوتے اور باہر سے کوئی اجنبی مجلس میں داخل ہوتاتو دیکھتے ہی ہے تھی کہاں میں تشریف فرما ہوتے اور باہر سے کوئی اجنبی مجلس میں سب سے بڑا عالم اور مقی بہی شخص ہے ہوتاتو دیکھتے ہی بیش عمر دحقانی کی بیشانی کا نور النہ کے کہا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش ذی شعور میں ناہیز جب بھی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعرز بان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعر نوان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعر نوان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعر نوان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ صاحب کود کھتا تو یہ شعر نوان برآتا ہے بیش در بیسی شاہ کے بیسی شاہ کے بیش در بیسی شاہ کے بیسی شاہ کے بیسی سے بیسی کی بیسی کے بیش در بیسی شاہ کے بیسی کے

الْمُسُلِمُونَ بِخَيْرٍ مَا بِقِيْتَ لَهُمُ ﴿ وَلَيْسَ بَعُدَكَ خَيْرٌ حِيْنَ تَفُتَقُدِ جب تك آپ زنده بین اس ونت تک مسلمان خیر وبرکت میں بین، اور تیرے گم

ہونے کے بعد خیرنہیں۔

طبقات الثافعيه ميں ہے كه يہ شعركسى نے امام بخارى كود مكيمكر پڑھاتھا، شاہ صاحبؓ چوں كه اس زمانه كے امام بخارى تتے، اس ليے بيه ناچيز ان كود مكيمكر بيشعر پڑھتا تھا۔

بشارات بتمام

حدیث شریف میں ہے کہ رؤیائے صالحہ مؤمنین کے لیے بثارت ہے، دیکھنے والے کے لیے بھی اور جس کے لیے دیکھا گیااس کے لیے بھی متعددا شخاص نے سرور عالم سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كوخواب ميس شاه صاحبٌ كي صورت اورشكل ميں ديكھا، جودر حقيقت اس كى بشارت تقى كه شاه صاحب العلماء ورثة الانبياء كامصداق بير اس ناچیز نے بھی شاہ صاحب کو بار ہا خواب میں ویکھا، ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ عليه وسلم كوخواب ميں ديكھا كەحضورتشرىف فرما ہيں،اورمولا ناانورشاُه كىشكل ميں ہيں۔ ایک مرتبہالیا واقعہ پیش آیا کہ میں رمضان المبارک میں تروات کے ہے فارغ ہوکر سونے کے لیے لیٹ گیااور کچھ نیندآ گئی، یکا یک گھر میں سے جگایا کہ دیکھوعا کشہ بیگم بی کو کیا ہوگیا، دیکھا کہ جس طرح آسیب زوہ کچھ بولیاں بولا کرتا ہے، اس قتم کی بولیاں بول ر ہی ہے میں نے اس وقت وہ دعاء پڑھ کر دم کی ، جو سیجے بخاری میں ہے کہ جوحفزت ابراہیم عليه السلام الين بجول كورد حكر دم فر ما ياكرتے تھا عيل ك بكلمات الله التامات من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة جيما كه مديث شريف مين آيا كه يه دعا پڑھ کراور بکی پردم کر کے لیٹ گیا ، شب میں حضرت مویٰ علیہالسلام کوخواب میں دیکھا كەتشرىف فرما ہیں اور شاہ صاحب كى شكل میں ہیں، جب سحر میں اٹھاتو گھر میں بیخواب بیان کیااس نے تسلی دی اور بتلایا کہ بے فکر ہو جاؤ سیدنا موسیٰ علیہ السلام کے بعد سحرِ اور آسیب کا اثر نہیں رہ سکتا، سوالحمد اللہ اس کے بعد سے آج تک اڑکی پرکوئی آسیب کا اثر نہیں

ہوا، الحمداللہ سحر کاوقت تھا، اور سحر اور آسیب سے مامون ہونے کی بشارت سامنے تھی۔

پاکتان آنے کے بعد ایک مرتبہ خواب میں دیکھا کہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ

آکے مجد میں مقیم ہیں اور سفر آخرت کی تیاری فرمارہے ہیں اور لوگ عموماً اور اہل علم خصوصاً الوداعی سلام کے لیے حاضر ہور ہے ہیں۔شاہ صاحب رحمہ اللہ کا کتب خانہ بھی اس مسجر میں ہے اہل علم میں سے جو ملنے کے لیے آتا ہے اس کوکوئی کتاب ضرور مرحمت فرماتے ہیں۔ ای اثناء میں بینا چیز بھی سلام اور و داع کے لیے حاضر ہوا، بہت مسر ور ہوئے، اوراٹھ کر جرے میں تشریف لے گئے ، اورایک نسخہ بخاری کا لے کربر آمد ہوئے اور بیفر مایا کھیجے بخاری میں نے تیرے لیے رکھ چھوڑی تھی ، بعدازاں آ کھ کھل گئ ، اللہ تعالی کاشکریدادا کیا۔ ای خواب کے متصل ایک دوسرا خواب دیکھا، وہ بیر کہ حضرت مولانا اشرف علی ماحب قدس اللدسرہ کے یہاں یہ ناچیز مع اہل وعیال کے مدعو ہے اور کھانے کا خاص اہتمام ہےاوراس ناچیز کےعلاوہ اس ونت اور کسی کی دعوت نہیں ،اہل وعیال حضرت کے یہاں چلے گئے اور بینا چیز بعد میں حاضر ہوا، دیکھا کہ حضرت حکیم الامت ایک بلنگ بر تشریف فرما ہیں، بینا چیز یائتیں بیٹھ گیا، سمجھ دیریک با تیں فرماتے رہے، بعدازاں ایک ننحیج بخاری کااس ناچیز کوعطا فر مایا ، اور فر مایا که بیه لےلو ، اوراس کےسوا کچھنہیں فر مایا۔ (تعبیر) تعبیر بظاہر میں تھھ میں آئی کہ رینا چیز اب تک دارالعلوم دیو بند میں بیضاوی ٹریف پڑھاتا رہا، اب یا کتان آنے کے بعد بظاہر بیخواب اس لیے دکھلایا گیا کہ اب زیادہ توجہ سیجے بخاری کی طرف کرو، یہاں اس کے درس کی ضرورت ہے، اور حضرت مکیم الامت تقانوی اور حضرت شاه صاحب رحمه الله دونوں حضرات کی طرف سے سیجے بخاری کانسخ عطا ہونے میں اس طرف اشارہ ہے کہان دونوں بزرگوں کےلون (رنگ)اورنوع علم کوملا کرسبتی پرٹے ھاؤ۔ سوالجمدااللہ بخاری شریف آج کل پرٹے ھار ہا ہوں اور دونوں بزرگوں کے رفع درجات کے لیے دعا کرتا ہوں اور دونوں بزرگوں کے علوم درس میں بیان كرتابول ـ و لاحول و لا قوة الا بالله وماتوفيقي الا بالله ـ

#### درگ حدیث

درس کی عجب شان تھی جس کا اب د کھلا نا توممکن نہیں البتہ بتلا نا کچھمکن ہے۔

(۱) در س حدیث میں سب سے اول اور زیادہ توجہ اس طرف فرماتے تھے کہ حدیث نبوی کی مراد باعتبار تو اعد عربیت اور بلاغت کے واضح ہوجائے، کوشش اس کی فرماتے کہ حدیث کی مراد کوعلمی اصطلاحات کے تابع ندر کھاجائے، اصطلاحات بعد میں حادث ہوئیں اور حدیث نبوی زبانا ور تبۂ مقدم ہے، حدیث کو اصطلاح کے تابع کرنا خلاف اوب ہے، نیز جس طرح حضرات مفسرین قرآن کریم کے اسرار بلاغت بیان کرتے ہیں، ای طرح شاہ صاحب رحمہ اللہ حدیث کے اہم بلاغی نکات پر متنبہ فرماتے، چنال چواس ناچیز نے جو تعلیق صبیح کلمی وہ حضرت شاہ صاحب ہی کا ارشاد تھا، اور مقصد بیدتھا کہ احادیث کی شرح میں بلاغی نکات کا خاص اہتمام کیا جائے، اور فرمایا کہ اس بارہ میں حافظ تورشتی اور ملامہ طبی کی شرح سب سے زیادہ لطیف اور لذیذ ہے اس لیے اس ناچیز نے طبی اور تورشتی کے طبی کی شرح سب سے زیادہ لطیف اور لذیذ ہے اس لیے اس ناچیز نے طبی اور تورشتی کے لئے نہیں چھوڑی کہ جو تعلیق صبیح میں درج نہ کردی ہو۔ تھین فی اور فرمایا کہ بعد حضرت شاہ صاحب کی خدمت مبار کہ میں اس تالیف کو چیش کیا، اول کی تھین جلدیں جرف بحرف شاہ صاحب کی خدمت مبار کہ میں اس تالیف کو چیش کیا، اول کی تعین جلدیں جرف بحرف شاہ صاحب کی خدمت مبار کہ میں اس تالیف کو چیش کیا، اول کی تعین جلدیں جرف بحرف شاہ صاحب کی خدمت مبار کہ میں اس تالیف کو چیش کیا، اول کی تعین جاند میں جرف بحرف شاہ صاحب کی خدمت مبار کہ میں اس تالیف کو چیش کیا، اول کی تعین جدد میں جو تعین میں جو تعین میں دورہ میں جو تعین حسن خدمت مبار کہ میں دورہ میں دورہ میں جو تعین کیا دورہ میں دورہ م

(۲) خاص خاص مواضع میں حدیث نبوی کا ماخذ قر آن کریم سے بیان فر ماتے ،اور اس مناسبت سے بہت میں مشکلات قر آنیہ کوحل فر مادیتے۔

(۳) بقدر ضرورت اساء الرجال پر کلام فرماتے، خصوصاً جن رواۃ کے بارہ میں محدثین کا اختلاف ہوتا، اس جرح وتعدیل کے اختلاف کوفل کر کے ابنی طرف سے ایک قول فیصل بتلا دیتے کہ بیراوی کس درجہ میں قابل قبول ہے، اس کی روایت حسن کے درجہ میں رہے گی یا صحح کے درجہ میں یا قابل ردہوگی یا قابل اغماض اور مسامحت اور اغماض اور مسامحت اور اغماض اور مسامحت میں جوفرق ہے وہ اہل علم برخفی نہیں، زیادہ ترفیصلہ کا طریقہ بیر کھتے کہ جب کی راوی ہے جوہ اہل علم برخفی نہیں، زیادہ ترفیصلہ کا طریقہ بیر کھتے کہ جب کی راوی کے جرح وتعدیل میں اختلاف ہوتا تو یہ بتلادیتے کہ بیر راوی ترفیدی کی فلاں سند میں واقع ہے۔ اور امام ترفیدی نے اس روایت کی تحسین یا تھی فرمائی ہے۔

(۴) فقدالحدیث پر جب کلام فرماتے تو اولاً ائمہار بعہ کے ندا ہب نقل فرماتے ، اور پھران کے وہ دلاکل بیان فرماتے جواس ندہب کے فقہاء کے نز دیک سب سے زیادہ تو ی ہوتے،اور پھران کا شافی جواب اور امام اعظم ابو صنیفہ کے مسلک کی ترجے بیان فرماتے۔
حفیت کے لیے استدلال اور ترجے میں کتاب وسنت کے تبادر اور سیاتی اور سباتی کو
پراملحوظ رکھتے، اور اس بات کا خاص لحاظ رکھتے کہ شریعت کا منشاء اور مقصداس بارہ میں کیا
ہے اور رہے کم خاص شریعت کے احکام کلیہ کے تو خلاف نہیں، شریعت کے مقاصد کلیہ کومقدم
رکھتے، اور احکام جزئیہ میں اگر بے تکلف تاویل اور تو جیم کن ہوتی تو اس کی تو جیہ فرماتے،
اور اگر تکلف معلوم ہوتا تو تو اعد کلیہ کو ترجے دیے جو طریقہ فقہائے کرام کا ہے۔

#### فائده دربيانٍ تعريف مجتهد

حفرت مولانا اشرف علی صاحب قدس الله سره فرمایا کرتے تھے کہ فقیہ اور مجتهدوہ ہے کہ جوجزئیات کود کی کرکلیات کو مستعطر کرے، اور مفتی وہ ہے جوان کلیات کو معلوم کر لینے کے بعد میں محصل ہو کہ فلال جزئیہ، فلال کلیہ کے تحت درج ہے، محص چند جزئی احکام شرعیہ کے دلائل یا دکر لینے سے انسان مجتهز نہیں بن جاتا۔

اور حفرت مولا ناشبیراحمد صاحب عثانی فرمایا کرتے تھے کہ مجتمدوہ ہے کہ جو پوری شریعت کا کلی مزاج سمجھے ہوئے ہو، جیسے طبیب وہ ہے جوطب کے مزاج سے واقف ہوا گر کی پہاڑی کو دو چار جڑی بوٹیوں کے خواص معلوم ہو گئے تو وہ طبیب نہیں بن جاتا۔

(۵) نقل مذاہب میں قد ماء کے نقول پیش فر ماتے ، متاخرین کے نقول پر متقدمین کی نقول کو متعدمیں ہے۔ نقول کو مقدم رکھتے ، ائر ماجتہا دے اصل اقوال نقل فر ماتے ، اور مشائخ کے اقوال بعد میں۔

(۱) مسائل خلافیہ میں تفصیل کے بعد ریبھی بتلا دیتے کہاس مسئلہ میں میری رائے بیہ، گویادہ ایک قتم کا فیصلہ ہوتا جوطلبہ کے لیے موجب طمانینت ہوتا۔

(2) درس بخاری میں تراجم کے حل کی طرف خاص توجہ فرماتے ، اولاً بخاری کی غرض ادر مراد واضح فرماتے ، بہت سے مواقع ایسے بھی آئے ہیں جہاں حل ترجمہ میں شارحین کے خلاف مراد مقح فرمائی ۔ اوراس کے دلائل اور شواہد بیان فرماتے جوشاہ صاحبؓ کی شائع شدہ تقریم سمی بہ فیض الباری کے مطالعہ سے بخو بی معلوم ہو سکتے ہیں۔

اور ثانیاً بی بھی بتلاتے کہ اس ترجمۃ الباب میں امام بخاری رحمہ اللہ نے ائمہ اربعہ میں سے کس امام کا مذہب اختیار فر مایا، پوری بخاری کے پڑھانے سے بیہ معلوم ہوا کہ سوائے مسائل مشہورہ کے اکثر جگہ امام ابو حنیفہ اور امام مالک کی موافقت کی۔

(۸) درس بخاری میں فرمایا کہ حافظ عسقلانی چونکہ امام شافعی کے مقلد ہیں، اس لیے امام شافعی کی تائید کے لیے فتح الباری میں جا بجا امام طحاوی کے اقوال اور استدلال نقل کر کے اس کی بوری سعی فرماتے ہیں کہ امام طحاوی کا جواب ضرور ہوجائے، بغیر امام طحاوی کے جواب دیئے گذرنے کو حافظ عسقلانی میں بھتے ہیں کہ میں نے حق شافعیت ادانہیں کیا، اس کے بعد فرمایا کہ اس ناچیز کی اقو کوشش میر ہتی ہے کہ مسائل تھہیہ میں بغیر حافظ عسقلانی کا جواب دیئے نہ گذر ہے۔ ناچیز کی اور شیخ عبد الو ہاب شعرانی کا کلام زیادہ قتل فرماتے۔

(۱۰) درس کی تقریر نہایت جامع اور نہایت موجز اور مختفر ہوتی تھی، ہر کس وناکس کی سمجھ میں نہیں آتی تھی۔ ایک مرتبہ کا واقعہ ہے کہ حضرت علیم الامة مولا نااشرف علی صاحب دیو بند تشریف لائے، بڑے مہتم صاحب یعنی حضرت مولا نامجہ احمد صاحب کے یہاں تھے، بڑے مہتم صاحب نے فرمایا کہ مولا نا! آپ مدرسہ کے سرپرست ہیں، آپ ہمارے صدر مدرس کا درس توسیٰس، فرمایا بہت اچھا درس میں تشریف لے گئے، فراغت کے بعد حضرت علیم الامت نے بیار شاوفر مایا کہ درس کا ہر جملہ اس قدرموجز اور مختفر تھا کہ ہر جملہ کی شرح میں ایک مستقل رسالہ کھا جاسکتا ہے۔

خلاصہ یہ کہ درس کو دیکھ کرمحدثین کی یا د تازہ ہوجاتی تھی، جب متون حدیث پر کلام فرماتے تو یہ معلوم ہوتا کہ بخاری اور مسلم بول رہے ہیں اور جب فقہ الحدیث پر کلام کرتے تو محمہ بن حسن شیبانی معلوم ہوتے ، اور جب حدیث کی بلاغت پر کلام فرماتے تو تفتاز انی اور جرجانی معلوم ہوتے اور جب شریعت کے اسرار بیان فرماتے تو ابن عربی اور شعرانی معلوم ہوتے۔

# حضرت مولا نا محمد انورشاه تشمیری قدن الله سرهٔ (لا: جناب محرّ م مولا نامحد منظور صاحب نعمانی مدیر ''الفرقان'' لکھنوَ

#### خدادا دنورا نبيت ومحبوبيت

حضرت استاذ قدس اللَّدسرہ کے کمالات میں یقیناً علم وعمل کوسب سے سے زیادہ اہمیت حاصل ہےاوراللہ تعالیٰ کی نظراور مخلوق کی نگاہ میں بھی زیادہ قدرو قیت علم وعمل ہی کی ہے، اس لحاظ سے مجھے پہلے حضرت ممدوح کے وہی واقعات اور ارشادات اور اینے وہی تأثرات ذكركرنے حامئيں جن كاتعلق علم وعمل جيسے اعلى كمالات سے ہے، كيكن بيرعاجز چوں کہ سب سے پہلے حضرت کی ظاہری نورانیت ومحبوبیت ہی ہے واقف اور متأثر ہوااس ليسلسلة بخناى سے شروع كرتا مول -

آج سے قریباً تمیں سال پہلے کی بات ہے، میری طالب علمی کا زمانہ تھا اور اگلے سال دارالعلوم دیوبند جانے کا ارادہ تھا، مراد آباد میں جعیۃ علاء ہند کا اجلاس ہوا، بیرعاجز بھی گیا، حضرت شاہ صاحب کا ذکراینے اساتذہ سے سنا کرتا تھا، لیکن ابھی تک آتھوں ے دیکھنے کا اتفاق نہیں ہوا تھا، غالبًا صبح کا ونت تھا دیکھا کہ چند حضرات ایک طرف سے تشریف لارہے ہیں، ان میں ایک بزرگ جو گہرے سبز رنگ کا عبایہنے ہوئے تھے، اور غالبًا ملکے زردرنگ کا عمامہ زیب سرتھا، بڑے حسین وجمیل اور بڑے نورانی نظر پڑے۔ آپ سے آپ دل میں آیا کہ شایدیمی دیو بند کے حضرت شاہ صاحب ہیں۔ سی یو چھا جواب ملاکہ ہاں شاہ صاحب یہی ہیں۔اللہ تعالیٰ نے صرف اس دید ہی سے دل میں ایک ناص محبت وعقیدت دُ ال دی۔

اجلاس کےسلسلہ میں نتین دن مرادآ بادر ہا، اب تک یا دہے کہ اس تاک میں رہا کرتا

تھااورگھوم پھر کے بھی اس کی کوشش کیا کرتا تھا کہ حضرت کو کہیں دیکھوں، غالبًا دیکھنا تو بار بارنصیب ہوا، لیکن تقریریا بات سننا کیامعنی ، ان دنوں میں آواز سننا بھی یادنہیں۔

پریب برمہینے کے بعد دیو بند پہنچ گیا۔اس سال چوں کہ میں نے دورہ حدیث بہیں لیا تھا،

اس لیے حضرت کے یہاں میر اکوئی سبق تو نہیں تھا، لیکن پھر بھی روزانہ کی گی بارآ تھوں کو

دید کا موقع ملتا تھا۔ گرخوب یا دہے کہ جی بھرتا نہیں تھا اور ہر دفعہ دیھنے میں لذت ملی تھی۔

اگلے سال میں نے دورہ لیا، اور حسب معمول بخاری شریف اور تر مذی شریف پوری پوری وری حضرت کے یہاں ہوئیں، اور دونوں سبقوں کے سلسلہ میں روزانہ قریباً ۱۳ ہے گھنے خدمت میں حضوری کی سعادت نصیب ہوتی تھی، لیکن اپنی اس گذشتنی کے ذکر اور اس کی یاد میں آج بھی لذت وسرور حاصل کرتا تھا۔اور میرا خیال ہے کہ میں اس حال میں منفر دنہ تھا،

کے ذریعہ بھی لذت وسرور حاصل کرتا تھا۔اور میرا خیال ہے کہ میں اس حال میں منفر دنہ تھا،

بلکہ بہت سے شرکائے درس غالباً میر سے شرکی حال تھے۔

سیرت وباطن کے کمال کے ساتھ ساتھ اگر اللہ تعالی اپنے کی بندہ کوصورت وظاہر کی نورانیت وزیبائی اوراس میں جذب و کشش بھی نصیب فرمائے تو بلا شبہ یہ بڑا انعام ہے، اور میراخیال ہے کہ افادہ میں اس سے بڑی جان پڑجاتی ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی کی طرف سے ہر پیغیمر کوظاہر وصورت کی زیبائی بھی عطافر مائی جاتی ہے، ایک حدیث میں ہے:
مابعث اللّه نبیاً الاحسن الوجہ حسن الصوت و صاحبکم احسنہ و جھاً و احسنہ مصوتاً. (۱)

## كمال علمي ((زرعلوم ميں جامعيت

یوں تو اللہ تعالی نے حضرت استاز کو گونا گوں ظاہری اور باطنی کمالات سے نوازا تھا،
لیکن اس میں شبہیں کہ آپ کاعلمی کمال دوسرے تمام کمالات پر غالب تھا، اتنا غالب کہ

(۱) یہ حدیث امام قاضی عیاض نے اپن '' کتاب الشفاء' میں نقل کی ہے، مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جتے بھی پنجیبر آئے وہ سب خوبر واور خوش آ واز تھے، اور ہمارے آ قاصلی اللہ علیہ وسلم کو یہ دونوں چزیں بھی دوسر دں ہے زیادہ عطافر مائی کئ تھیں، اور آپ اس پہلویں بھی سب ہے فائق تھے۔ ۱۱۔

روسر کے کمالات گویابالکل اس کے پنچ د ہے ہوئے تھے(۱)۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے لوگ ہے کہ متعلق صرف یہی کہتے ہیں کہ آپ اپنے وقت کے بہت بڑے ایک علامہ تھے اور بعض حضرات جن کی واقفیت اور زیادہ ناقص ہے، وہ علوم ہیں بھی صرف علم حدیث ہیں آپ کے امتیاز اور علوم تاریحدث کی حیثیت کے امتیاز اور علوم تا کے حدث کی حیثیت سے جانتے ہیں، حالال کہ واقعہ ہیہ ہے کہ جولوگ حضرت کے مقام علمی سے چھواقف ہیں وہ جانتے ہیں کہ حضرت مروح کا خاص امتیاز علوم کی جامعیت تھی اور وہ بھی ایسی جامعیت کہ اس کا فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ کس علم میں حضرت کی مہارت اور منا سبت نسبۂ زیادہ تھی۔

## وسعت علم کے ساتھ دفت ِنظر

اس موقع پر بعض حضرات کی ایک اور غلط فہمی کا ذکر بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے زمانے کے ایک نامور عالم جنھیں حضرت استاذر حمۃ اللہ علیہ کی علمی خصوصیات سے بلاواسطہ واقف ہونے کا غالبًا بھی موقع نہیں ملا۔ ان کے متعلق میں نے سنا کہ سی موقع پر انھوں نے حضرت کی تعریف کرتے ہوئے اپنے اس خیال کا اظہار فر مایا کہ ان کا مطالعہ بہت وسیع تھا، اور چوں کہ حافظ بھی بہت قوی تھا اس لیے آپ بذات خودا یک وسیع کتب خانہ تھے، لیکن نظر میں گہرائی نہیں تھی، دوسر کے فظوں میں یوں کہئے کہ وسیع النظر اور کثیر المعلومات تو تھے، لیکن دقیق النظر اور عمیق العلم ہیں تھے۔

یہ عاجز پورے ونوق اور بحمراللہ پوری بصیرت کے ساتھ عرض کرتا ہے کہ جن اہل علم

<sup>(</sup>۱) حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نا نوتوی رحمه الله نے ایک جگہ کھا ہے کہ بعض شخصیتیں جامع الکمالات ہوتی ہیں، لیکن ان میں کوئی ایک کمال اتنا غالب اور ایسا نمایاں ہوجا تا ہے کہ دوسرے کمالات اس کی وجہ ہے دب جاتے ہیں اور لوگ انکو محمون ہی نہیں کرتے، مثال میں مولانا رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت شاہ ولی اللہ اور حضرت مرزا مظہر جاناں جان شہید، حضرت شاہ فلام علی صاحب حمہم اللہ کی شخصیتوں کا ذکر کیا ہے کہ اگر چہ حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کا پاین فقر وورویش کی طرف جاتا ہی نہیں میں بھی کم نہیں ہے کہ ان کانام من کر لوگوں کا ذہن فقر وورویش کی طرف جاتا ہی نہیں بخلاف حضرت مرزاصاحب شاہ غلام علی صاحب کے اگر چہ وہ علم سے خالی نہیں ہیں، لیکن ان پر درویش کا ایسا غلب ہے کہ ان کانام من کر لوگوں کا ذہن فقر وورویش کا ایسا غلب ہے کہ انکانام من کر لوگوں کا ذہن کی طرف سبقت کرتا۔ ۱۲

ونظر کو حضرت کی علمی خصوصیات سے واقف ہونے کا موقع ملا ہے انھیں اس میں ذرا بھی شبہ نہیں ہوسکتا کہ حضرت کے بہاں دفت نظر کا پلہ کسی طرح بھی وسعت نظر کے مقابلہ میں ہاکا نہیں تھا۔ البتہ علم کی سطح ہمارے اس زمانہ کی عام سطح سے اتن بلند تھی کہ نہ جھنے والے بھی معذور سمجھے جانے کے قابل ہیں۔ ایک دفعہ خود فر مایا:

''بعض اوقات بہت نیجا ترکر بات کرتا ہوں الیکن پھر بھی لوگ نہیں سجھے''۔

یہ ایک بڑاعلمی سانحہ ہے کہ حضرت ممدول نے اپنے علم کی نشانی کوئی مستقل تصنیف نہیں چھوڑی، لیکن اس کی وجہ غالبًا یہ بھی ہوئی کہ حضرت کو اہل زمانہ کی طرف سے مالیک تقی، تاہم بعض خاص خاص مسائل اور موضوعات پر جو چندرسالے خود آپ کے لکھے ہوئے ہیں ان سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ آپ کی سطح زمانہ کی عام سطح سے کس قدر بلند ہے، اور آپ کی نظر کتنی دقیق اور علم کتنا عمیق ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ ہمارے زمانہ کی وجہ ہے کہ ہمارے زمانہ کے بہت سے اہل علم اپنے کو ان رسالوں کو بجھنے سے عاجز اور قاصر یاتے ہیں، اس کی وجہ سے نہیں ہے کہ تعبیر وادا میں کوئی اغلاق وتعقیہ ہے، بلکہ بیصر ف علمی سطح کے غیر معمولی تفاوت کا نتیجہ ہے، اور یہ بالکل ایسا ہی ہے کہ جسیا آج کل کے بہت سے اہل علم حضرات امام محمد نتیجہ ہے، اور یہ بالکل ایسا ہی ہے کہ جسیا آج کل کے بہت سے اہل علم حضرات امام محمد کتابوں سے وہ استفادہ کہیں کر سکتے جتنی آسانی سے متاخرین کی کتابوں سے وہ استفادہ کر لیتے ہیں، اور واقعہ یہ ہے کہ حضرت کا طرزِ فکر اور طرزِ استدلال بہت متاخرین کے حضرت کا طرزِ فکر اور طرزِ استدلال بہت متاخرین کے متعد متاخرین کے متقد مین سے زیادہ ملتا جاتا ہے۔

## قرآن مجيد ميں تدبروتفكر

علم کی گہرائی اور دفت نظر کا کچھاندازہ اس سے بھی کیا جا سکتا ہے کہ حضرت نے اپنا ہے حال خودا یک دفعہ بیان فرمایا کہ:

"میں رمضان مبارک میں قرآن مجید شروع کرتا ہوں اور تدبر وتفکر کے ساتھ اس کو پورا کرنا چاہتا ہوں کہ آج اس کو پورا کرنا چاہتا ہوں کی آج رمضان مبارک ختم ہونے والا ہے تو پھر اپنے خاص طرز کوچھوڑ کر جو کچھ باتی

ہوتا ہےاں دن ختم کر کے دور پورا کر لیتا ہوں''۔

یعا جزعرض کرتا ہے کہ دمضان مبارک میں بھی حضرت کے قریب رہے کا اتفاق تو نہیں ہوا، لیکن میں معلوم ہے کہ آپ' اُنُوِلَ فِیہ القُوُ آنُ" والے اس مبارکہ مہینہ میں زیادہ وقت قرآن مجید ہی کی تلاوت اور تذہر وتفکر پرصرف فرماتے تھے، اس کے باوجود قرآن مجید نتم نہیں کریاتے تھے۔

#### عدیث میںغورون*ڈ بر*

خودحضرت نے ایک دن بیان فرمایا:

'' کہ میں نےغور وفکر کے ساتھ سیجے بخاری کے صرف متن کا تیرہ دفعہ بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے، شروح یا حواثی کے ساتھ جومطالعہ کیا ہے وہ اس کے علاوہ ہے'۔

قرآن مجید میں تد بر وتفکر کی مثالیں تو بہت سی نی ہیں اور کتابوں میں بھی پڑھی ہیں ، میں میں تفکا کی اس میشال مین میں ان میں میں کہیں نظام سے نی میں

اورجن لوگول کوحفرت کے دریِ حدیث سے پچھ مستفید ہونے کا موقع ملا ہے غالبًا وہ سباس کی شہادت دیں گئے کہ آپ کے دری کا رنگ بھی یہ تھا کہ اس میں اسنادی وروایت بحث وتقید کے مقابلہ میں معنوی اور درایت مباحث کم نہیں، بلکہ پچھ زیادہ ہی ہوتے تھے، اور اس سے صاف معلوم ہوتا تھا کہ آپ نے صرف ایک صاحب روایت محدث کی حیثیت سے حدیث کے متون واسمانید ہی سے واقفیت حاصل نہیں کی اور اسی طرح یہ کہ آپ کے علم کا ماخذ اور جملغ صرف چند واثی وشروح ہی نہیں ہیں، بلکہ ایک صاحب فکر درایت اور دقتی النظر فقیہ کی طرح آپ نے اصادیث کے معانی ومقاصد پر بطور خود بھی ہوا گہر اغور کیا ہے۔ اور چند خاص خاص مسکول پر اصادیث کے معانی ومقاصد پر بطور خود بھی ہوا گہر اغور کیا ہے۔ اور چند خاص خاص مسکول پر اعلارت کے جو بعض رسائل ہیں وہ بھی حضرت کی اس خصوصیت و جا معیت پر شاہد ہیں۔

ر سالم الله میں ایک واقعہ بھی قابل ذکر ہے، جو شاید بہت سے اہل علم کے لیے ایک "نیاانکشاف" ہو۔اچھاہے اس بہانہ سے وہ بھی قرطاس کی امانت بن جائے۔

## علامه نيموري كي آثار السنن اور حضرت استاذ

حضرت استاذ مولا ناظہیراحسن شوق نیموی رحمۃ اللہ اورانکی معرکۃ الاراء ناتمام آ ثارالسنن ' سے اوراس کی غیر معمولی اہمیت سے کم از کم حضرات اہل علم ضرور واقف ہول گے۔ ہمارے ذمانہ کا طالب علمی میں توعلمی اور دری حلقوں میں اس کتاب کی دھوم مچی ہوئی تھی اوراس میں کوئی شہبیں کہ محد ثانہ طرز پر حفیت کی تائید میں یہ کتاب ہمارے اس زمانہ کا شاہ کار ہے، افسوس یہ پوری نہ ہوگی ، اوراس کے پہلے دو حصے تالیف فرما کرعلامہ مروح اس عالم سے رحلت فرما گئے۔

حضرت استاذ رحمة الله عليه نے ايک دن درس ميں اس كتاب كے متعلق بيدواقعہ بيان فرمايا كه

''جس زمانہ میں مولا ناظہیراحسن صاحب نیموی رحمۃ اللہ علیہ آٹارالسنن تالیف فرمار ہے تھے، انھوں نے اس کے کچھاجزاء حضرت استاذ رحمۃ اللہ علیہ (یعنی حضرت شخ الہند ؓ) کی خدمت میں اس غرض سے بھیجے کہ ملاحظہ فرما کرمشور ہے دیں اور جواضافے فرمائے جاسکیں وہ اضافے فرمادیں۔

حضرت استازٌ نے ملاحظہ فر ما کروہ اجز اوالپس فر مادیئے اورا تکومیر اپنة لکھ دیا کہ آپ اس مقصد کے لیے اس پنة پرخط و کتابت فر مائیں ، میں اس ز مانے میں اپنے وطن ( کشمیر ) میں رہتا تھا۔

مولا ناظہیراحسن صاحب نے حضرت استاذر حمۃ اللہ علیہ کے حوالہ سے جھے خطاکھا،
اور اس طرح میری ان کی خط و کتابت شروع ہوگئ، اور پھر انھوں نے اپنی کتاب بھیجنی شروع فرمائی، جتنی لکھ لیتے تھے وہ جھے بھیج دیتے تھے اور میں ان کے حکم کی تقبیل میں اضافے کرتا تھا، میں نے جواضافے کیے وہ مقدار میں ان کی اصل کتاب سے زیادہ تھے،
اضافے کرتا تھا، میں نے جواضافے کیے وہ مقدار میں ان کی اصل کتاب سے زیادہ تھے،
لیکن میرے یہ اضافے زیادہ ترمعنوی بحثوں سے متعلق بھی تھے، کیوں کہ مولا ناموصوف نے ملل واسانید کی بحثوں کے اضافے کی مخبائش کسی کے لیے بہت کم چھوڑی تھی، مگر چو نکھیں مولا ناکے ذوق کی چیز نہیں تھی، اور اپنی کتاب میں خالص محدثین نکہ میری وہ معنوی بحثیں مولا ناکے ذوق کی چیز نہیں تھی، اور اپنی کتاب میں خالص محدثین نکہ میری وہ معنوی بحثیں مولا ناکے ذوق کی چیز نہیں تھی، اور اپنی کتاب میں خالص محدثین

کے طرز پر ملل واسانید ہی سے بحث کرنا چاہتے تھے۔اس لیے انھوں نے میرےاس باب کے (پین علل واسانید کے متعلق) اضافے تو قبول فرمائے اور کتاب میں لے لیے، لیکن معنوی مباحث تمام تر حذف کردیۓ''۔

اس عاجزنے حضرت استاذ سے یہ پوری بات درس میں سی ہے۔اور حضرت ہی کے ذریعہ یہ معلوم ہوا کہ علام شوق نیموی جب تک رہے حضرت سے علمی مراسلت اور مشاورت کا سلسلہ برابر جاری رہا۔ حضرت استاذؓ ہی سے سنے ہوئے بعض جزئیات اس عاجز کویا دبھی ہیں لیکن وہ خالص علمی باتیں ہیں اس مقالہ میں ان کا ذکر مناسب نہ ہوگا۔

#### علامه نيموى حضرت استاذ كى نظر ميں

جب علامہ شوق نیموی کا ذکر آگیا ہے تواس واقعہ کا اظہار بھی میرے لیے ضروری ہے کہ حضرت استاز فن حدیث میں علامہ ممدوح کا مقام بہت بلند مانتے تھے اور معرفت علل واسانید میں ہندوستان کے کسی دوسرے عالم کوان کا عدیل ومثیل نہیں قرار دیتے تھے۔ اس عاجز کوخوب یا دہے یہاں تک فرماتے تھے کہ مولا ناظہیراحسن صاحب حضرت مولا نا عبرالحی صاحب ( لکھنوی فرنگی محلی ) کے شاگر دہیں ، لیکن صناعت حدیث میں ان سے عبدالحی صاحب ( لکھنوی فرنگی محلی ) کے شاگر دہیں ، لیکن صناعت حدیث میں ان سے بہت فائق ہیں۔

اس سے بیاندازہ بھی کیا جاسکتا ہے کہ اس زمانے کے اکثر علمی حلقوں میں جو بیہ یاری آگئی ہے کہ اپنے خاص حلقہ اور اپنی خاص جماعت سے باہران کو کوئی صاحب کمال بی نظر نہیں آتا اور ہر میدان میں وہ اپنے ہی حلقہ اور سلسلہ والوں کا جھنڈ ااو نچار کھنا چاہتے ہیں حضرت استاذر جمتہ اللہ علیہ کوالحمد اللہ بیدیاری بالکل نہیں گئی تھی اللہ تعالی محفوظ رکھیں بی تو بی خراب بیاری ہے۔

خیرایه با تیں تواسطر اوآ ذکر میں آگئیں ورنہ میں حضرت استاذ رحمۃ اللّٰدعلیہ کی علمی خصوصیات کا تذکرہ کررہا تھااب چھرو ہیں آجائیئے۔

#### حيرت انگيزيا دداشت

اپنے حافظ کے انحطاط پررنج وافسوس کا اظہار کرتے ہوئے ایک دن فر مایا:

" پہلے میر ایہ حال تھا کہ اگر آج ایک مضمون متعدد کتابوں میں دیکھوں اور مجھے
ان کتابوں کی عبار تیں نقل کرنی ہوں، لیکن کسی وجہ سے آج نقل نہ کرسکوں
اور کل بھی موقع نہ لے تو پرسوں تک بھی اس پر قدرت رہتی تھی کہ ہر کتاب کی
اصل عبارت صفحہ کے حوالہ کے ساتھ دوبارہ کتاب دیکھے بغیر نقل کرسکتا تھا، لیکن
اب حافظ اتنا کمزور ہوگیا ہے کہ صبح کی دیکھی کتابوں کی عبار تیں شام تک تو نقل
کرسکتا ہوں لیکن رات درمیان گذر جانے کے بعد کل نقل نہیں کرسکتا "۔

## یا د داشت کے متعلق اپنے بعض تجربے

دارالعلوم دیوبند کی طالب علمی کے کی سال بعد تک درس و تدریس اس عاجز کا مشغلہ رہا، اوراس زمانہ میں کتابوں کے مطالعہ سے بھی کچھ زیادہ شغف تھا، کبھی زیر درس کتابوں میں اور کبھی خارجی مطالعہ میں ایسے اشکالات بھی پیش آ جاتے تھے جن کے طل کرنے سے اپنا غور و فکر عاجز رہتا تھا۔ میں ایسے تمام اشکالات کو اپنی نوٹ بک میں نوٹ کرتا رہتا تھا، اور جب حضرت استاذکی خدمت میں حاضری میسر موتی تو وہ نوٹ بک جیب سے نکال کرا کثر بہا ہی ملا قات کی مجلس میں حضرت کے سامنے میں اپنے وہ اشکالات عرض کرتا، اور حضرت میں میں عور فرمایا ہے۔ اور میرا خیال ہے کہ اس تجربہ کی شہادت ہروہ تحض دے گا طور سے حال ہی میں غور فرمایا ہے۔ اور میرا خیال ہے کہ اس تجربہ کی شہادت ہروہ تحض دے گا جس نے کوئی علمی اشکال کبھی حضرت کے سامنے پیش کر کے جواب جا ہا ہو۔

بہرحال مجھے بیرع ض کرنا تھا کہ جب تک حضرت اس دنیا میں رہے میر ابر ابر بید ستور رہا بلکہ اپنے مطالعہ کے اشکالات کے علاوہ بعض دوسرے اہل علم واصحاب درس کے اشکالات وسوالات بھی ان سے دریا فت کر کے میں اپنی نوٹ بک میں لکھ کر لے جاتا تھا، اگر <sub>م</sub>یوض کروں تو بے جانہ ہوگا کہ حضرت کی خدمت میں حاضری کے ہرموقع پر میری نوٹ بک کے بیسوالات ہی حضرت کے لیے میرا خاص ہدیہ ہوتا تھا۔ جس کا میں بڑا اہتمام کرتا تھا۔ اور حضرت کا معاملہ بھی بیتھا کہ اگر بھی میں حاضر ہوااور کسی وجہ سے یو چھنا مناسب نہ سمجھا اور کچھ دریر خاموش مبیٹھا تو حضرت خود فرماتے تھے ''مولوی صاحب کچھ یو چھاہے؟''اور پھراس کے بعد میں پو چھتا تھا۔

ِ خیر بیدتو تمہیدتھی، اب یا د داشت اور قوت حافظہ کا وہ واقعہ سنئے جس کے لیے مجھے بیہ لمی تمہیلا*ھنی پڑی ایک دفعہ کی حاضری میں تر ندی شریف* کی ایک عبارت کا می*ں نے حوا*لہ ویااور عرض کیا کہاس عبارت میں بیاشکال ہے، بہت غور کیالیکن حل نہیں ہوسکا۔

فرمایا ''مولوی صاحب! آپ کو یا زنہیں رہا، مجھے خوب یاد ہے جس سال آپ دورہ میں تھے اس موقع پر میں نے بتایا تھا کہ یہاں تر ندی کے اکثرنشخوں میں ایک غلطی واقع ہوگئ ہے لیکن لوگ سرسری طور پر گذرجاتے ہیں، اور انھیں پتہ نہیں چاتا، ورنہ جواشکال اً پکوپیش آیاسب کوپیش آنا چاہئے، پھر فرمایا ، پھے عبارت اس طرح ہے۔

بس ساراا شکال جس نے چکر میں ڈال رکھا تھاا یک منٹ میں رفع ہو گیا۔

الله اكبرايه بات بھي يا در ہتى تھى كەفلال سال اس موقع پرسبق ميں په بات بتلا ئى تھى۔ ایک واقعہاور سنئے !سورہ نساء کے سولہویں رکوع کی آبیتیں چوری اور دھوکہ بازی کے ایک خاص واقعہ کے سلسلہ میں نازل ہوئی ہیں، اس واقعہ کوامام ترندی نے بھی روایت کیاہے مجھے طالب علمی ہی کے زمانہ میں ایک خاص مسکلہ کی تحقیق کے سلسلہ میں بیہ معلوم کرنے کی ضرورت پڑی کہ کس سنہ میں بیوا قعہ پیش آیا اور بیآ بیتیں نازل ہوئیں، دارالعلوم دیو بند کے کتب خانہ میں جوتفسیریں مجھے ایسی ملیں جن میں آیات سے متعلق روایات کوجمع كرنے كااہتمام كيا گياہے، ميں نے ان سب كود مكير ڈالا، مگروا قعه كاز مانداور سنہ مجھے كہيں معلوم نه ہوسکا، عاجز آ کرحضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اورعرض کیا کہ مجھے فلا ل واقعہ کے سنہ وقوع کی تلاش ہے، کتابوں میں دیکھا مگر مجھے ہیں ملا؟

فرمایا ''کون کون سی کتابیں آپ نے دیکھیں؟''میں نے تفسیر ابن جریر وابن کثیر

ومعالم وغیرہ چندتفیروں کے نام لیے، فرمایا درمنثور میں نہیں دیکھا؟ میں نے عرض کیا کہ در منثور کانسخہ اس وقت کتب خانہ میں موجو دنہیں تھا کہیں عاریت میں گیا ہوا ہے، اس لیے اس کوتو نہیں دیکھ سکا۔

فرمایا جاؤاس میں دیکھ لواس میں مذکورہے۔

چناں چہ تلاش کر کے درمنثو رکو دیکھا تو ابن سعد کی ایک روایت میں بیصر تکے الفاظ موجود تھے:

> و کان ذالک فی شهر ربیع سنة اربع (کربیواقع ماه رئیم میم پیش آیا)

گویا جو چیز بھی کسی کتاب میں بھی حضرت نے دیکھی وہ حافظہ کے خزانہ میں ہمیشہ کے لیے محفوظ ہوگئی تھی۔

حدیث کے درس کے وقت صحاح ستہ اور ان کے علاوہ چنداور احادیث کی کتابیں حضرت کے سامنے رکھی رہتی تھیں اور جب کی مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے آپ کو کی حدیث کا حوالہ دینا ہوتا تھا تو صرف زبانی حوالہ پر اکتفانہیں فرماتے تھے، بلکہ تقریر جاری رکھتے ہوئے بہ تکلف ای کتاب پر ہاتھ جاتا تھا اور حسبنا اللّه و نعم الو کیل ایک خاص انداز میں کہتے ہوئے ایبا انداز فرما کر کتاب کھو لتے تھے کہ بعض اوقات تو وہی صفحہ کھتا تھا جس پر وہ حدیث سامنے وہ حدیث ہوتی تھی، ورنہ بس دو چارور ق ادھرسے یا ادھرسے النے کے بعدوہ حدیث سامنے ہوتی تھی، جن حضرات نے یہ منظر نہیں دیکھا تھیں آج یہ بن کر غالبًا حیرت ہوگی اور شاید بہت سوں کو باور کرنا بھی مشکل ہوگا، لیکن جن لوگوں کو حضرت کے درس میں چندروز بھی بیٹھنے کا موقع ملا ہوگا انھوں نے قریباً روزانہ بی میں یہ بیٹھنے کاموقع ملا ہوگا انھوں نے قریباً روزانہ بی میں یہ بیٹھنے کے اور کو کا اور شامی کا موقع ملا ہوگا انھوں نے قریباً روزانہ بی میں یہ بیٹھنے کے اور کو کا اور کا انہوں کے تریباً میں نے جو بدد یکھا ہوگا۔

## علمى اطمينان اورا تقان

حضرت استاذ کے علمی امتیازات اور خصوصیات میں ایک نہایت اہم اور قابل ذکر خصوصیت ہے کہ جواب اس طرح دیتے کہ گویا

اس كے سارے بہلوؤل اور تمام مالدو ماعليہ برآپ نے ماضى قريب ہى ميں غور فرمايا ہے اورآپ بالكل مطمئن ہيں۔ "شايد يوں ہو، يا شايد يوں ہو' والى بات آپ كے يہاں بالكل ناتھى۔

## فقہ خفی کے بارہ میں اطمینان

جس سال یہ عاجز دورہ کودیث کا طالب علم تھا (اور وہی سال دارالعلوم دیوبند میں حضرت کے درس کا آخری سال تھا) شعبان کے مہینہ میں جب کہ طلبہ امتحان سے فارغ ہوکرا ہے وطن جانے والے تھے، آپ نے ایک دن بعد نماز عصرتمام طلبہ سے فارغ ہونے والے اپنے تلا مذہ سے بالحضوص خطاب فرمایا۔اس میں منجملہ اور باتوں کی ایک بات یہ بھی فرمائی:

" ہم نے اپنی زندگی کے پور نے میں سال اس مقصد کے لیے صرف کیے کہ فقہ حفی کے موافق حدیث ہونے کے بارہ میں اطمینان حاصل کیا جائے سوالحمداللہ اپنی اس میں سالہ محنت اور تحقیق کے بعد میں اس بارہ میں مطمئن ہوں کہ فقہ فی حدیث کے مخالف نہیں ہے، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ جس مسئلہ میں مخالفین احناف جس ورجہ کی حدیث سے استناد کرتے ہیں کم از کم اسی درجہ کی حدیث اس مسئلہ کے متعلق حفی مسلک کی تائید میں ضرور موجود ہے، اور جس مسئلہ میں حفیہ کے باس حدیث نہیں ہے اور اس لیے وہ اجتہاد پر اس کی بنیاد رکھتے ہیں وہاں دوسروں کے پاس بھی حدیث نہیں ہے'۔

دوسروں کے پائی بی حدیث ہیں ہے۔
یہاں مجھے فقہ حنی کے بارہ میں تو حضرت کا صرف اتنا ہی ارشاد قال کرنا تھا جودراصل حضرت ایک دوسری بات کے لیے بطور تمہید کے فر مایا تھا لیکن مناسب معلوم ہوتا ہے کر یہیں وہ اصل بات بھی ذکر کر دی جائے جس کی میتمہید تھی۔
حضرت نے فقہ حنی کے سلسلہ میں اپنی تمیں سالہ محنت و حقیق اور اس کے نتیجہ میں اپنے اس

معرت کے فقہ کی مصلسلہ کی ایس کا کہ بھت و میں اوران سے بجہ یں اپنی الممینان کاذکر فرمانے کے بعد خدام سے فرمایا۔ سننے والے گوش دل سے میں کیا فرمایا۔ "لیکن مجھے فسوس سرا کاش میر اے وقت دین کرایں سے زیاد واہم اور زیاد وضرور کی

کام میں صرف ہوا ہوتاتو آخرت میں اس کے کام آنے کی زیادہ امید کرسکتاتھا'' پھراسی تقریر میں آپ نے فرمایا:

''میں نے اپنے عربی اور فاری ذوق کو محفوظ رکھنے کے لیے ہمیشہ اردو لکھنے کے لیے ہمیشہ اردو لکھنے پڑھنے سے احتر از کیا ہے یہاں تک کہ عام طور سے اپنی خطو کتا ہت کی زبان بھی میں نے عربی اور فاری میں رکھی ، کیکن اب مجھے اس پر بھی افسوس ہے ، ہندوستان میں اب دین کی خدمت اور دین سے دفاع کرنے کے لیے ضروری ہے کہ اردو میں مہارت پیدا کی جائے اور باہر کی دنیا میں دین کا کام کرنے کے لیے ضروری ہے کہ انگریزی زبان کو ذریعہ بنایا جائے ، میں اس بارہ میں آپ صاحبوں کو خاص طور سے وصیت کرتا ہوں'۔

آ گے کی موقع سے ان شاء اللہ میں اس کا متنقلاً ذکر کروں گا کہ حضرت استاذ کواس زمانہ میں دوفتنوں کی ہوئی شخت فکرتھی ، اندرونی فتنوں میں قادیا نیت کا فتنہ ، اور خارجی فتنوں میں الحادومادہ پرسی کا فتنہ۔ اپنی زندگی کے اس دور میں حضرت کے دل کی خاص لگن بس بہی تھی کہ امت محمد بیکوان فتنوں کے طوفا نوں سے محفوظ رکھنے کے لیے اہل علم پوری تیاری اور طاقت سے میدان میں آئیں اور حضرت سمجھتے تھے کہ بیکا م اس زمانہ میں اردواور انگریزی بی کے ذریعہ ہوسکتا ہے ، اس لیے ان دونوں زبانوں میں مہارت حاصل کرنے کے لیے خاص طور سے فرمایا کرتے تھے۔

ای سے ناظرین یہ بھی اندازہ فرماسکتے ہیں کہ خالص'' کتاب ہیں عالم' ہونے کے بادجود آپ کے ذہن وفکر میں کتنی وسعت تھی اور آپ کی نظر میں وقت کے تقاضوں کی کتنی اہمیت تھی۔ خیریہ تو گویا ایک جملہ معترضہ تھا ور نہ میں فقہ کے سلسلہ میں حضرت کی بعض علمی خصوصیات کا تذکرہ کررہا تھا۔ اب آگے اسی سلسلہ میں سنئے:

> فقه میں آپ کا ایک خاص اصول ایک موقع پر فرمایا:

" اکثر مسائل میں فقہ فق میں کئی کئی اقوال ہیں، اور مرجسین اور اصحابِ فتو کی مختلف وجوہ واسباب کی بناء پر ان میں سے سی ایک قول کو اختیار کرتے اور ترجیح ہیں، میں اسی قول کو زیادہ وزنی اور قابل ترجیح ہجھتا ہوں جواز روئے دلائل زیادہ قوی ہویا جس کے اختیار کرنے میں دوسرے ائمہ مجہدین کا اتفاق زیادہ عاصل ہوجا تا ہو۔ (اسی سلسلہ میں فر مایا) میر ااپنا اصول تو یہی ہے لیکن دوسرے اہل فتو کی اپنے اصول پر جوفتوی کھتے ہیں میں ان کی بھی تقید بی کردیتا ہوں، اور میری اس تقید بیتی کردیتا ہوں، اور میری اس تقید بیتی کا مطلب ہے ہوتا ہے کہ از روئے فقہ فی ہے جواب بھی صحیح ہے'۔

## بعض مسائل میں آپ کی خاص تحقیق

وسعت علم ونظراور خاص فقیہانہ فکر کا ایک نتیجہ یہ بھی تھا کہ بعض مسائل میں آپ کی تحقیق ہارے زمانہ کے عام علمائے احناف سے الگنھی۔ بلکہ شاید واقعہ کی زیادہ صحیح تعبیر یہوگی کہ عام علماء واہل فتو کی کے لیے فقہ خفی میں وہ ایک نئی علمی دریا فت ہوتی تھی۔اس کی گا ایک مثالیں اس عاجز کو یا دہیں، لیکن ان میں سے ایک ایسی ہے جس کا ذکر اردو کے اس مقالہ میں نامناسب نہ ہوگا۔

نقہ حنی کا یہ مسئلہ مشہور ہے کہ اگر دنیا کے کسی بھی گوشہ میں چاند دیکھا جائے تو درسرے تمام مقامات پراس کا اعتبار کیا جائے گا، مثلاً اقصائے مغرب میں رمضان کا چاند ایک دن دیکھا گیا تو اگر شرعاً قابل اعتبار ذریعہ سے اس کی اطلاع اقصائے مشرق میں رہنے والوں کو پہنچ جائے تو ان کو بھی اسی حساب سے روزہ رکھنا ہوگا۔ خاص علمی اور فقہی تعبیر ال مسئلہ کی بید کی جاتی ہے کہ '' حنفیہ کے یہاں اختلا ف مطالع کا اعتبار نہیں اور دوسرے اثمہ کے یہاں اختلا ف مطالع کا اعتبار نہیں اور دوسرے اثمہ کے یہاں اس کا اعتبار ہے، جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ عام طور سے علمی اور فقہی حلقوں میں حنفیہ کا یہی ند ہب معلوم و مشہور ہے اور عموماً اسی پر فتو کی دیا جاتا ہے۔ اور حنفی فقہ و فتا و ک کی کتابوں میں پچھ ایسا ہی لکھا ہوا بھی ہے، حالاں کہ ہیئت کے حساب سے بیہ بالکل نا کا کتابوں میں پچھ ایسا ہی لکھا ہوا بھی ہے، حالاں کہ ہیئت کے حساب سے بیہ بالکل نا

حضرت استاذ قدس مرہ کی تحقیق اس مسئلہ میں بیٹھی کہ عام مصنفین سے اس کی تعبیر میں لغزش ہوگئی ہے اور اصل مسئلہ حنفیہ کا بیہ ہے کہ ایک اقلیم میں اختلاف مطالع کا اعتبار نہیں، فرماتے تھے کہ مشرق ومغرب کے درمیان مطالع کا اعتبار نہ کرنا بداہۃ غلط ہے اور حضرت استاذ اپنی اس تحقیق کے سلسلہ میں جہاں تک اب یا د پڑتا ہے ابن رشد کی بدلیة المجتہد اور فقہ فنی کی کتابوں میں سے بدائع کا حوالہ بھی دیتے تھے۔

(واضح رہے کہ پہلے تو بیصرف ایک قابل غورعلمی مسئلہ تھا جومحض معقولیت پہندوں کے لیےاشکال اور خلجان کا باعث ہوتا تھا، کیکن اب بیوا قعاتی مسکلہ ہو گیا ہے، کیوں کہ اکثر مما لک عربیہ میں عموماً ہندوستان سے ایک دن پہلے جا ندنظر آجا تا ہے۔اور ہیئت کے اصول پرایا ہی ہونا بھی جا ہے۔ اور ہوائی جہاز جدہ سے پرواز کرے ۸۔9 مھنے میں بمی آجاتا ہاورا اس گھنے سے کم میں دہلی آسکتا ہے، بس میہ وسکتا ہے کہ ۲۹ رمضان کی شام کو بچھالوگوں نے جدہ میں عید کا جاند دیکھااور اس شب کووہ ہوائی جہاز سے روانہ ہو کر صبح کو ہمنی پہنچے تواگر اختلا ف مطالع کا عتبارنہ کیا جائے تو ان لوگوں کی شہادت پر ہندوستان والوں کے لیے اس دن روزه ختم کر کے عید منانے کا حکم دیا جائے گا، حالاں کہ یہاں اس روز انتیسو اں، بلکہ بھی تو اٹھائیسواں ہی روزہ ہوگا۔اپنے زمانہ کے بعض اکابر علماءاور اہل فتو کی کے متعلق سنا ہے کہ جب ان کے سامنے بیدواقعاتی اشکال اس مسئلہ کے متعلق بیش کیا گیا تو انھوں نے فر مایا کہ اگرالییصورت پیش آ جائے تو پھر اس کےسوا چارہ نہیں کہ دوسرے ائمہ کے قول پر فتوی دیا جائے گا جیسا کہ اس قتم کی ناگز برصورتوں میں کیاجاتا ہے۔ بیاع جزعرض کرتا ہے اگر ان بزرگ کواس مسئلہ کے متعلق حضرت استاذ کی مندرجہ حقیق و تنقیح بہنجی ہوتی تو اس مسئلہ میں فقہ حنفی کوچھوڑ کر دوسر ہے انکہ کے قول پر فنویٰ دینے کووہ نا گزیر یہ ہجھتے )۔

علم اسرار وحقائق

حضرت استاذعکم اسرار وحقائق میں بلا شبہاس دور کے شنخ اکبر تھے۔ شنخ ممدوح کے علوم سے خاص مناسبت بھی تھی اور شنخ کے بہت سے نہایت اعلیٰ اور قیمتی افادات زیاد ہ تر ان

کی مشہور کتاب'' فتو حات مکیہ'' کے حوالہ سے درس میں بھی بیان فرمایا کرتے تھے۔ اور بلاشبه بعض مشکل دین حقیقتوں کے بارہ میں ان سے برد اانشراح اوراطمینان حاصل ہوتا تھا۔ حضرت استاذ کے شاگر درشیدمولا نا بدرعالم صاحب میرتھی (مقیم حال مدینه طیبه) کواللہ تعالی جزائے خیر دے پہلے انھوں نے قیض الباری (۱) میں بھی حضرت کے اس سلسله کے افادات کا خاصا حصہ لے لیا تھا اوراب حدیث کی جوایک نئ جامع کتاب وہ خود مرتب فرمارہے ہیں،جو انہی کے اردو ترجمہ اور مفصل تشریحی نوٹوں کے ساتھ ''ندوۃ المصنّفین دہلی'' سے''تر جمان النۃ'' کے نام سے شائع ہورہی ہے، اور پہلی دو جلدیں شائع بھی ہوچکی ہیں۔اس میں بھی انھوں نے حضرت استاذ کے اس خاص الخاص علمی شعبہ کے نہایت گراں قدرا فا دات کوار دو میں نتقل کرنے کی اور غیر عالم ار دوخوا نوں کو بھی سمجھا دینے کی بڑی مبارک اور کامیاب کوشش کی ہے، واقعہ یہ ہے کہ شنخ ا کبر کے مضامین کونیچ سالم اورمخناط طریقته پرار دوجیسی کسی زبان میں منتقل کر دینا یقینا بردامشکل کا م ہ، مگرتر جمان النة کے ابتدائی ابواب ہی کے مطالعہ سے معلوم ہوجا تا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مولا نابدرعالم صاحب کے لیے اس کوکس حد تک آسان فرما دیا ہے۔

### جديدمغربي علوم يربهى نظر

مصروالوں نے جدید مغربی علوم پر عربی میں جو کتا ہیں شاکع کی ہیں اور مختلف مغربی زبانوں سے جور اجم کیے ہیں حضرت استاذان کے ذریعیات میں یورپ نے جو کمی ترقی کی ہاس بھی کافی واقفیت رکھتے تھے، خاص طور سے طبیعیات میں یورپ نے جو کمی ترقی کی ہاس کے معترف اور اس کے افادی پہلو کے قدر دان تھے اور اس وجہ سے مشہور مصری فاضل (۱) مولانا بدرعالم صاحب نے مسلل کی سال حضرت استاذکو درس بخاری میں بیٹے کر حضرت کے درس افادات کو خاص منت ادرجانفشانی سے مرتب کیا ہے اور جمل علی ذا بھیل نے بزیر اہتام سے معربی تجہوا کراس کو شائع کیا۔ گویا سے معربی تجہوا کراس کو شائع کیا۔ گویا سے معربی اندر کا سلد میں یہ حضرت کی مندر سے کا ماری خاص مد تک اس سے انداز وہوجاتا ہے کہ مولانا بدرعالم صاحب اور مجل علی کا بلاشبہ بیزا کا رنا سے خصومیات کا ایک خاص مد تک اس سے انداز وہوجاتا ہے کہ مولانا بدرعالم صاحب اور مجل علی کا بلاشبہ بیزا کا رنا سے ادر ہم کو کو رپر پر درااحیان ہے، جرکاش بی کتاب حضرت کی ذرگ میں مرتب ہو کرنظرانور سے بھی گذر چی ہوتی۔ ۱۲

طنطاوی جوہری کی تفسیر''جواہر القرآن' کے مطالعہ اور اس سے علمی استفادہ کامشورہ دوسرے اہل علم کوبھی دیتے تھے، حالاں کہ اس میں بہت ی چیزیں الیی بھی ہیں جو تخت ناپندیدہ ہیں۔

#### سلسله دُرس کی بعض قابلِ ذکر چیزیں

جوطلبصرف ونحوکی خامی اور عربی استعداد کی کمزوری کی وجہ سے صدیث سی تیمیں پڑھ سکتے سے اور اعراب میں غلطیاں کرتے سے حضرت استاذان کے لیے حدیث پڑھنا جائز نہیں سیجھتے سے ۔ای طرح اگر طالب علم سے سبق کی قرائت میں کسی ایسے راوی کے نام میں غلطی ہوجاتی جوسلسلہ سند میں بار بار اور کشرت سے آتا تو اس سے بھی آپ کو بڑی سخت اذیت ہوتی تھی اور گویا یہ تکلیف آپ کے لیے نا قابل برداشت تھی ۔ ایک دن تر ذی شریف کا سبق ہور ہاتھا، ایک طالب علم نے عبارت پڑھنی شروع کی شاید پہلی یا دوسری صدیث تھی سلسلہ سند میں آیا 'ن عَنِ الشّعَبِیُ ''اس بچارہ نے شُعبِیُ کُر ھا، حضرت استاذ نے تھے فرماتے ہوئے فرمایا ''عَنِ الشّعبِیُ ''اس بچارہ نے شُعبِیُ کُر اللّه عبی کُر اللّه عبی کُر اللّه کا کہ جو کے فرمایا ''عَنِ الشّعبِیُ ''اس بچارہ نے مال کہ خورت استاذ نے اسی وقت سبق سے اٹھادیا اور فرمایا کہ جو سے بھروبی نکلا عَنِ الشّعداد اور کم فہم ہوں کہ روز انہ سند میں آنے والے راویوں کے سیحے ناتھی الاستعداد اور کم فہم ہوں کہ روز انہ سند میں آنے والے راویوں کے سیحے ناموں سے بھی واقف نہ ہوں اور بار بار بار بتلانے سے بھی نہ سیجھ سیس ان کو دورہ کو دیث میں شریک نہیں ہونا چاہے۔

سیح قتم کے طالب علانہ سوالات سے حضرت بہت خوش ہوتے تھے اور بڑی بثاشت کے ساتھ جواب مرحمت فرماتے تھے لیکن مہمل قتم کے اور لا یعنی یا غیر متعلق والات کی بالکل گنجائش اور اجازت نہ تھی۔جس سال یہ عاجز دورہ حدیث میں تھا اس سال دورہ میں تقریباً سوطالب علم تھے ان میں ہے۔ ۵کو حضرت نے خود متعین فرمایا تھا کہ صرف بہی سوال کیا کریں اور ان کے علاوہ جس کو سبق کے سلسلہ میں کچھ ہو چھنا ہوتو وہ پہلے ان کو بتلا دے، اگریہ اس کو پیش کرنے کے قابل سمجھیں تو پیش کریں، حضرت کے اس طرز

عمل کی دجہ ہے کسی فضول اور لا یعنی بات میں بالکل وقت ضائع نہیں ہوتا تھا۔ میں نہیں کہہ سکتا کہ حضرت کا یہ ہمیشہ کا رویہ تھایا اسی سال پیرطر نِ عمل اختیا رفر مالیا۔

حضرت استاذ قدس الله سرہ کے متعلق اس مقالہ میں ذکر کرنے کے لائق علمی اور دری سلسلہ کی جوبا تیں اس وقت یاد آئیں وہ یہی تھیں جوحوالہ قلم ہو چکیں، اب زندگی کے بعض دوسرے شعبول کے متعلق اس طرح کی بعض جستہ چیزیں جوحافظہ میں ہیں وہ بھی ہدیئہ ناظرین کرام ہیں۔

#### دوفتنوں كاشد بداحساس

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین اور آپ کی امت کے بارہ میں آپ کو دوفتوں کی طرف سے بڑی گہری فکرتھی۔ خارجی فتنوں میں الحادو مادہ پرتی کا مغربی فتنہ جواقوام مغرب کے سیاسی غلبہ اور علوم وفنون میں ان کی بالاتری کی وجہ سے تمام عالم پر چھایا جارہ ہے۔ اور داخلی واندرونی فتنوں میں مسیلمہ پنجاب مرز اغلام احمد قادیانی کی نبوت کا فتنہ۔ ان دونوں فتنوں کی شدت احساس سے آپ بے چین رہتے تھے، اور ان کے مقابلہ اور امت کی ان سے حفاظت کرنے کے واسطے تیاری کرنے کے لیے آپ طلبہ کو مقابلہ اور امت کی ان سے حفاظت کرنے کے واسطے تیاری کرنے کے لیے آپ طلبہ کو برے درد کے ساتھ تر غیبیں دیتے تھے اور اس کے لیے درس کے علاوہ آپ مستقل تقریریں بھی کرتے تھے، بلکہ اس زمانہ میں حضرت کی تقریروں کا موضوع عموماً یہی ہوتا تھا۔

## قادیانی فتنہے آپ کی غیر معمولی بے چینی

خاص طور ہے مؤخرالذ کر قادیانی فتنہ کے بارہ میں آپ کی فکراور بے چینی کا جوحال تفاجن لوگوں نے دیکھا نہیں وہ اس کا اندازہ نہیں کر سکتے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی وفات کے بعد عرب کے مختلف علاقوں میں مختلف شکلوں میں ارتداد کی جو وہا پھیلی تھی اور خاص کرمسیلمہ کذاب کی جھوٹی نبوت پر ایمان لانے کا فتنہ جواس وفت ایک دم زور پکڑگیا تقاس موقع پر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی غیر معمولی بے چینی اور حرارت ایمانی کا

ذکر جوروایات میں آتا ہے حضرت استاذ قدس سرہ کے احوال میں بالکل اس کی جھل نظر آتی تھی اور اس زمانہ میں حضرت اپنی اکثر تقریروں میں اس فتنہ کر تداد کے زمانہ کے سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے جوش ایمانی سے بھر ہے ہوئے خطبات اور کلمات اکثر دہرایا کرتے تھے، خاص طور سے صدیق اکبر کاوہ ایمان افروز جملہ جو آپ نے حضرت مرایا کر سے اس وقت فرمایا تھا جب مرتدین کے خلاف جنگ کے بارہ میں مصلحت اندیش سے کام لینے کا حضرت صدیق اکبر کو انھوں نے مشورہ دیا تھا۔

وہ جملہ کتب حدیث وسیر میں آج تک محفوظ ہے اور حضرت ابو بکر ؓ کے مقام صدیقیت کی شہادت دے رہاہے، اس کےالفاظ جوحضرت استاذ اس زمانہ میں اکثر دہرایا کرتے تھے یہ ہیں:

"اجبار في الجاهلية وخوار في الاسلام انه قد انقطع الوحى وتم الدين اينقص وانا حي"(ا)

بہرحال قادیانی فتنہ کی فکر حضرت استاذ کی سب سے بڑی فکر تھی اور اس معاملہ میں آپ کا حال وہ تھا جوان بندگانِ خدا کا ہوتا ہے جن سے اللہ تعالیٰ اپنا کوئی خاص کام لینا چاہتا ہےاور پھراس کی فکراور اس کے لیے بے چینی ان پر طاری کر دیتا ہے۔

ایک دفعہ حضرت استاذنے قادیا نیت سے متعلق اپنے تین خواب سنائے تھے، جوآپ
نے دی دی دی سال کے فاصلے سے دیکھے تھے، اپنی اس نالائقی پرآج سخت رنج وافسوی ہے کہ نیم ان کونوٹ کیا اور نہ یا در کھا۔ اجمالاً صرف اتنایاد ہے کہ پہلاخواب آپ نے قیام دہلی کے زمانہ میں دیکھا تھا، دوسرااس سے ٹھیک دی سمال بعد دیکھا تھا ان مینوں خوابوں میں آپ کو پنجاب کی اس متنی کذاب کے فتنہ سے امت مجمد سے دیکھا تھا ان مینوں خوابوں میں آپ کو پنجاب کی اس متنی کذاب کے فتنہ سے امت مجمد سے ایمان کی حفاظت کے لیے جدو جہد کی طرف توجہ دلائی گئ تھی اور اس راستہ میں اللہ تعالیٰ کی مدد کی بشارت تھی۔ مجھے اجمالاً اتناہی یا درہ گیا ہے حضرت نے ایک موقع پر پوری تفصیل سے یہ کی بشارت تھی۔ مجھے اجمالاً اتناہی یا درہ ورآ در تھا درۃ ورآ در تھا درۃ ورآ در توادرۃ بن اسلام کی حالت میں ایک کزوری اور نامردی کی باتمی کرتے ہو، نبوت نم ہو چک ہے، دی کی آ مرکا سلہ بند ہو چکا اور دین ہر طرح کمل ہو گیا۔ یہیں ہو سکتا کہ میں دنیا میں دندہ دوروں اور دین میں قطع در بیدہو۔ ۱۲

تین خواب سنائے تھے شاید حضرت کے خدام اور تلامذہ میں سے کسی اور کو یا دہوں۔ تینوں خواب سنائے تھے شاید حضرت کے خدام اور تلامذہ میں سے کسی اور کو یا دہوں۔

اس فننہ کے سلسلہ میں اللہ تعالیٰ نے جوکام حضرت استاذ سے لیے ان کا ذکر اچھی فاصی تفصیل کے ساتھ جناب مولا نامفتی محمر شفیع صاحب اپنے ایک مستقل مضمون میں کر بچے ہیں۔ (جوغالبًا اس مجموعہ مضامین میں بھی شامل ہوگا جس کے لیے بیسطریں بیا عاجز لکھر ہاہے) تا ہم اس سلسلہ میں دو تین با تیں ذکرنے کو جی جا ہتا ہے۔

(۱) قادیانی فتنہ کے ظہور نے جن مسائل اور مباحث پر گفتگو کا سلسلہ پیدا کر دیا ہے ان میں دومسئلے مختلف و جوہ واسباب سے علمی طور پر پچھ مشکل ہیں یعنی ان میں لوگوں کے لیے مغالطہ کھانے کی گنجائش بہ نسبت دوسرے مسکوں کے پچھ زیادہ ہے، ایک مسئلہ کھیا ہے عیسیٰ علیہ السلام اور دوسراایمان و کفر کے حدود کا مسئلہ۔

یہ دوسرا مسئلہ اگر چہ فی نفسہ مشکل نہیں ہے، بلکہ سیدھی سادی بات ہے کیک پچھاتو مسئلہ کے بعض پہلوؤں کی بعض مبہم اور غیرواضح تعبیروں نے اور پچھ تنفیر جیسے سنگین معاملہ میں بعض لوگوں کی ہےا حتیا طیوں نے مسئلہ کواچھا خاصا مشکل بنادیا ہے۔ اوراس میں الیم الجھنیں پیدا کر دی ہیں کہ بہت سے لوگ خواہ مخواہ اس میں الجھ جاتے ہیں۔ حضرت استاذ نے ان دونوں مسئلوں کی طرف خود توجہ مبذول فرمائی۔

مئلہ حیات میں چرپہلے ایک رسالہ ''عقیدۃ الاسلام فی حیوۃ عیسی علیہ السلام' لکھا اس کے بعد بطوراس کے حواثی یاضمیمہ کے دوسرارسالہ ''تحیۃ الاسلام' تالیف فرمایا۔ یہ دونوں عربی زبان میں ہیں، اور جسیا کہ میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں کہ حضرت کا طرزِ فکر اور طرزِ بیان واستدلال متاخرین کا سانہیں ہے جس کا سمجھنا ہم جیسوں کے لیے زیادہ اس میں ہوت بلکہ ائکہ متقد مین کا سانہیں ہے جس کا سمجھنا ہم جیسوں کے لیے زیادہ اس موت ہے بلکہ ائکہ متقد مین کا سانہیں ہے۔ لیکن اس میں شربہیں کہ جوسلیم ان دونوں رسالوں کو پوری طرح سمجھ لینا آ سان ہیں ہے۔ لیکن اس میں شربہیں کہ جوسلیم القلب ان دونوں رسالوں کو ہم کر پڑھے لینا آ سان ہیں ہے۔ لیکن اس میں ذرہ برابر شبہیں مربہیں درہ برابر شبہیں کہ جوسکی کے قرآ ن مجید کی قطعی شہادت قادیا نیوں کے دعوے''ممات میں''کے خلاف ہاور قادیا نیوں کی طرف سے جوسکی وں بلکہ ہزاروں صفحات اس مسئلہ پر لکھے گئے ہیں ان کی قادیا نیوں کی طرف سے جوسکی وں بلکہ ہزاروں صفحات اس مسئلہ پر لکھے گئے ہیں ان کی قادیا نیوں کی طرف سے جوسکی وں بلکہ ہزاروں صفحات اس مسئلہ پر لکھے گئے ہیں ان کی قادیا نیوں کی طرف سے جوسکی وں بلکہ ہزاروں صفحات اس مسئلہ پر لکھے گئے ہیں ان کی قادیا نیوں کی طرف سے جوسکی وں بلکہ ہزاروں صفحات اس مسئلہ پر لکھے گئے ہیں ان کی

بنیاد یا لکھنےوالوں کی جہالت پر ہے یاعلمی خیانت اور دھو کہ بازی پر۔

جس سال یہ عاجز دارالعلوم دیو بند میں دورہ حدیث کا طالب علم تھا اس سال مما لک عربیہ میں سے عالبًا مصر کے ایک بڑے وسیح النظر عالم اور ممتاز فاضل جو مغربی علوم میں بھی خاص دستگاہ رکھتے تھے اور جرمنی میں ایک عرصہ تک ان کا قیام بھی رہا، دیو بند تشریف لائے تھے اور دارالعلوم میں چندروز قیام فرمایا تھا، ان کی تشریف آوری کا باعث جیسا کہ اس وقت سنا تھا صرف یہ ہوا تھا کہ حصرت استاذ کے رسالہ ''عقیدہ الاسلام'' کا سخہ کہیں ان کی نظر سے گذرا، اس کود کیھنے کے بعد انھوں نے ضروری سمجھا کہ اس علم کا آدی اگر دنیا میں کہیں زندہ موجود ہے تو مجھے اس سے ضرور ملنا چا ہے۔

دوسرے مسئلہ کفرواسلام کے حدود پر حضرت استاذنے رسالہ ''اکفار الملحدین فی شبی من ضروریات الدین '' تالیف فرمایا، یہ بھی عربی میں ہے، اور ہرعربی دال کے لیے یہ بھی ہم بی ہی الفہم نہیں ہے، لیکن کفرواسلام کے حدود کی الیمی تنقیح غالبًا اس سے پہلے نہیں ہوئی، اس کو بمحرکر پڑھنے کے بعد اس میں کوئی شک وشبہ باتی نہیں رہتا کہ مرزا غلام احمد قادیا نی نے نبوت کا دعوی کر کے اور اس کی امت نے اس کو نبی مان کراپنے کو اسلام کے وسیح دائرہ سے اس طرح نکال لیا ہے کہ جو شخص محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین پرایمان رکھتا ہووہ اب کی طرح ان لوگوں کو مسلما نوں میں شارنہیں کر سکتا، اور اگروہ ( قادیا نیت سے اور قادیا نیول سے اچھی طرح واقف ہونے کے باوجو دالیا کرے گا تو اس کو محمد سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کلائے ہوئے دین کے بعض اہم حصوں کی تکذیب تو اس کو محمد سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین کے بعض اہم حصوں کی تکذیب یا آپ کی بعض واضح تغلیمات میں تحریف کرنی پڑے گی، اگر چہوہ اپنی کے فہمی یا نادانی کی وجہ سے اس یوزیش کو بجھتا نہ ہو )۔

''اکفاد السلحدین''کاتعلق چوں کہ گفرواسلام کے مسئلہ سے تھااوراس میں مرزاغلام احمد قادیانی اوراس کی امت پر گفرکا تھم لگایا گیا تھا اور بلاشبہ یہ بہت اہم معاملہ تھا، اس لیے حضرت نے یہ مناسب سمجھا کہ اس زمانہ کے دوسرے اکابر اور مشاہیر اہل علم کی آراء بھی اس کے بارہ میں حاصل کی جائیں، چناں چہ کچھا کابر اہل علم مثلاً حکیم الامت

حضرت مولا نااشرف علی تھانوی، حضرت مولا ناظیل احمد ساحب بہارن بوری و نیمرہ کی آراءتو پہلے ہی اڈیشن میں شامل کر دی گئی تھیں اور اس عاجز کے پاس اس اڈیشن کا نسخہ ہو لیکن دوسرے حلقوں کے بعض علاء وا فاضل کی را نمیں اور اصدیقیں ابعد میں حاصل ہوئی تھیں، مثلاً مولا نا حبیب الرحمٰن خال صاحب شروانی (صدریار جنگ) مرحوم کے بتعلق راقم سطور کومعلوم ہے کہ پہلے اڈیشن کی اشاعت کے کافی عرصہ کے بعد موصوف کی تھدیت موصول ہوئی تھی، مگر مجھے معلوم نہیں کہ بعد کے اڈیشنوں میں بعد والی وہ تصدیقات شامل موئی بین بائر شامل نہیں ہوئی ہیں اور کہیں محفوظ ہیں تو ان کوشامل ہونا جا ہئے۔

الغرض قادیانی فتنہ کی غارت گری سے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے ایمان کی حفاظت کے سلسلہ میں ایک کام تو آپ نے یہ کیا کہ ان دومسئلوں کو خود صاف کیا لیکن چوں کہ اردو میں لکھنے کی حضرت کو عادت نہ تھی اس لیے مجبور آیہ دونوں رسا لے عربی کھے اور اس امید پر کہ لکھے کہ خود علاء کے ذہن جب ان دونوں مشکل مسئلوں کے بارہ میں ان رسالوں سے صاف اور مطمئن ہوجا کیں گے تو اللہ تعالی جن کوتو فیق دے گاو دان کے مضامین کوحسب ضرورت اردو وغیرہ دوسری زبانوں میں بھی منتقل کردیں گے۔

ایک رسالہ آپ نے مسئلہ ختم نبوت پر '' خاتم النبیین' کے نام سے فاری زبان میں بھی تحریفر مایا اور بیر آپ نے حصوصیت سے اپنے وطن کشمیر کی ضرورت کوسا منے رکھ کر لکھا، کیول کہ وہاں کے جس طبقہ کو آپ سمجھانا چاہتے تھے اس کے لیے آپ کے نزدیک فاری زبان ہی اچھاذر بعہ بن سکتی تھی۔

(۲) ان رسالوں کے علاوہ آپ کی فکر اور بے چینی نے آپ کے تلاندہ کی ایک اچی خاصی تعداد کواس طرف متوجہ کر دیا اور اللہ تعالیٰ نے ان سے اس فتنہ کے انسداد میں مختلف شکلوں میں بہت کچھ کا م لیا، جناب مولا نامفتی محمد شفیع صاحب کے جس مضمون کا ابھی او پر میں نے تذکرہ کیا ہے اس سے ناظرین کواس کی پچھفصیل معلوم ہوگی۔ سلوک وقصوف

میں عرض کر چکا ہوں کہ ملمی شغف وانبہاک اور ملمی کمال کا آپ پرا تنا غلبہ تھا کہ

دوسرے تمام کمالات اور زندگی کے دوسرے پہلواس کے پنچ بالکل دیے ہوئے تھے۔

چنانچہ آپ کی زندگی کا وہ بلند ترین پہلو بھی جس کو' سلوک وتصوف' سے تعبیر کرنا چاہئے،اس
علمی کمال اور شغف علمی ہے د با ہوا تھا، اسی وجہ ہے بہت ہے لوگ آپ کی زندگی کے اس
رخ سے بالکل ناواقف ہیں، یہ عاجز بھی کچھ زیادہ واقف نہیں ہے کیکن اجمالا اتنا ضرور جانا
ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کواس دولت ہے بھی صد کہ وافر عطا فرمایا تھا، اور یقینا آپ آرار تہ باطن اصحاب احمان ہیں سے تھے، حضرت گنگوہی نوراللہ مرقدہ سے بجاز بھی تھے۔ لیکن اس
لائن میں با تیں کرنے کی عادت نہ تھی۔ البتہ ایک دفعہ ایک واقعہ سنایا، اور اس سلسلہ میں
جو بچھ جوش آگیا تو ایک آدھ بات ہم لوگوں کوالی بھی سنی میسر آگئی جس سے بچھ مجھا جا سکا
کہ اس نضا میں حضرت استاذکی پرواز کتنی بلند ہے۔ جو واقعہ حضرت نے سنایا وہ وہ تھا:

فرمایا کدایک دفعہ میں شمیرسے یہاں کے لیے چلا، راستہ کی کافی مسافت محوث پر سوار ہوکر طے کرنی پڑتی تھی، راستہ میں ایک صاحب کا ساتھ ہوگیا، یہ پنجاب کے ایک مشہور پیرصاحب کے مرید تھے اور ان ہی کے پاس جارہے تھے، یہ مجھ سے اپنے ان پیر صاحب کا اوران کے کمالات اور کرامات کا تذکرہ راستہ بھرکرتے رہے، ان کی خواہش اور ترغیب میتھی کہ میں بھی ان پیرصاحب کی خدمت میں حاضر ہوں، اور اتفاق ہےوہ مقام میرے راستہ میں بھی پڑتا تھا، میں نے بھی ارادہ کرلیا۔ جب ہم دونوں پیرصاحب کی خانقاہ پر پنچ تو ان صاحب نے مجھ سے کہا کہ نئے آ دمیوں کو اندر حاضر ہونے کے لیے اجازت کی ضرورت ہوتی ہے اس لیے میں پہلے جاکر آپ کے لیے اجازت لےلوں چناں چہوہ اندرتشریف لے گئے ان بزرگ نے اطلاع پاکرخود اپنے صاحبز ادے کو جھے لنے کے لیے بھیجا اور اکرام سے پیش آئے، خود ایک تخت پر بیٹھے ہوئے تھے باتی سب مریدین وطالبین نیچ فرش پر تھے مگر مجھے اصرار سے اپنے ساتھ تخت پر بٹھایا۔ مجھ باتیں ہوئیں اس کے بعدا پے مریدین کی طرف متوجہ ہو گئے اور اپنے طریقہ پران پر توجہ ڈالنی شروع کی اور اس کے اثر ہے وہ بے ہوش ہو ہوکر لوٹنے اور تڑپنے لگے میں بیسب دیکمتارہا، پھر میں نے کہامیرا جی چاہتا ہے کہا گر مجھ پر بھی پیرحالت طاری ہو سکے تو آپ مجھ پر توجہ فرمائیں۔انھوں نے توجہ دین شروع کی ، اور میں اللہ تعالیٰ کے ایک اسم پاک کا مراقبہ کرکے بیٹھ گیا ، بیچاروں نے بہت زورلگایا اور بہت محنت کی لیکن مجھ پر پچھا ترنہیں ہوا ، مجھ دررکے بعدانھوں نے خود ہی فرمایا کہ آی برا ترنہیں پڑسکتا۔

پھریے بیون کے سے واقعہ اتنائی قل فرمایا اور اس کے بعد ایک غیر معمولی جوش کے ساتھ فرمایا: ساتھ فرمایا:

'' کچھنیں لوگوں کومتاُ ٹر کرنے کے لیے ایک کرشمہ ہے اور کچھ شکل بھی نہیں معمولی مثق سے ہرایک کوحاصل ہوسکتا ہے، ان باتوں کا خدار سیدگی سے کوئی تعلق نہیں''۔ پھرای سلسلہ میں اور اسی جوش کی حالت میں فرمایا:

''اگر کوئی چاہے اور استعداد ہوتو ان شاء اللہ تین دن میں یہ بات پیدا ہو سکتی ہے کہ قلب ہے اللہ اللہ کی آ واز سنائی دینے لگے کیکن یہ بھی کچھ ہیں، اصل چیز تو بس احسانی کیفیت اور شریعت وسنت پراستقامت ہے''۔

اس ایک موقع کے سواحضرت سے بھی کوئی ایسی بات سننا اس عاجز کو یا دنہیں جس سے حضرت کے اس باطنی کمال کا پچھ سراغ ہم کوملا ہو۔

## ایخ بعض ا کابر سے خصوصی تأ نژ

جیسا کہ میں عرض بھی کر چکا ہوں سلوک وتصوف کے سلسلہ کی باتیں کرنے کی حضرت استاذ کی عادت نہیں تھی ،کم از کم اس عاجز کاعلم وتجربہ تو یہی ہے،اس لیے اس سلسلہ کے اپنے اکابر کے خاص احوال وواقعات یا ان کی زندگی کے خاص اس شعبہ کے متعلق اپنے تاکر است حضرت استاذ رحمۃ اللہ علیہ سے سننے کا ہم نیاز مندوں کو بھی شاذ وناور ہی اتفاق ہوتا تھا۔ ایک ہی دفعہ کی یاد ہے درس ہی میں کس سلسلہ میں فرمایا:

" "ہم یہال آئے (لیعن کشمیر سے ہندوستان) تو دین حضرت گنگوہی کے یہال دیکھا، اس کے بعد حضرت استاذ (لیعن حضرت شیخ الہند) اور حضرات رائے پوری (لیعن حضرت شاہ عبدالرحیم صاحبؓ) کے یہال دیکھااوراب جو

د کھناچاہے وہ حضرت مولا نااشرف علی صاحب کے یہاں جاکر د کھے'۔
اپ سلسلہ کے الن اکابر کے علاوہ ہم عصر مشائخ میں سے دواور بزرگوں کے بارہ میں بھی حضرت استاذ کے بہت بلند کلمات اس عاجز کویاد ہیں، ایک حضرت مولا ناحسین علی شاہ صاحب مجدد کی نقش بندی اور دوسرے حضرت مولا نا احمد خال صاحب مجددی نقش بندی ان دونوں بزرگوں کے متعلق حضرت فرماتے تھے کہ اس عصر میں یفقش بندی سلوک کے امام ہیں۔
دونوں بزرگ ضلع میا نوالی کے تھے، دونوں کے وصال کو عرصہ ہو چکا ہے دونوں ایک ہی شخ کے تربیت یا فتہ اور مجازتھے، لیک بعض مسائل میں نقطہ نظر نظر کے فرق کی وجہ سے درمیان میں بچھ بعد بیدا ہوگیا تھا۔ لیکن حضرت استاذ دونوں کو سلوک کا امام مانے تھے، یہ درمیان میں بچھ بعد بیدا ہوگیا تھا۔ لیکن حضرت استاذ دونوں کو سلوک کا امام مانے تھے، یہ عاجز بھی ان دونوں بزرگوں کی زیارت سے مشرف ہوا ہے۔ و لللہ المحمد و المنة۔
لیحض شائل نبوی کی جھلک

اگر چہ شائل واخلاق میری اس تحریر کاموضوع نہیں اور غالبًا ان چیز وں پر کوئی اور صاحب متقلاً لکھیں گے، لیکن یہال پہنچ کرحضرت استاذ کی دو تین عاد تیں ذکر کرنے کو بھی بےاختیار جی جا ہتا ہے۔

رسول الله علیه وسلم کے جواخلاق وشائل کتب حدیث میں روایت کے گئے ہیں ان میں ایک یہ عادت مبار کہ بھی نقل کی گئی ہے کہ آپ بہت زیادہ خاموش رہتے تھے (گویا بلاضرورت ہو لتے ہی نہ تھے ) حدیث کے الفاظ یہ ہیں: ''ک ن رسول اللّه علیه وسلم طویل الصمت ''یہ عاجز عرض کرتا ہے کہ اس مبارک عادت کا حسل اللّه علیه وسلم طویل الصمت ''یہ عاجز عرض کرتا ہے کہ اس مبارک عادت کا جیسا کا مل نمونہ حضرت استاذ کود کھا ایسا کوئی اور دیکھا ایسا کوئی اور دیکھا ایسا کوئی اور دیکھا یا ذہ یہ سے کھوں کی ہے۔ علمی ودینی افادہ واستفادہ کے لیے اور ناگز برضروری باتوں ہی کے لیے زبان دی گئی ہے۔ اور اس خاموش میں تنفس کی منضبط کیفیت اور ایک خاص نوعیت سے محسوس کرنے والے صاف محسوس کر لیے تھے کہ پاس انفاس (۱) کے شغل میں برابر مشغول ہیں۔ والے صاف محسوس کر لیتے تھے کہ پاس انفاس (۱) کے شغل میں برابر مشغول ہیں۔

 ای طرح حضور صلی الله علیه وسلم کی عادت مبار که میں صحابهٔ کرام ذکر فر ماتے ہیں که: ''مسکرانے کی بہت زیادہ عادت تھی لیکن کھل کھلا کر ہنتے بھی نہیں دیکھا''۔ بالکل یہی حال حضرت استاذ کا تھا۔

اس زمانه میں غیبت کی بیاری کس قدر عام اور متعدی ہوگئ ہے اور اس سے اور اس کے اڑتے ہوئے جراثیم سے محفوظ رہنا کتنا مشکل ہوگیا ہے، اس کا اندازہ بہت سے حضرات کو ثاید نہ ہولیکن اس عاجز کو خوب ہے اور اس لیے میرایقین ہے کہ اللہ کا جو بندہ اس دور میں غیبت سے محفوظ ہووہ اللہ کی خاص حفاظت میں ہے اور بیاس کی بڑی ''کرامت' ہے۔ میں غیبت سے حفوظ ہووہ اللہ کی خاص حفاظت میں ہے اور بیاس کی بڑی ''کرامت' ہے۔ مگر حضرت استاذ قدس سرہ کو الحمد اللہ دیکھا کہ اللہ تعالی نے غیبت سے زبان کو ایسا محفوظ کیا تھا کہ بھی اشار ہ کنایئہ بھی غیبت کی قتم کی کوئی بات سنایا ونہیں۔ بلکہ بیدیا دہے کہ حضرت استاذ کے متعلق بس بھی کچھ منتشر با تیں اس وقت اس مقالہ میں ذکر کے حضرت استاذ کے متعلق بس بھی کچھ منتشر با تیں اس وقت اس مقالہ میں ذکر کے حضرت استاذ کے متعلق بس بھی کچھ منتشر با تیں اس وقت اس مقالہ میں ذکر کے قابل یاد آ کیں جوحوالہ قلم وقرطاس کر دی گئیں۔

# اے کہتو مجموعہ خوبی!

(ز:مولاناسعيداحرصاحب اكبرآبادي (مديردساله برمان دبلي)

غزل اس نے چھیڑی مجھے ساز دینا 🏠 🥏 ذراعمر رفتہ کوآ واز دینا

برادرعزین مولوی سیداز ہر شاہ قیصر صاحب سلمہ نے حضر تنا الاستاذ العلام مولانا السید محمد انور شاہ الشمیر ی رحمۃ الله علیہ ہے متعلق چند مضامین کا ایک مجموعہ بصورت کتاب چھا ہے کا ارادہ کیا ہے اور مجھ ہے بھی اس بزم میں شرکت کی فرمائش کی ہے، ارادہ فدامبارک کرے، بہت نیک اوراچھا ہے، اوراآ ل عزیز کی طلب پر یہ چند سطری بھی زیر تحریر ہیں، لیکن میری سمجھ میں نہیں آتا کہ حضرت شاہ صاحب کا جو بھاری قرضہ ان کے تحریر ہیں، لیکن میری سمجھ میں نہیں آتا کہ حضرت شاہ صاحب کا جو بھاری قرضہ ان کے تلاخہ ہ، ارباب حاشیہ اورعقیدت مندول کے ذمہ حضرت مرحوم کے روز وفات سے اب تک برابر چلاآ رہا ہے، وہ سب تو کیااس کاعشر عشیر بھی ایک آدھ کتاب لکھ دینے سے کیول کرادا ہوسکتا ہے؟

حفرت الاستاذ اپنی ذات ہے چند در چندعلمی کمالات وفضائل کے باعث ایک انجمن اور صحیح معنوں میں اس شعر کامصداق تھے:

وليس على الله بمستنكر ﴿ ان يجمع العالم في واحدٍ

خود میراا پنا حال به تھا کہ علائے سلف کے شوق علم، وسعت مطالعہ، توت وحفظ، ذہانت غیر معمولی وسعت علم عمیق نظر وغیرہ، علمی وزبنی کمالات سے متعلق ایک دونہیں سیروں چیرت انگیز واقعات پڑھے تھے، میں ان کو پڑھتا تھا اور دل میں خیال کرتا تھا کہ مؤرضین نے اپنی عام عادت کے مطابق رائی کا پہاڑ بنا کر پیش کردیا ہے، ورندا یک انسان میں بیک وقت اسے کمالات کیوں کرجمع ہوسکتے ہیں، مدتوں دماغ پر یہی خیال مسلط رہا، لیکن جب حضرت شاہ صاحب کو بہت قریب سے دیکھا اور حضرت موصوف کی صحبت میں لیکن جب حضرت شاہ صاحب کو بہت قریب سے دیکھا اور حضرت موصوف کی صحبت میں

بیٹے کرسمندر سے پھوتطرے حاصل کرنے کی سعادت نصیب ہوئی تو اب معاوہ پہلاخیال بدلا اور یقین ہوگیا کہ جب عالم اسلامی کے انتہائی دورزوال میں بھی دیو بندنا می ایک قصبہ کے افتی سے ایک الیک قصبہ کے افتی سے ایک الیک قصبہ بلند ہو سکتی ہے جو حفظ حدیث میں حافظ ابن تجرع سقلانی اور علامہ بینی و قسطلانی ، کتب قد یمہ کے علم و تبحر میں حافظ ابن تیمیہ اور حافظ ابن قیم ، علم معانی و بیان میں سعد الدین تفتاز انی اور فخر خوارزم جاراللہ زخشری ، منطق وفلہ فہ میں ملامحت اللہ بہاری اور صدر الدین شیرازی ، عربی میں حافظ اور بدلیج الزمال ہمدانی کا اور فاری شعرو تخن بہاری اور صدر الدین شیرازی ، عربی میں حافظ اور بدلیج الزمال ہمدانی کا اور فاری شعرو تخن میں خاقانی وانوری کا ہم پایہ اور حریف و ہمسر ہوتو پھریہ کیوں کر مستبعد اور عقلاً محال ہوسکتا ہو سکتا ہو سکتا ہو کہ اسلام کے اور مسلمانوں کے دور شاب و ترتی میں ایسے علائے اعلام پیدا ہو ہو کہ ہوں کر فظمت کا حج کے احساس پیدا ہوا اور پہلی مرتبہ یہ محسوس ہوا کہ است ان کہ سلف کی نبیت جو واقعات تاریخ کی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں وہ مبالغہ پردازی نہیں ، سلف کی نبیت جو واقعات تاریخ کی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں وہ مبالغہ پردازی نہیں ، سلف کی نبیت جو واقعات تاریخ کی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں وہ مبالغہ پردازی نہیں ، سلف کی نبیت جو واقعات تاریخ کی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں وہ مبالغہ پردازی نہیں ، سلف کی نبیت جو واقعات تاریخ کی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں وہ مبالغہ پردازی نہیں ، کیور تو تعات کا اصل اور بے کم وکاست بیان ہے۔

جب تک که نه دیکها تها قدیار کاعالم الله میس معتقد فتنهٔ محشر نه مواتها

اس بناء پرحضرت شاہ صاحب کاحق کی درجہ میں ای وقت ادا ہوسکتا ہے جب کہ تن تنہا کوئی ایک شخص نہیں ، بلکہ ایک مجلس کی شکل میں مختلف علوم وفنون کے ماہر چندعلاء ایک جگہ کی سوموکر بیٹھ جائیں اور وہ اپنے اپنے ذوق واستعداد کے مطابق حضرت شاہ صاحب کی تصنیفات و تالیفات ، رسائل و مقالات کا گہری نظر سے مطالعہ کرکے یہ معلوم کریں کہ حضرت شاہ صاحب کا کس علم وفن میں صحیح مرتبہ ومقام کیا ہے اور اس علم وفن کے دوسرے انکہ کے بالمقابل حضرت مرحوم کے امتیازات و مختصات کیا ہیں؟ حضرت شاہ صاحب کا (اصل کے بالمقابل حضرت مرحوم کے امتیازات و مختصات کیا ہیں؟ حضرت شاہ صاحب کا (اصل میں جوان کے لیے بقائے دوام اور حیات جاوید کا ضامن ہے وہ) علم وفن میں ان کا بہی میں جوان کے لیے بقائے دوام اور حیات جاوید کا ضامن ہے وہ) علم وفن میں ان کا بہی میں جواب کی کوئی سوانے عمری اس وقت تک کمل ہی نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس میں اضی علمی امتیازات و مختصات پر کما حقہ روشنی نہ ڈالی گئی ہو۔

موسکتی جب تک کہ اس میں اضی علمی امتیازات و مختصات پر کما حقہ روشنی نہ ڈالی گئی ہو۔

موسکتی جب تک کہ اس میں اضی علمی امتیازات و مختصات پر کما حقہ روشنی نہ ڈالی گئی ہو۔

موسکتی جب تک کہ اس میں اضی علمی وجاہ و جلال تھا جس کے باعث بڑے برے بڑے فضلا سے عصر جو

ملک و مشرب کے لحاظ سے حضرت الاستاذ سے کھلا ہوا اختلاف رکھتے تھے، حضرت سے جب بھی دوجار ہوتے تھے تو ان کے لیے بھی علم وضل اس مندنشین یگانہ کے سامنے سر اطاعت وحلقہ بگوثی خم کرنے کے سوا چارہ نہ رہتا تھا۔ علامہ سیدرشید المصری قاہرہ کے نامی گرائ علمی دوینی ماہنامہ ''المنار'' کے اڈیٹرنشیر المنارادر بیسیوں بلند پایٹا کمی کتابوں کے نامور مصنف مفتی محمد عبدہ اورسید جمال الدین افغانی کے خصوص صحبت یافتہ و جانشین، خود عرب اور عربی کے بلند پایہ ادیب وانشاء پرواز اور خطیب ومقرر، ان تمام اوصاف و کمالات کے باوجود عالم اسلام کی جب اس نامور شخصیت نے دارالعلوم دیو بندگی مجد میں حضرت الاستاذی باوجود عالم اسلام کی جب اس نامور شخصیت نے دارالعلوم دیو بندگی مجد میں حضرت الاستاذی تقریر عربی زبان میں نی جو سلسل دو گھنٹہ تک جاری رہی تھی اور جس کا اصل موضوع حدیث اور علی نامور تفی اور جس کا اصل موضوع حدیث اور علی نامور تفی اور جس کا اور موصوف کی ایر تقریر اندوستان کے سفر میں اسے مولا ناسید محمد انور شاہ کی زیارت و ملا قات کا اور موصوف کی بی تقریر سنے کاموقع نہ ملتا تو وہ بحمتا کہ وہ ہندوستان کے سفر سے آئی دامان آیا ہے۔

علامہ ڈاکٹر سرمجدا قبال کوکون نہیں جانبا ایک نامور مشہور فلسفی شاعر ہونے کے علاوہ فلسفہ کے دقیق النظر عالم سے ، اور فلسفہ یونانی اور اسلامی بھی ، اور عہد حاضر کافلسفہ مغرب بھی ، اس کے علاوہ ان کا اسلامیات کا مطالعہ بھی وسیع تھا۔ لیکن اس کے باوجود انھوں نے بی انگریزی زبان کے چھ لیجروں (بیہ لیجر Ine بر ملا اعتراف کیا ہے کہ انھوں نے اپنی انگریزی زبان کے چھ لیجروں (بیہ لیجر Freconstruction of Religion Thaught in Islam کے نام سے چھے ہوئے اور بہت مشہور ہیں) کی تیاری میں حضرت الاستاذے کا فی مدولی ہے ، یہاں شایداس واقعہ کا ذکر بے کل نہوگا، کہ حضرت الاستاذ کا ایک منظوم رسالہ حدوث عالم کی بحث پر ہے ، بیرسالہ جم میں تو بہت مختصر ہی ہے ، لیکن تی ہیہ ہے کہ اس مسئلہ (حدوث عالم ) پرسارے قدیم وجد یوفلسفہ کا مجمعر عالم نہ ہووہ اس معلم اور اس پر تقید ہے اور اس بناء پر جب تک کوئی شخص فلسفہ کا اچھا اور مبصر عالم نہ ہووہ اس مطراور اس پر تقید ہے اور اس بناء پر جب تک کوئی شخص فلسفہ کا آیا تو اس کا ایک نی حضرت الاستاذ نے ڈاکٹر صاحب مرحوم کے پاس بھی تھے ارسال فرمایا، ڈاکٹر صاحب جس ذوق الاستاذ نے ڈاکٹر صاحب مرحوم کے پاس بھی تھے ارسال فرمایا، ڈاکٹر صاحب جس ذوق اور جس استعداد کے بزرگ تھے اس کے اعتبار سے ان کے لیے کوئی تخذ اس چند ور تی استعداد کے بزرگ تھے اس کے اعتبار سے ان کے لیے کوئی تخذ اس چند ور تی

ر سالہ سے زیادہ قیمتی نہیں ہوسکتا تھا، بڑے خوش ہوئے اور پورار سالہ بڑی توجہ اورغور وفکر کے ساتھ بڑھا، میں اس زمانہ میں بسلسلۂ طالب علمی لا ہور میں مقیم تھا اور گاہے گاہے ڈاکٹرصاحب کی خدمت میں حاضر ہوکران کی علمی واد بی مجلس سے لطف اندوز ہوتا تھا، ڈاکٹر صاحب کومعلوم تھا کہ مجھ کوحضرت شاہ صاحب کے ادنی ورجہ کے تلامذہ میں سے ہی ہونے کا شرف حاصل نہیں ہے، بلکہ اس بارگاہ علم وفضل میں شخصی تقرب واختصاص کا مرتبہ بھی میسر ہاں بناء پرمیرے ساتھ کرم وشفقت بزرگانہ کا معاملہ کرتے تھے، اور جب بھی حاضر ہوتا گھنٹوں بڑی بے تکلفی اور سادگی کے ساتھ مختلف اسلامی مسائل پر گفتگو فر ماتے تھے، اسی قتم كالكصحبت مين ايك مرتبه فرمايا كه مين تومولا ناانور شاه صاحب كارساله بيزه كردنگ ره گيا ہوں کہ رات دن قال اللہ اور قال الرسول سے واسطہ رکھنے کے باوجو دفلے میں بھی ان کواس درجہ درک وبصیرت اور اس کے مسائل پر اس قدر گہری نگاہ ہے کہ حدوث عالم پر اس رسالہ میں انھوں نے جو کچھ کھے دیا ہے حق بیہ ہے کہ آج بورپ کا بڑے سے بڑافک فی بھی اس مسئلہ پر اب سے زیادہ نہیں کہ سکتا، اس کے بعد ڈاکٹر صاحب نے وہ رسالہ میرے حوالہ کیا اور فرمایا کہ اس میں چارشعرا ہے ہیں جن کا مطلب میری سمجھ میں نہیں آیا، میں نے ان پرنشان لگادیا ے، آپ اب دیو بند جائیں تو بیانتی اینے جائیں اور شاہ صاحب سے ان اشعار کا مطلب دریافت کرتے آئیں۔ میں نے ڈاکٹر صاحب کے ارشاد کی تعمیل کی ، دیو بندآ کروہ ر الد حفرت شاہ صاحب کی خدمت میں پیش کرے ڈاکٹر صاحب کا پیغام پہنچایا، کیکن حفرت الاستاذني مجھ کوان اشعار کا مطلب سمجھانے کے بجائے یہی مناسب خیال فرمایا کہ ڈاکٹر صاحب کو فارسی میں ایک طویل خط<sup>الکھی</sup>ں اور اس میں ان اشعار کا مطلب بھی تحریر نرمادیں۔ پیخط میں ہی دستی لے کرلا ہورآ یااور ڈا کٹر صاحب کو پہنچا دیا۔

یہ حکیم الامت جس نے خودا پنے متعلق کہا تھا۔ ای کٹکش میں گذریں مری زندگی کی راتیں ﷺ بھی سوز وسازِ رومی بھی نیج و تاب رازی اس کے دل میں حضرت الاستاذ کی کس درجہ عظمت تھی ،اس کا انداز ہاس سے ہوسکتا ہے کہ دارالعلوم دیو بند میں اختلافات کے باعث جب حضرت الاستاذ نے اپنے عہدہ صدرالاساتذہ سے استعفیٰ دیااور پی خبراخبارات میں چھپی تو اس کے چندروز بعد میں ایک دن ڈاکٹر صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا، فرمانے گئے کہ آپ کا یا دوسرے مسلمانوں کا جوبھی تا کر ہو میں بہر حال شاہ صاحب کے استعفیٰ کی خبر پڑھ کر بہت خوش ہوا ہوں میں نے بڑے تعجب سے کہا عرض کیا '' کیا آپ کو دارالعلوم دیو بند کے نقصان کا پچھ ملال نہیں ہے ؟' فرمایا کیوں نہیں؟ گر دارالعلوم کو تو صدرالمدرسین اور بھی مل جا کیں گے اور بیجگہ خالی ندر ہے گی، لیکن اسلام کے لیے اب جو کام شاہ صاحب سے میں لینا چاہتا ہوں اس کو خالی ندر ہے گی، لیکن اسلام کے لیے اب جو کام شاہ صاحب سے میں لینا چاہتا ہوں اس کو حال شاہ صاحب سے میں لینا چاہتا ہوں اس کو کئی دوسراانجام نہیں دے سکتا۔

اس کے بعد انھوں نے اس اجمال کی تفصیل سے بیان کی کہ آج اسلام کی سب سے بڑی ضرورت فقہ کی جدید تدوین ہے جس میں زندگی کے ان سینکڑوں ہزاروں مسائل کالفیح اسلام حل پیش کیا گیا ہوجن کو دنیا کے موجودہ تو می اور بین الاقوا می ،سیاس ، معاشی اور ساجی احوال وظروف نے بیدا کر دیا ہے، مجھ کو پورایقین ہے کہ اس کام کو میں اور شاہ صاحب دونوں مل کر ہی کر سکتے ہیں، ہم دونوں کےعلاوہ اور کوئی شخص اس وقت عالم اسلام میں ایسا نظرنہیں آتا جواس عظیم الثان ذمہ داری کا حامل ہوسکے، پھر فر مایا بیر سائل کیا ہیں؟ اوران کا سرچشمہ کہاں ہے؟ میں ایک عرصہ ہے ان کا بڑے فور سے مطالعہ کررہا ہوں، بیسب مائل میں شاہ صاحب کے سامنے پیش کروں گا اور ان کا سیجے اسلامی حل کیا ہے؟ بیشاہ صاحب بنائیں گے اس طرح ہم دونوں کے اشتراک وتعاون سے فقہ جدید کی تدوین عمل میں آئے جائے گ'' چنال چہ باخبر اصحاب کومعلوم ہے کہ اس جذبہ کے ماتحت ڈاکٹر صاحب مرحوم نے بڑی کوشش کی کہ کسی طرح شاہ صاحب دیو بند کی خدمت سے سبکدوش ہونے کے بعد لا ہورتشریف لے آئیں ، اور و ہیں مقیم ہوجا ئیں ،کیکن افسوں! حالات مجھ اس فتم کے تھے کہالیانہ ہوسکا، اور حضرت شاہ صاحب لا ہور کے بجائے ڈا بھیل تشریف لے گئے جس کا ڈاکٹر صاحب کو داقعی بڑا ملال اور صدمہ ہوا۔

باخبر حضرات جانتے ہیں کہ پنجاب کے خصوصاً اور ہندوستان کے عموماً انگریزی تعلیم یا فتہ طبقہ میں قادیانی فتنہ کی شرانگیزی واسلام کشی کا جواحساس پایا جاتا ہے اس میں بڑا دخل ڈاکٹر اقبال مرحوم کے اس لکچر کا ہے جو ختم نبوت پر ہے اور ساتھ ہی اس مقالہ کا ہے جو انگریزی میں قادیانی تحریک کےخلاف شائع ہوا تھا، لیکن بیشاید بہت کم لوگوں کومعلوم ہے كەان دونون تحريروں كااصل باعث حضرت الاستا ذمولا ناسىد محمدا نورشاه صاحب ہى تھے۔ ایک مرتبه حضرت شاہ صاحب انجمن خدام الدین کے کسی سالانہ اجماع میں شرکت كى غرض سے لا ہورتشریف لے گئے تو ڈاکٹر صاحب ملاقات کے لیے حضرت موصوف كی قیام گیاہ پرآئے اور پھرایک دن این ہاں رات کے کھانے پر مدعوکیا، دعوت کا صرف ایک بہانہ تھاور نہاصل مقصد علمی استفادہ تھا چناں چہ کھانے سے فراغت کے بعد ڈاکٹر صاحب نے ختم نبوت اور قلّ مرتد کا مسلہ چھیڑ دیا جس پر کامل دوڈ ھائی گھنٹہ تک گفتگور ہی، ڈاکٹر صاحب کی عادت بیتھی کہ جب وہ کسی اسلامی مسئلہ پر بڑے عالم سے گفتگو کرتے تھے تو بالكل ايك طالب علماندا زي كرتے تھے، مسكلہ كے ايك پہلوكوسا منے لاتے اور اس ير ا پے شکوک وشبہات بے تکلفانہ بیان کرتے تھے، چناں چہاس وقت بھی انھوں نے ایسا بی کیا،حضرت شاہ صاحب نے ڈاکٹر صاحب کے بیان کر دہ شکوک وشبہات اور ایرا دات داعتراضات کو بڑے صبر وسکون کے ساتھ سنااور اس کے بعد ایک ایسی جامع اور مدلل تقریر کی کہ ڈاکٹر صاحب کوان دومسکوں پراطمینان کلی ہو گیا اور جو پچھنکش ان کے دل میں تھی وہ جاتی رہی، اور اس کے بعد ہی انھوں نے ختم نبوت پر وہ ککچر تیار کیا کہ جوان کے جھ لکچروں کے مجموعہ میں شامل ہے اور قادیانی تحریک پر وہ ہنگامہ آفریں مقالہ سپر دقلم فرمایا جس نا انگریزی اخبارات میں شائع ہوکر پنجاب کی فضامیں تلاهم بریا کردیا تھا۔ بہر حال یہ بیدو تنین واقعات صرف اس غرض سے لکھے گئے ہیں کہ جن لوگوں کو براہ راست یا تقنیفات و تالیفات کے ذریعہ حضرت الاستاذ کے بحرنا پیدا کنارعکم سے جرعہ نوشی

راست یا تفنیفات و تالیفات نے ذریعہ مطرت الاسادے برما پیدا سار سے برمدوں کا موقع نہیں ملا، وہ ایک جو ہر گرانمایہ کی قدرو قیمت کا اندازہ اس سے کرسکیں کہ دنیا کے جو ہر لیوں کی رائے اس کے متعلق کیاتھی۔

شكل وصورت

قدرت نے حضرت الاستاذ کوجس طرح اقلیم علم کی تاجداری عطافر مائی تھی ای طرح

جسمانی ہیئت، ڈیل ڈول، قد وقامت اور شکل وصورت میں بھی ایک خاص امتیاز عطافر ہایا تھا،

موقع ہلا ہے لیکن جو وجاہت جو وقار ومتانت اور جو دل کثی اور جاذبیت میں نے حضرت الاستاذ
موقع ہلا ہے لیکن جو وجاہت جو وقار ومتانت اور جو دل کثی اور جاذبیت میں نے حضرت الاستاذ
میں پائی وہ کہیں کسی اور جگہ نظر نہیں آئی، ہزار علاء میں بھی بیٹھتے تو سب سے ہی الگ اور سب
سے ہی نمایاں رہتے، دیکھنے والوں کی نگاہ ادھرادھر گھومنے کے بعد و ہیں پر جا کر تھم جاتی اور
پیر جمتی تو اس طرح کہ وہاں سے ہٹنے کانام نہ لیتی کشمیری النسل شھاس لیے خوب کھلا ہوا سپید
رنگ، کشیدہ و دراز قامت، چوڑا چکلا سینہ، دو ہرا اور گداز جسم، بڑی بڑی بڑی مگر رسلی اور شرمیلی
آئیسیں، کشادہ و فراخ پیشانی، طویل مگرستواں بنی، بڑے بڑے بڑے کان، پر گوشت اور فربہ
جرہ، ابریشم اور حریر کی مانند نرم و سبک جلد چلتے تھے تو معلوم ہوتا تھا کہ علم کا ایک کوہ گراں سبک
گامی کر رہا ہے بیٹھتے تو محسوس ہوتا تھا کہ علم وضل کا ایک آفاجہ نظام شمس سے وابستہ ستاروں کو
اپ اردگر دیکر دیکھتے تھے کہ کہیں نظر نہ لگ جائے کہ فرمان نوی ہے العین حق۔
والے ڈرڈورکر دیکھتے تھے کہ کہیں نظر نہ لگ جائے کہ فرمان نوی ہے العین حق۔
والے ڈرڈورکر دیکھتے تھے کہ کہیں نظر نہ لگ جائے کہ فرمان نوی ہے العین حق۔

غرض کوئی ایک ادا ہوتو اس کا ذکر سیجئے ، کوئی ایک خوبی ہوتو اس کو بیان کیا جائے ، جہاں عالم ہو کہ:۔

ُ زفرق تابقدم ہر کجا می شکرم ﷺ کرشمہ دامن می کشد کہ جاایں جاست وہاں خاموشی کوہی ترجمانی دل کا منصب تفویض کردیئے کے سوااور کیا جارہ ہے۔

#### لطافت طبع

اس حن وجمالِ ظاہری وباطنی کے باعث طبیعت میں لطافت بھی بہت زیادہ تھی، بہت زیادہ تھی، بہت زیادہ تھی، بہت صاف اورا جلے کپڑے بہتے تھے، غذا میں بھی روٹی، گوشت وغیرہ جبسی چیزیں رغبت سے نہیں کھاتے تھے، البتہ تازہ کھلوں اور طیور کے عاشق تھے۔ایک مرتبہ فرمایا کہ ہیں سال میری زندگی میں ایسے گذر ہے ہیں کہ میں نے پرندوں کے علاوہ کوئی اور دوسرا گوشت کھایا ہی نہیں۔ ہا اور عیں حضرت الاستاذ اپنی جماعت کے ساتھ جس میں حضرت الاستاذ مولانا

شبيراحمة عنائي، مولاناسيدسراج احمرصاحب رشيدي، مولانا محمد حفظ الرحمان سيوماري، مولانا بدرعالم مولا ناعتیق الرحمٰن عثانی اور مولا نامحمه ادر لیس سکرو ڈوی شامل تھے۔ راقم الحروف کی شادی میں شرکت فرمانے لیے آگرہ تشریف لائے (چناں چہاس فاکسار کو بیشرف بھی عاصل ہے کہ نکاح حضرت الاستاذ ہی نے پڑھاتھا) تواگر چہوالدصا حب قبلہ مرحوم نے اس جماعت مقدسہ کی ضیافت کے لیے ایک اعلی درجہ کے باور چی کا الگ انتظام کردیا تھا، جو دونوں وقت عمدہ قتم کے کھانے تیار کرتا تھا، لیکن آگرہ کے نواح میں ایک مقام مئوسے، یہاں کے خربوزے مشہور ہیں، اتفاق سے بیموسم آٹھیں خربوزوں کی فصل کا تھا، حضرت شاہ صاحب نے پہلی مرتبہ ایک خربوزہ کھایا تو بے صدیبند آیا اور والدصاحب سے فرمایا بس ڈاکٹر صاحب!اگرآپ میری خاطر تواضع کرنی چاہتے ہیں توس کیجے، مجھ کوآپ کی بریانی، قورمہ اور کوفتوں وغیرہ سے کوئی غرض نہیں، آپ میرے لیے تو بیا نظام سیجئے کہ مئو کے خربوزوں کا ایک ٹوکرہ ہرونت بھرا ہوا میرے پاس رکھا رہے اور ساتھ ہی ایک چھری دو پلیٹیں اور ایک طشت اور ایک بالٹی یہ چیزیں بھی رکھی رہیں تا کہ جس وقت اور جس قدر بھی کھانا جا ہوں کھاسکوں!والدصاحب قبلہ نے اس ارشاد کی تعمیل کی ، اور پھرتو حضرت الاستاذ کا حال بیتھا کہ کھانا برائے نام کھاتے تھے اور شکم سیری خربوزوں سے کرتے تھے، بھنے ہوئے مرغ کے بھی بڑے قدر داں تھے، چناں چہڈا بھیل میں ہم نے دیکھا ہے کہ خونی بواسیر کے شدید دورے پڑرہے ہیں چہرہ بالکل زردہو گیا ہے، لیکن اس عالم میں بھی ناظم مطبخ کوہدایت ہے تو یمی کہ بھنا ہوا مرغ تیار کیا جائے، ہم خدام ہر چند بوے ادب سے عرض کرتے ہیں کہ بواسیر کے دورہ کی حالت میں تو مرغ نقصان کرےگا، مگرنہ مانتے تھے، اورایسے موقع کے ليحضرت كاايك خاص جمله تھا جوفر مايا كرتے تھے اور وہ بيركہ '' طبيعت بہترين حاكم ہے'' لعنی طبیعت جب کسی چیز کوقبول کررہی ہے تو و ہنقصان نہ پہنچائے گی۔

اخلاق

علم فضل میں اللہ تعالیٰ نے جوسر بلندی وسر فرازی عطا فرمائی تھی اس کے تناسب سے

اخلاق بھی نہایت بلنداور پا کیزہ تھے، میں نے بھی نہیں دیکھا کہ کوئی سائل حفرت الاستاذکے پاس آیا ہواوروہ نامرادگیا ہو۔ جیب ہیں اس وقت جو پچھ ہوتا، رو پیے ہویا اٹھنی سائل کے حوالہ کردیتے، ایکی بات کہنے سے احتر از فرماتے تھے جس سے کی کی دل آزاری ہو۔ ایک مرتبہ امر تسر تشریف لے گئے، وہاں کے ایک نامی گرامی ہیر سرصا حب بھی ہر بنائے عقیدت خدمت اقد می میں حاضر ہوئے، ہیر سرصا حب ڈاڑھی مونچھ صاف رکھتے تھے اس لیے حضرت الاستاذ کے سامنے بیٹھتے ہوئے شرمندگی می محسوں کررہے تھے، اور بھنچے بھنچے سے بیٹھے ہوئے تھے۔ حضرت الاستاذ نے ان کی بید دلی کیفیت بھانپ لی، اور فرمایا ''ہیر سٹر صاحب! آپ کیوں خواہ مخواہ شرمندہ ہورہے ہیں! ہم دونوں کا نعل آگر چر مختلف ہے لیکن غرض وغایت دونوں کی ایک می ہی ہے، یعنی دنیا کمانا! میں آگر مولوی ہوکر ڈاڑھی نہ رکھوں تو جھے کوئی روئی نہ دے، ای طرح ہی ہی ہے، یعنی دنیا کمانا! میں آگر مولوی ہوکر ڈاڑھی نہ رکھوں تو جھے کوئی روئی نہ دے، ای طرح آگر آپ ہیرسٹر ہوکر ڈاڑھی صاف نہ کرا کیں تو ہم شخص کے گا کہ او بیان کو ہیرسٹر کس نے بنایا، یہ اگر آپ ہیرسٹر ہوکر ڈاڑھی ساف نہ کرا کیں تو ہم شخص کے گا کہ او بیان کو ہیرسٹر کس نے بنایا، یہ تو محل اختر ہیں تو بھر آپ کو بھی ہیرسٹری کے نام کی روئی نہ ملے ۔ پس جب ہم دونوں کی غرض ایک ہیں اخترائی نے کوں شرمندہ ہوں۔

#### مزاح

مزاح لطافت ِطبع کی نشانی ہوتی ہے۔ حضرت شاہ صاحب بھی گاہے گاہے بہت لطیف قتم کا مزاح فرماتے تھے۔

ایک واقعہ لکھتا ہوں جس سے اندازہ ہوگا کہ حضرت الاستاذکومزاح کے ساتھ ساتھ جھوٹوں کی دلجوئی اوران کی دلدہی کا کس قدر خیال رہتا تھا۔ اوپر گذر چکا ہے کہ حضرت الاستاذمیری شادی میں شریک ہوئے اور حضرت نے میرا نکاح پڑھاتھا۔ یہ مہینہ می کا تھا، جو آگرہ کے بہت ہی شدیداورا نہائی سخت موسم ہے۔بارات کو اعتماد پورہ جو آگرہ سے تین چاراسٹیشنوں کے فاصلہ پر ہے، وہاں جانا تھا، ریل کے اوقات کی مجبوری کی وجہ سے دو پہر کوتقریباً دوڑھائی ہے کے قریب ہم لوگ آگرہ سے روانہ ہوئے اورایک ڈیڑھ گھنٹہ کے بعداعتماد پور کے اشیشن پر پہنچ گئے، گرمنزل ابھی دومیل دورتھی، اشیشن سے قیام گاہ

کے جانے کے لیےاں نواح کی مخصوص اور سخت تکلیف دہ سواری بینی بکہ میں بیٹھنا تھا پھر اس يرلطف بيك راسته نهايت ناجمورا جكه جكم كثر هے اور نشيب وفراز وه كه الامان! كرى شاب یر - نتیجه بیه وا که بیقا فله یکول پرسوار موکراشیشن سے شہر کی جانب روانه مواتو راسته کی ناہمواری اور گڈھوں کی فراوانی کی وجہ کے باعث براحال ہوگیا حفزت شاہ صاحب تھیرے ایک نہایت ہی لطیف اور نازک مزاج بزرگ تھوڑی دریے چلنے کے بعد ہی یکہ کورکوایا ادریا پیادہ ہو مکئے چلچلاتی دھوپ پڑ رہی ہےاورلوچل رہی ہے جاروں طرف ہے مٹی کے تودے ہیں کہ فضامیں گشت لگاتے چررہے ہیں۔اورای عالم میں حضرت شاہ صاحب منھ اوركانون كورومال مين لييني موئ حسبت الله ونعم الوكيل يرصح موئ قدم بردها ئاعماد بورکی آبادی کی طرف چلے جارہے ہیں آخر خداخدا کر کے مقام آیا۔ ایک بڑے مکان میں انتظام تھا وہاں ہم لوگوں کو پہنچا دیا گیا۔ یہاں لوگ پہلے سے موجود تھے، کوئی بکھالے کر دوڑا، اور کوئی یانی ہے بھرالوٹا لے کرآیا کہ بخت گری میں چل کرآئے ہیں۔ذرا منه باتھ دھوکر تھنڈے ہو لیجئے حضرت شاہ صاحب کو صدرمجلس میں ایک قالین پر بٹھا دیا گیا ادردو تین آدمی برے برے عکھے لے کر جھلنے کھڑے ہو گئے ، جب ذرابیینہ خٹک ہو گیااور دم میں دم آگیا تو دودھ کے شربت کا ایک بھرا ہوا گلاس میں خود لے کر حضرت الاستاذ کی فدمت میں حاضر ہوا، میں آنے کوتو آئی، ورندحق سے کہ شرم کے مارے نگاہ نہیں اٹھتی تحى كميرى وجهه مولا ناشبيراحمه صاحب اور دوسر يحضرات كوعمو مأاور حضرت الاستاذ كخصوصاً كس قدرشديد تكليف ببنجى ب-اى تم كى خيالات اوراحساس ندامت وشرمندكى تماجن سے میں اس وقت دو جار ہور ہاتھا۔ ای عالم میں دودھ کے شربت کا گلاس حفرت الاستاذ كى طرف برهايا - حضرت ميرے چرے بشرے سيجھ ميے، كلاس ميرے ہاتھ ے کے لیااور خوش مزاجی کے ساتھ فرمایا:۔

#### الا يا ايها الساقى أدِرُ كاساً وناولها

پھرایک دو گھونٹ لینے کے بعد میری طرف دکھے کرذراتبسم فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا: اور مولوی صاحب ''کوشق آسال نموداؤل و لے افقاد مشکلہا'' 

#### خودداري

عام اخلاق وفضائل کے ساتھ حضرت میں خود داری بھی انتہا درجہ کی تھی، برار کے تضیہ كے سلسله ميں نظام حيررآباد و بلي ميں آئے ہوئے تھے كه نظام كى خواہش برحضرت شاہ صاحب بھی دیو بندسے دہلی تشریف لائے اورایک وقت مقررہ پر نظام کی قیام گاہ پر پہنچے، خبر ہوتے ہی نظام نے اندر بلالیالیکن حضرت شاہ صاحب پہنچے تو عام آ داب وشرا لط کا لحاظ اور نہ سی شاہی دستورآ کین کی پابندی۔روبروہوتے ہی شاہ صاحب نے پیش قدمی کی اور خالص اسلامی طریقتہ پر 'السلام علیکم' کہا نظام پیشوائی کے لیے آگے بڑھے اور وعلیکم السلام کہہ کرشاہ صاحب کا ہاتھ پکڑااور ایک کری پر لے جاکر بھادیا۔اس کے بعد جو گفتگو ہوئی وہ زیادہ تر دائرة المعارف كے كام سے ہى متعلق تھى ، حضرت شاہ صاحب نے حدیث كى اہم كتابوں اوران کے قلمی شخوں کا ذکر کر کے فرمایا کہ اگر آپ ان کو بھی حاصل کر کے دائرۃ المعارف کی طرف سے شائع کردیں تو بے شبہ علم حدیث کی اور اس کے واسطہ سے اسلام کی بیر بردی عظیم الثان خدمت ہوگی، اس زمانہ میں دیو بندے ایک ہفتہ وارا خبار مہاجر نکلتا تھا، جو دار العلوم دیو بند کی اصلاح طلب جماعت کی ترجمانی کرتا تھا۔ اس کے اڈیٹرنے اس ملاقات کی خبر چھاپنے کا ارادہ کیاتو عام ذہنوں کےمطابق ''بارگاہ خسروی میں حضرت علامہ کشمیری کی باریابی' یاای مفهوم کی کوئی اورعبارت بطورعنوان خراکھی۔اتفاق سے اخبار ابھی چھیانہیں تھا کہ حضرت شاہ صاحب کواس عنوان کی اطلاع ہوگئ تو حد درجہ برہم اور خفا ہوئے اور فرمایا کہ: ''میں ہر چندایک مرد بے مایۂ و بے بضاعت ہوں کیکن اتنامنکسر المز اج بھی

نہیں کہ بیعنوان گوارا کرلوں۔ کیسی بارگاہ خسروی اور کیسی اس میں باریا بی ؟ صاف لکھتے کہ نظام اور انورشاہ کی ملاقات'۔

ا یک مرتبه حیدر آباد کے مولوی نواب فیض الدین صاحب ایڈو کیٹ نے حضرت شاہ صاحب کواپنی لڑکی کی شادی میں بلایا۔ چوں کہ نواب صاحب اوران کے خاندان کوعلائے دیو بند کے ساتھ قندیم رابطہ اور قلبی علاقہ تھا، اس لیے شاہ صاحب حیدر آبا د تشریف لے گئے۔ دوران قیام میں بعض لوگوں نے جاہا کہ حضرت شاہ صاحب اور نظام کی ملا قات ہوجائے، حضرت کواس کی اطلاع ہوئی تو فرمایا''مجھ کو ملنے میں عذرنہیں ہے،کیکن اس سفرمیں میں نہیں ملوں گا، کیوں کہ اس سفر کا مقصد نواب صاحب کی بجی کی تقریب میں ىرىت تھا،اوربس!اور مىںاس مقصد كوخالص ہى ركھنا جا ہتا ہوں'' \_ چناں چەہر چندلوگوں نے کوشش کی اورا دھرنظام کا بھی ایما تھا مگر شاہ صاحب کسی طرح رضا مندنہیں ہوئے۔ اس قیام حیدر آباد کے زمانہ کا واقعہ ہے جو مجھ کومیرے ماموں قاضی ظہور انحن صاحب ناظم سیوماروی نے سایا تھا، موصوف اس زمانہ میں متعللاً نواب فیض الدین صاحب کے مکان پر ہی رہتے تھے۔ ماموں کہتے تھے کہ شاہ صاحب کے قیام کے دنوں میں ایک روز سرا کبر حیدری کا ٹیلیفون آیا کہ میں مولا نا انور شاہ صاحب سے ملنا جا ہتا ہوں - شاه صاحب کویه پیغام پهنچایا گیا تو فرمایا "میں تو یہیں ہوں ابھی کہیں جانانہیں ۔ حیدری صاحب آنا جائے ہیں تو آجائیں'۔ حیدری صاحب کویہ پیغام پہنچا تو انھوں نے پھر ٹیلیفون پر کہا کہ بہت اچھا میں حاضر ہوتا ہوں۔لیکن ایک شرط ہے وہ یہ کہ میرے پہنچنے پر

ارشادفر مایا: ''یہ ناممکن ہے کہ میں حیدری صاحب سے باتیں کرنے کے لیے حاضرین مجلس کوچھوڑ کرا لگ جا بیٹھوں یاان لوگوں سے میں کہوں کہ چلے جائیں''۔

اسلامي غيرت وحميت

حضرت شاه صاحب طبعًا بڑے حلیم اور برد بارتھے۔ لیکن اسلامی اور دینی معاملات

میں و وکسی طرح کے تہاون و تکاسل یاغفلت شعاری کو گوارانہیں کر سکتے تھے۔ ایک مرتبہ ڈابھیل ہے دیو بندتشریف لے جارہے تھے، میں اس زمانہ میں مدرسہ فتح پوری دہلی میں مدرس تھا۔حضرت کود ہلی کے اسٹیشن پر دیو بند کے لیے گاڑی بدنی پڑتی تھی اور کئی گھنٹہ وہاں قیام کرنا پڑتا تھا۔ اس فرصت کوغنیمت جان کر میں چنداحباب کے ساتھ اسٹیشن پہنچ گیا اور جب تک دیوبند والی گاڑی جھوٹ نہیں گئی اشیشن پر حضرت الاستاذ کے ساتھ ہی رہا۔ اس موقع پر دوران گفتگو میں حضرت الاستاذ کو معلوم ہوا کہ ابھی حال میں دہلی میں قادیانیوں کا ایک جلسہ تین دن تک ہوتا رہا، جس میں ہرفتم کی تقریریں کی تنئیں۔ لیکن علائے اسلام میں ہے کسی شخص نے قادیا نیوں کے جلسہ میں پہنچ کران کومناظرہ کی دعوت نہیں دی، قادیانی فتنہ کا استیصال حضرت شاہ صاحب کے دل کو لگا ہوا تھا۔ یہ س کر بھی انھیں بے حدصد مہ ہوا ، اورخصوصاً اس بناء پر کہ دہلی میں دیو بند کے پڑھے ہوئے بیبیوں علاءموجود ہیں کیکن اس کے باوجود قادیانی تین دن تک اطمینان سے اپنا جلسہ کر مکئے اور کسی عالم دین کوبی تو فیق نہیں ہوئی کہ تقریراً ماتحریراً مسلمانوں کواس فتنہ کی ہلا کت انگیزی ہے باخبر كرديتا ـ اس مجمع ميں غالبًا ميں ہى ايسا شخص تھا جوحضرت الاستاذ كى توجہات عاليہ كامركز بناہوا تھا۔ مجھ سے خطاب کرتے ہوئے فرمانے لگے "مولوی صاحب! کی شریف آدی کی تو ہین گالی سننے سے نہیں ہوتی ، بلکہ اگروہ کوئی اپنے مرتبہ سے گرا ہوا کام کرے تو اس سے بھی اس کی تو ہیں ایسی ہی ہوتی ہے جیسی کہ گالی وغیرہ سے۔

اس پرایک واقعه سنایا که حفرت عمر رضی الله عنه کے ہاں ایک متمول اور باعز نت شخص نے ایک شاعرز برقان نامی کے خلاف شکایت کی کہ اس نے ایک شعر میں اس کی بڑی شدید ہجو کی ہے۔ حضرت عمر نے شاعر سے جواب طلب کیا تو اس نے کہا ''امیر المؤمنین! میں نے تو اس کی مدح کی ہے نہ کہ فدمت۔ چنال چہ د یکھئے کہ میں کہتا ہوں:

دع المحارم لا ترحل لبغیتها ﷺ اقعد فانک انت الطاعم الکاسی قس جهه: -تو چهوژبزرگیول اور بردی طاقتول کومت سفر کران کی طلب میں \_تو بیشا بھی رہ (اپنے گھر کے اندر) کیول کہ تو کھانے والا بھی ہے اور پہننے والا بھی \_ ماشاء اللہ خوب

کھا تا بیتا آ دی ہے۔

بیں مسلم میں میں میں میں اتو فرمایا کہ استغاثہ بالکل صحیح ہے۔ درحقیقت ایک شریف انسان کی تو بین اس سے زیادہ اور کیا ہوسکتی ہے کہ حصول مکارم کوغریوں کے ساتھ مخصوص کر دیا جائے۔

بہر حال یہ چندسطریں صرف اس مجلس میں شرکت کی غرض ہے کہ جی ہیں، جو میاں از ہر سجار ہے ہیں، ورنہ میں خودا چھی طرح جانتا ہوں کہ ان سے حضرت الاستاذ کا حق کیاا دا ہوسکتا ہے۔

الله اکبرکیے مبارک تھے وہ لمحات ِ زندگی جواس علم وعمل کے ایک زندہ پیکر کی معیت وصحبت میں بسر ہوئے اورکیسی لطف آفریں وروح پرورساعتیں تھیں وہ جواس شجر ہُ صلاح وتقویٰ کے زیرسایے گذریں۔فوحمہ اللّٰہ رحمةً واسعةً ونور برھانهُ.

# حضرت امام العصرشاه صاحب لازرائلي تصانيف

لأ:مولا نامحمر بوسف صاحب بنوري

علمی دنیا کی تاریخ میں یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ سی شخص کے ذاتی کمالات وعلوم کے لیے میں وری ہیں کہ دنیاان کے کمالات سے واقف بھی ہو جائے۔اللہ تعالیٰ کی اس عظیم مخلوق میں اوراللہ تعالیٰ کی اس وسیع سرز مین میں کتنی ایسی ہستیاں گذری ہوں گی جن کا صحیح علم اوران کی علمی گہرائیوں کا صحیح انداز ہسی کونہ ہوا ہو۔

آور یہ بھی ایک مسلم امر ہے کہ کوئی شخص تصانیف کے محض عددی کمیت واکثریت کی بناء پر علامہ عصر بن جائے ایسانہیں ہوسکتا۔علاء اسلام کے علمی سمندر میں کثرت سے ایسے بیش بہاموتی موجود ہیں جو بھی کسی تاج مرضع کی زینت نہیں ہے۔

قدرت کے معدنی کا نئات میں ایسے بے بہا جو ہرات موجود ہیں کہ ''کوہ نور''نا می ہیرے اس کی چک و تا بانی کے سامنے ماند پڑجا کیں ۔وان مِّن شیئ اللّٰ عندنا خزائنہ و ماننز کہ الا بقدر معلوم (حجر - ۲۱)

حافظ حدیث امام تقی الدین ابن دقیق العید رحمه الله جیسے محقق عصر جن کے متعلق حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی رحمه الله فرماتے ہیں کہ امت محمدیہ میں ایسادقیق النظر محدث نہیں گذرا۔ اگر ان کی کتاب 'احکام الاحکام' یا '' کتاب الامام' شرح الالمام کی ناتمام نقول کتابوں میں نقل نہ ہوتیں تو شاید موجود ہ سل کوان کے کمالات کا پچھلم بھی نہ ہوتا۔
کیا کوئی یہ گمان کر سکتا ہے کہ شنخ جلال الدین سیوطی مصری اپنی کثرت مصنفات کی وجہ سے ابن دقیق العید جیسے محقق روزگار سے سبقت لے جائیں گے؟!

بسااوقات دفتر تاریخ کی ورق گردانی ہے بھی اس کا پوراا نداز ہ لگانا مشکل ہوتا ہے، معاصرین، فیض یافتہ، اور چیثم دید کمالات کے مشاہدہ کرنے والوں کو جن علمی حقائق کا آکشاف ہوتا ہے، ان کے مؤلفات کے صفحات پڑھنے والوں کو پورااحساس بے حدمشکل ہے، پھر قدرت کا عجیب نظام ہے کہ علاء است اورار باب ولایت کے مزاج بھی استے مختلف ہیں کہ عقل نارسا جران رہتی ہے، کوئی وینی خدمت، تعلیم وارشاد، افادہ وافاضہ کے پیش نظر تالیف وتصنیف میں مشغول نظر آتا ہے، کوئی اصلاح وتر بیت کے حرص کی خاطر حلقہ صحبت واستفادہ کو وسیع کرنے کی فکر میں مصروف ہے۔ کوئی اللّٰد کا بندہ خمول بیندی وتواضع و شہرت سے نفرت کی بناء برگم نامی کو اپنا شیوہ امتیاز بنائے ہوئے ہے، نہ نظام قدرت کے عائبات کی انتہاء ہے، نہ کا کنات کی نیر میکوں کا شار ب

رتُبٌ تقصر الاماني حَسُرىٰ اللهِ مَا وَرائهن ورَاء

امام العصر حضرت شاہ صاحب کو بھی اللہ تعالیٰ نے ایک طرف علمی تبحر، محیرالا فکار جامعیت، حیرت افزاد قت نظر، فوق العادة حافظ، کتب بنی ومطالعہ کا عجیب شوق و ذوق عطا فرایا۔ دوسری طرف خمول بیندی، وجامت وشہرت سے نفرت اور تواضع و فروتیٰ کے کمالات سے سر فراز فرمایا۔ حضرت امام العصر کی بوری زندگی مطلعہ کتب میں گذری اور ساری زندگی مطلعہ کتب میں گذری اور ساری زندگی میں پھھ نہ چھ جو اہر ریز قلم سے نکلتے رہے، مشکلات و حقائق پریا دواشتیں لکھتے رہے اور علمی افکار و نظریات بھی قاممبند کرتے رہے، لیکن بھی مستقل تالیف و تصنیف کا شوق دامنگیر نہ ہوا۔ کاش! اگر حضرت کو اپنے علوم و معارف کے پیش نظر تصنیف و تالیف کا سوال حصہ بھی شوق ہوتا تو آئے جاملی دنیا کا دامن ان کے علوم و تحقیقات سے پر ہوتا۔ اور ان کے علمی دنیا کا دامن ان کے علوم و تحقیقات سے پر ہوتا۔ اور ان کے علمی دنیا کا دامن ان کے علوم و تحقیقات سے پر ہوتا۔ اور ان کی معرفت جو اہرات سے اہل علم مالا مال ہوتے۔ اور آئندہ کی نسلیں تیجے معنی میں ان کی معرفت درقہ روانی میں کوتا ہی نہیں کرتیں۔

رسرردان یا و ما الله قرآن کریم واحادیث و فقداسلای کے بعض مشکلات علم کلام کے مشکل تا ہم الحمد الله قرآن کریم واحادیث و فقداسلای کے بعض مشکلات علم کلام کے مشکل ترین مسائل، خلا فیات امت کے معرکۃ الا راء مسائل پراور عقائد محمد یہ کے امہات واصول پر چندا یے رسائل یا دگار چھوڑ گئے جن کی نظیر علمی ذخائر میں مشکل سے ملے گ۔ جم موضوع پر بھی قلم اٹھایا کیا مجال ہے کہ بعید سے بعید قل، دقیق سے دقیق مکتہ، عقلی و فتی کر مرحوم نے کوئی پہلوتشندرہ جائے دنیائے اسلام کے وسیع انظر محقق عالم شیخ محمد زاہد کوثری مرحوم نے

قاہرہ میں ایک دفعہ دوران ملاقات میں فرمایا کہ احادیث سے دقیق مسائل کے استباط میں شخ این ہما صاحب فنح القدیر کے بعد ایسا محدث وعالم امت میں نہیں گذر ااور فرمایا کہ یہ کوئی کم زمانہ نہیں۔ غالبًا موصوف کے الفاظ یہ تھے:

"لم يأت في الأمة بعد الشيخ ابن الهمام مثله في استثارة الابحاث النادرة من الاحاديث وليست هذه المدة بقصيرة اه". اور يرتيه ولى تقى كدكى موضوع پر جب كه تحرير فرمايا ايبامحسوس بوتا تقا كه شايد سارى زندگى اى ايك موضوع كى نذر بوئى ہے۔

ایک دفعه ۱۳۴۷ه میں مولانا حبیب الرحمٰن خاں صاحب شیروانی مرحوم حیدر آباد سے دیو بندتشریف لائے تھاس وقت مرحوم امور مذہبی کے صدر العدور کے عہدے یر فائز تھے۔ حفرت کی زیارت کے لیے قیام گاہ پرتشریف لائے۔حفرت ﷺ نے مشکلات القرآن كالمجهمة ذكره فرمايا اوربطور مثال سوره مزمل كى بهلي أينوں ميں علاء كوجوعلمي اشكال تعا اس کا ذکر فرما کراپی طرف سے ایک ایسی تفسیر بیان کر کے ایسی تحقیق کی کہوہ مشکل حل ہوجائے۔ شیروانی صاحب نے حیران ہوکر بے ساختہ فرمایا کہ حضرت بات بالکل صاف ہوگئ۔ ۱۳۴۸ھ کا واقعہ ہے کہ تشمیرے واپسی پر حضرت لا ہورایک دوروز کے لیے اترے۔ آسٹریلیا بلڈنگ میں قیام تھا، میزبان نے ڈاکٹر اقبال مرحوم کوبھی دعوت دی۔ ڈاکٹر صاحب کے سامنے حفرت شاہ صاحب نے بہت سے علمی جواہرات بیان فرمائے، ان میں ایک موضوع بیرتھا کہ امت میں سائنس وطبعیات میں جو جیرت آنگیز تر قیاں ہوئی ہیں انبياء يبهم السلام كے معجزات ميں ان كی نظيريں موجود ہيں اور انبياء كرام كے معجزات ميں بيہ چزیں قدرت نے اس لیے ظاہر کرائیں کہ یہ آئندہ امت کی ترقیات کے لیے تمہید ہوں۔ اور فرمایا که ''ضرب الخاتم'' میں اس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے راقم الحروف نے حضرت کی ایماء بریاد سے وہ شعر سنائے جن میں ایک شعر بیرتھا:

وقد قبل ان المعجزات تقدم الله المعجزات تقدم المعجزات تقدم المعجزات تقدم المعجزات تقدم المعجزات تقدم المعجز المراحم المعجز المراحم المعجز المراحم المعجز المراحم المعجز المراحم المعجز المراحم المعجز المعرض المعرض

بارہا یہ دیکھا گیا کہ کی مصنف نے بقصد تقریظ ککھوانے کوئی کتاب حفرت کے سامنے پیش اور ظاہر ہے کہ کی اہم موضوع پر کوئی محقق سنجیدہ اہل قلم یا معیاری مصنف علمی کتب خانوں کی اس فراوانی بیس کیا کسرباقی رکھے گا۔ لیکن دیکھا گیا کہ حفرت سرسری نظر بیس ان اصلاحات فرما کر بیش قیمت اضافہ بھی فرمادیا کرتے تھے جس سے مصنف جرت میں پڑجا تا تھا۔ افسوس کہ بیس اس مختصر مقالے میں اس کے نظائر پیش نہیں کرسکتا۔ راقم الحروف کی کتاب ''فحۃ العنبر'' میں اس کی پھھ مثالیس ملیس گی جو امام العصر کی حیات کے چند صفح اب اسے اٹھارہ ہیں برس قبل راقم کے قلم سے بطور نقش اول نکل چکے ہیں۔ اور اس جرت انگیز کمال پریہ کمال کہ جب تک کوئی شخص خود مسئلہ نہ دریا فت کرے اپنی طرف سے بھی سبقت نہ فرماتے تھے۔ در حقیقت اس جرت ناک علمی تبحر کے ساتھ یہ وقار وسکون اور علم کے اس متلاطم سمندر کے ساتھ یہ خاموثی امام العصر کی مستقل کر امت ہے۔ ویش ویوں اور علم کے اس متلاطم سمندر کے ساتھ یہ خاموثی امام العصر کی مستقل کر امت ہے۔ مخدوم ومحتر م مولانا سیرسلیمان صاحب ندوی مرحوم کا ایک بلیغ جملہ اس حقیقت کے جرے سے یوری نقاب کشائی کرتا ہے ، فرماتے ہیں:

مرحوم کی مثال ایک ایسے سمندر کی ہے جس کی اوپر کی سطح ساکن ہواور اندر کی گہرائیاں گرائیاں قدرموتیوں ہے معمور ہوں (معارف غالبًا جون۱۹۳۳ء) غرض کہ حضرت امام العصر کے باوجود اس محیر العقول جامعیت، تبحر، کثرت معلومات، وسعت مطالعه، حیرت ناک استضار وقوت حافظ کے شوق ہے بھی تالیف وتصنیف کا ارادہ نہیں فرمایا۔ اور امت کے دل میں بیز پر دی کہ کاش کی اہم کتا ہے حدیث پر کوئی خدمت یا دگار چھوڑ جاتے۔

حفرت مولانا بدر عالم صاحب نے ایک دفعہ عرض کیا کہ اگر جامع تر ندی وغیرہ پر کوئی شرح تالیف فرمادیے تو پس ماندگان کے لیے سرمایہ ہوتا، غصہ میں آ کرفرمانے لگے کہ ذندگی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کو پڑھا کر بیٹ پالا۔ کیا آپ چاہتے ہیں کہ مرنے کے بعد میری حدیث کی خدمت بکتی رہے۔ ہاں دینی اور پچھلمی شدید تقاضوں کی وجہ سے چندرسائل یا دگار چھوڑ گئے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ کومنظور تھا کہ ملمی و نیا پھونہ کے خوان کی علمی تحقیقات وخصوصیات سے مستفیدرہے، نیز ان کے تلا فدہ واصحاب کی

وساطت ہے بھی اچھا خاصا ان کے علمی کمالات کا ذخیرہ امت کے ہاتھ آیا۔ اس طرح یہ محقق یگا نہ عصر حاضر کا جامع الکمالات امام، دنیا میں علم کا آفاب و ماہتاب بن کر چکا، میر نے ناقص علم میں غیر منقسم بندوستان کی سرز مین میں جامعیت و تبحر کے اعتبار ہے ایک حضرت شاہ عبد العزیز و ہلوی اور ان کے بعد حضرت امام العصر تشمیری کی نظیر نہیں ملے گی۔ ہندوستان کے غیر مقلد حضرات کی چیرہ وستیوں سے تنگ آ کر بھی چندرسائل کی تالیف کی نوبت آئی۔ جن میں ''فاتحہ خلف الامام''،''رفع یدین'''مسئلہ وتر'' زیر بحث آئے ہیں۔ ضمنا اور بہت سے مسائل آ گئے ہیں۔ فتئہ قادیا نیت کی تر دید کے سلسلہ میں چند تالیفات ضمنا اور بہت سے مسائل آ گئے ہیں۔ فتئہ قادیا نیت کی تر دید کے سلسلہ میں چند تالیفات فرما چکے ہیں جن میں امت مجمد یہ کا قطعی عقیدہ ''ختم نبوت'' کی تحقیق ہوں آگئی ہے جودین کا مرکزی نقط ہے۔ اس طرح کفروایمان کا مدار جن امور پر ہے اس کی تحقیق واضح طور سے ہوگئی۔ حیات مسیح علیہ السلام کے عقیدہ کی تفصیلات بھی آگئی ہیں۔ اس طرح علم کلام کے چند مشکل ترین مسائل کا فیصلہ بھی فرما چکے ہیں۔

# حضرت امام العصر كى تاليفى خصوصيات

دوفيض البارئ كمقدمه م/ ٢١ يرراقم في لكها تفا:

ومنها انه كان عنى بحل المشكلات اكثر منه بتقرير الابحاث وتكرير الالفاظ.

ومنها انه كان يهمه اكثار المادة في الباب دون الاكثار في البانها وايضاحها .....ثم ان هذا الايجاز في اللفظ والغزارة في المادة اصبح له دابا في تدريسه وتاليفه وكان كما قال على رضى الله عنه مارأيت بليغاً قط الاوله في القول ايجاز وفي المعانى اطالة حكاه ابن الاثير الاديب في المثل السائر، وكأن رأيه ماكشف عنه ابن النديم في الفهر ست النفوس (اطال الله بقاء ك) تشرئب الى النتائج دون المقدمات وترتاح الى

الغرض المقصود دون التطويل في العبارات اهـ.

وبلغنى ان حكيم الأمة الشيخ التهانوى يقول ان جملة واحدة من كلام الشيخ ربما تحتاج في شرحها وايضاحها الى تاليف رسالة اهـ.

من جملہ حضرت شخ کی خصوصیات میں ہے یہ ہے کہ زیادہ تر اہتمام مشکلات کے حل کرنے پر فرماتے تھے۔ بحثوں کو پھیلانے اورالفاظ بار باراستعال کرنے پر زیادہ توجہ نہیں فرماتے تھے۔

نیزیہ کوشش فرماتے تھے کہ موضوع کے متعلق مادہ زیادہ پیش کیا جائے اس کی توشیح وتشریح کے زیادہ دریے نہیں ہوتے تھے، لفظوں میں اختصار اور معانی میں کثرت ان کی طبیعت وعادت بن گئی تھی، خواہ تذریس میں ہویا تالیف میں۔

حضرت علی فرماتے ہیں کہ میں نے جب کسی بلیغ کو دیکھا تو یہ دیکھا کہ الفاظ کے اختصار کے ساتھ معانی میں تفصیل کرتا ہے۔ ابن ندیم اپنی کتاب الفہر ست میں لکھتے ہیں: طبیعتیں نتائج کی منتظر رہتی ہیں نہ کہ مقدمات کی ، اور مقاصد سے خوش ہوتی ہیں نہ کہ صرف عبارت کی طوالت ہے۔

مجھے پہنچا ہے کہ حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی فرمایا کرتے تھے کہ بسا اوقات حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے ایک جملہ کی تشریح میں ایک رسالہ کی ضرورت پڑتی ہے۔
یتیسمة البیان مقدمه مشکلات القرآن ص/۸۳ میں اور نفحة العنبر ص-۱۵ میں راقم الحروف نے حضرت امام العصر کی تالیقی خصوصیات کو وضاحت وتفصیل سے بیان کیا ہے جس کا حاصل ہے ہے:

جامعیت و دقت نظر و سرعت انقال وجن و کثرت آمد کی بناء پر طبیعت اختصار کی عادی بن گئتھی۔ معلومات کی فراوانی کی وجہ سے خمنی مضامین کثرت سے ذکر فر مایا کرتے سے۔ حدیث کے لطا کف میں جب علم عربیت و بلاغت کے نکات کا بیان شروع ہوجا تا تھا تو الیامحسوس ہوتا تھا کہ علوم عربیت کی تحقیقات ہی شاید کتاب کے اصلی موضوع ہیں، بعید ترین وعمدہ ترین ما خذسے وہ نقول پیش فر مایا کرتے جن سے محققانہ شروحِ حدیث

کادامن بھی خالی ہوتا تھا۔ افسوس کہ اختصار کی وجہ سے اس کی مثالیں پیش نہیں کرسکتا۔

اس لیے عام نگاہیں ان کی گہرائیوں تک نہیں بہنچ سکتی تھیں اور بہشکل عام طبیعتیں لذت اندوز ہوتی تھیں، حضرت کے مختصر سے مختصر رسالے کے لیے بھی سارے علوم سے نہ صرف مناسبت بلکہ مہارت ان میں ضروری ہے، ان تصانیف کی صحیح قدروانی وہی عالم کرسکتا ہے کہ کسی موضوع میں اس کو مشکلات پیش آئی ہوں اور پورے متعلقات کی جھان بین کر چکا ہواور تشفی نہ ہوئی ہو، پھر حضرت امام العصر کی تالیف کاغور سے مطالعہ کی توفیق ہو اس وقت قدرشناسی وقدروانی کی نوبت آئے گی اور حقائق مطلوبہ کے چہرے سے پردے بنتے چلے جائیں گے۔خالی ذہن غیر مقلد شخص جس کو بھی کسی مشکل کی خلش ہی پیش نہ تنے جلے جائیں گے۔خالی ذہن غیر مقلد شخص جس کو بھی کسی مشکل کی خلش ہی پیش نہ تنہ کی ۔خطی مضامین وشگفتہ عبارت سے مانوس ہودہ بھی قدر نہیں کرسکتا۔

حضرت استاذمحتر ممولانا شبیراحمد صاحب عثانی مرحوم فرماتے سے کہ حضرت شاہ صاحب کی کتاب 'کشف الست عن صلاۃ الوتر '' کی قدراس وقت ہوئی کہاس سکے پرجتنا ذخیرہ صدیث کامل سکاسب کا مطالعہ کیا بھر رسالہ ندکورہ کواول سے آخر تک بار بار پڑھااس وقت اس کی صحیح قدر ہوئی۔اب بیس اس مخضر تہیدی مضمون کوامام سروق بن الاجدع التوفی ۱۲ ھے ایک تاریخی کلام پرختم کرتا ہوں جس کوامام تاریخ ابن سعد نے اپنی کتاب '' بلطبقات' میں ذکر کیا ہے ، طبقات ابن سعد (جلد/۲ صفحہ ۱۵۱) باسناد سے مسروق سے روایت ہے ، مسروق (کوفہ کے کبار تابعین میں سے ہیں ، مخضر مہیں یعنی عہد نبوت کو باچے ہیں ) فرماتے ہیں :

لقد جالست اصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فوجدتهم كالاخاذ فالاخاذ يروى الرجل، والاخاذ يروى الرجلين، والاخاذ يروى العشرة، والاخاذ يروى المائة، والاخاذ لو نزل به اهل الارض لا صدرهم فوجدت عبد الله بن مسعود من ذلك الاخاذ اهد.

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام کی مثال تالا بوں (حوضوں جیسی ہے) یعنی جمجھوٹا و بڑا تالا ب ایک آ دمی کی سیرانی کے لیے کافی ہوتا ہے، کوئی دو کے لیے کوئی دس کے لیے کوئی سوکے لیے اور بعض ایسے تالا ب ہیں اگر روئے زمین والے سب یہنے کے لیے کوئی سوکے لیے اور بعض ایسے تالا ب ہیں اگر روئے زمین والے سب یہنے کے لیے

آئیں توسب سیراب ہوجائیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعودی مثال اس تالاب کی ہے۔
راقم الحروف کہتا ہے کہ علائے امت کی مثال بھی یہی ہے، اور حضرت امام العصر شاہ
صاحب کی مثال عبداللہ بن سعود کی ہے کہ انکاو جود با جود پوری امت کی سیرانی کیلئے کافی تھا۔
اب ان تصانیف کی فہرت پیش کرتا ہوں جوحضرت اپنے قلم حقیقت رقم سے تالیف
فرما کیے ہیں۔

# امام *العصر* كى تصانيف

(١) عقيدة الاسلام في حياة عيسى عليه السلام

یہ کتاب ۲۲۰ صفحات پڑشمل ہے، عقیدہ حیات سے علیہ السلام کے بارے میں قرآن کریم کی کیا ہدایات ہیں، اس کی تفصیل ہے۔ اس میں احادیث کا استقصاء واستیفاء ہیں کیا گیا ہے، بقدر ضرورت ضمناً احادیث کا ذکر ہے اس لیے اس کا دوسرانام حیاة المسیح بمتن القرآن و الحدیث الصحیح ضمنی مسائل کی کئی تحقیقات آگئی ہیں۔

عقیدہ حدوث عالم، عقیدہ ختم نبوت، کنایہ حقیقت یا مجاز؟ ذو القرنین و یا جوج و ماجوج کی تحقیق، سد ذی القرنین کی تعیین وغیرہ وغیرہ ۔حضرت شیخ عثانی مرحوم فر مایا کرتے تھے کہ یہ کتاب شاہ صاحب کی سب کتابوں میں واضح ومفصل وشگفتہ ہے۔

(٢) تحية الاسلام في حياة عيسىٰ عليه السلام

یه کتاب ۱۵۰ صفحات کی ہے''عقیدۃ الاسلام'' کی تعلیقات اور اس پراضافات ہیں،ادب وبلاغت کی مجیب وغریب ضمنی تحقیقات آگئی ہیں۔

(٣)التصريح بما تواتر في نزول المسيح

نزول مسے علیہ السلام کے متعلق احادیث وآ ثار صحابہ کو اس میں بہت تفتیش و دیدہ ریزی سے جمع کیا گیا ہے، جن کی تعداد تقریباً سوتک پہنچ جاتی ہے۔مولا نامفتی محمد شفیع صاحب کا اس پرایک نفیس مقدمہ بھی ہے۔

اكفار الملحدين في ضروريات الدين  $(^{R})$ 

روشی استفیکا ایک بجیب وغریب رسالہ ہے، جس میں کفروایمان کی اصل حقیقت پردوشی و الی گئی ہے اور اصولی طور پر بحث کی گئی ہے کہ مدار ایمان کیا کیا امور بیں اور کن عقا کدوا ممال کے انکار سے کفرلازم آتا ہے اور کس قتم کے عقا کد میں تاویل کرنا بھی موجب کفر ہے۔

اس موضوع پر امت میں سب سے پہلے امام غزالی رحمہ اللہ نے قلم اٹھایا تھا۔ "فیصل التفرقہ بین الاسلام والزندقہ" ان کا رسالہ مصرو ہندوستان میں عرصہ ہوا کہ شائع ہو چکا ہے۔ اس رسالے کی عمرہ تحقیقات حضرت شخ نے چندسطروں میں نقل فرمائی ہیں، عصر حاضر میں یہ ایک اہم ترین دینی خدمت تھی وہ حضرت نے پوری فرمادی۔ اس پر عصر حاضر میں یہ ایک اہم ترین دینی خدمت تھی وہ حضرت نے پوری فرمادی۔ اس پر عصر حاضر میں یہ ایک اہم ترین دینی خدمت تھی وہ حضرت نے پوری فرمادی۔ اس پر عصر حاضر میں یہ ایک اہم ترین دینی خدمت تھی وہ حضرت نے پوری فرمادی۔ اس پر عصر حاضر میں یہ ایک اہم ترین دینی خدمت تھی وہ حضرت نے پوری فرمادی۔ اس پر

رے علائے دیو بند کی رائیں اس لیے لکھوا دی ہیں تا کہ اہل حق جماعت میں اس اہم ترین مسئلہ کوئی مسئلہ میں اختلاف باقی ندرہے۔

(۵) خاتم النبيين

ر عقیدہ '' فتم نبوت'' میں عجیب رسالہ ہے، جو ۹۲ صفحات پر پھیل گیا ہے، فاری زبان میں ہے، لیکن دقیق۔ حضرت کا خاص اسلوب علمی کمالات اور وہبی علوم کے نمونے پورے طور پر جلوہ آراہیں۔

۔ حضرت مولانا سیدسلیمان صاحب نے بھی ایک دفعہ ایک مکتوب میں تحریر فرمایا تھا کہ بہت دقیق ہے عام لوگ نہیں سمجھ سکتے۔

(٢) فصل الخطاب في مسئلة ام الكتاب

مسئلہ 'فاتحہ خلف الامام' جوعہد صحابہ سے لے کرآج تک معرکۃ الآراء موضوع رہا ہے۔ اس پر ۲ اصفحات کا محققانہ رسالہ ہے۔ حدیث عبادہ بروایت محمد بن اسحاق کی عجیب وغریب تحقیق کی گئی، بردی تدقیق کے ساتھ اس اہم موضوع کا حق ادا کردیا گیا ہے لفظ فصاعداً کی تحقیق میں ۱۲ سااصفحات پر شمنل دقیق ترین ضمون آگیا ہے، یہ ضمون چول فصاعداً کی تحقیق میں ۱۲ سااصفحات پر شمنل دقیق ترین ضمون آگیا ہے، یہ ضمون چول کہ عام دسترس سے بالکل باہر تھا راقم الحروف نے اپنی کتاب معارف السنن شرح ترندی (مخطوط) میں اس کی جدید اسلوب عصری سے تحلیل تشریح کی ہے، اور شکفت عربی میں اس کی تسہیل کی کوشش کی ہے۔

حضرت مولا ناشبیراحم صاحب عثانی مرحوم کوڈ ابھیل میں جب بیمضمون سنایا تو نہایت مظوظ ہوئے، اور بے ساختہ فرمایا کہ تن تعالی جزائے خیر عطا فرمائے، کہ اس مشکل ترین دقتی و عامض مضمون کی ایسی افصاح کی کہ شاید مقد ورمیں اس سے زیادہ ممکن نہیں ہے۔ دقتی و عامض محاب فی فاتحہ الکتاب (۷) خاتمہ الحطاب فی فاتحہ الکتاب

مسئلہ ''فاتحہ خلف الامام' پر فاری زبان میں لطیف رسالہ ہے، بلا مراجعت کتاب دوروز میں محرم ۱۳۲۰ ھیں تالیف فرمایا ہے۔ دوروز میں ۱۳۲۶ ھیں تالیف فرمایا ہے۔ حضرت مولانا شخ الہند رحمہ اللہ کی اس پر تقریظ بھی ہے حضرت شخ نے دقت نظر کی خوب داددی ہے۔

(٨) نيل الفرقدين في مسئلة رفع اليدين

اله اصفحات پر شمل ہے، مسکد خلافیہ نماز میں رکوع سے پہلے اور بعد میں ہاتھوں کو اللہ کے موضوع پر نہایت عجیب انداز میں تحقیق فرمائی ہے، اور نہایت انصاف سے محققانہ انداز میں بیٹا ہوں کے موضوع پر نہایت فرمایا ہے کہ اس مسکلہ میں اختلاف عہد صحابہ سے ہے اور اس میں اولویت کا اختلاف ہمیں خمنی طور پر بہت نفیس مباحث آگئے ہیں۔

(٩) بسط اليدين لنيل الفرقدين

سابق الذكر موضوع پر ۱۳ صفح كارساله ب، به رساله سابق "نیل الفرقدین" كا شكله به اس موضوع پر قد ماء محدثین سے لے كرمتاخ بن اور عصر حاضر تک بهت پچھ فامه فرسائی ہو چکی ہے، اس موضوع پر قد ماء محدثین سے لے كرمتا فرين اور عصر حاضر تک بهت پچھ فامه فرسائی ہو چکی ہے۔ اس پائمال موضوع پر ایسے محققانه اسلوب میں جدید استدلالات وقیق استباطات پیش كرنا به حضرت شاه صاحب بی كا حصه ہے۔ اشخ الامام محمد البی حنیفة من الاكاذیب "ص/۸ ۸ میں رقم طراز ہیں:

وهذا البحث اى رفع اليدين طويل الذيل الفت فيه كتب خاصة من الجانبين ومن احسن ما الف في هذا الباب نيل الفرقدين وبسط

اليدين كلا هما لمولانا العلامة الحبر البحر محمد انورشاه الكشميرى وهو جمع في كتابه لب اللباب فشفى و كفي اهـ.

رفع یدین کے موضوع پر جانبین سے مخصوص کتابیں کھی گئی ہیں، لیکن اس موضوع پر بہترین کے موضوع پر جانبین سے مخصوص کتابیں گئی ہیں، لیکن اس موضوع پر بہترین کتابیں علامہ حبر و بحرمولا نامحمد انور شاہ الکشمیری کی دو کتابیں ہیں نیل الفرقدین وبسط الیدین جن میں سارالب لباب آگیا ہے اور بیشا فی و کافی ہیں۔

يدين ن ماروب باب المحققين بي كريكته بين-در حقيقت صحيح قدر داني السيم محققين بي كريكته بين-

(١٠) كشف الستر عن صلاة الوتر

مسئلہ' ور''کے بارے میں امت میں جواختلافات چلے آئے ہیں، کل خلافیات سولہ سترہ تک پہنچ جاتے ہیں ان میں جو مشکل ترین وجوہ ہیں ان کی الیی تحقیق وفیصلہ کن تدقیق فرمائی ہے کہ کسی منصف مزاج کو مجال انکار نہیں رہتا۔ رسالہ ۹۸ صفحوں میں تمام ہوا۔ دوسرے ایڈیشن میں بمقد ارایک ثلث تعلیقات کا اضافہ فرمایا ہے، مسئلہ آمین بالجبر، وضع الیدین علی الصدر وغیرہ سائل کی شفی کن تحقیق فرمائی گئی ہے، شروع میں خطبہ کے بعد ایک فصیح و بلیغ عربی کا قصیدہ جونہایت ہی مؤثر اور رقت انگیز ہے، ہر حیثیت سے قابل دید ہے۔

### (١١) ضرب الخاتم على حدوث العالم

'' حدوث عالم' علم كلام وفلفه كا معركة الآراء موضوع به متكلمين فلاسفه اسلام في سيرحاصل بحثيل كا بيل مستقل رسائل كا موضوع بحث ربا ہے۔ شخ جلال الدين دوانی في سيرحاصل بحثيل كي بيل مستقل رسائل كا موضوع بحث ربا ہے، حضرت شخ رحمه الله في اس سنگلاخ وادى ميں قدم ركھا ہے اور البہيات وطبيعيات اور قديم وجديد فلفه كى روسے اتى كثر ت سے دلائل و برابين قائم كيے بيل كه عقل جران رہ جاتی ہے، اور''حدوثِ عالم' كا مسئله خصرف يقينى بلكه بديمى بن جاتا ہے ليكن افسوس كه حضرت في ان برابين ودلائل و شوابد كو چارسوشع ميں منظوم بيش كيا ہے ظاہر ہے كہ شعر كا دامن تفصيلات سے خالى رہتا ہے، الكن اس كے ايضاح وطل كے ليے بزاروں حوالے كتب متعلقہ كے دے ديے گئے جن ليكن اس كے ايضاح وطل كے ليے بزاروں حوالے كتب متعلقہ كے دے ديے گئے جن ميں صدر شيرازى كى ''اسفارار بع' فريد وجدى ، و بستانى كى دائرة المعارف خصوصيت ركھتى

ہیں راقم الحروف نے حضرت کے حکم سے متعلقہ حوالہ جات تقریباً ایک سوصفحات میں بردی عرق ریزی سے جمع کیے تھے جس سے حفرت بے حدمسر ورتھے، اور میری اس ناچیز خدمت کوایک دفعه مولا نا حبیب الرحمٰن خال شیروانی کے سامنے بہت سراہاتھا، فر ماتے تھے كەاصل موضوع تو "ا ثبات بارى" تھا۔ ليكن عنوان ميں ايك قتم كى شناعت تھى، اس ليے ''حدوث عالم'' کاعنوان تجویز کیا۔اور آخر میں دونوں کامفا دایک نکلتا ہے۔

## (۱۲) مرقاة الطارم لحدوث العالم

سابق الذكرموضوع پر٦٢ صفحات ميں رسالہ ہے، رسالہ كياہے دريا كوزے ميں بند کردیا ہے۔اس رسالے میں ادلہ وبراہین کےاستقصاء کاارادہ نہیں فرمایا بلکہ بیر''ضرب الخاتم'' کے لیے مقد مات وتشر تک کا کا م دیتا ہے۔نظائر وشواہدموضوع پراتنے پیش کیے ہیں کے عقلی برہان سے پہلے ذوق ووجدان فیصلہ کر لیتا ہے، ترکی کے سابق شیخ الاسلام مصطفیٰ مبری جوقا ہرہ میں جلا وطنی کے بعد مقیم تھے اور رد ما دبین ود ہربین میں نہایت ہی تخصص جليل القدر عالم تھے، ترکی وعربی میں اس موضوع پر متعدد کتا بیں تالیف فر ما چ*کے تھ*۔ ے۳۵ همطابق ۱۹۳۸ء میں بیرسالہ ان کوراقم الحروف نے دیاتھا، مطالعہ فرمانے کے بعد اتنے متأثر ہوئے اور فر مایا کہ میں نہیں جانتا تھا کہ فلسفہ و کلام کے دقائق کا اس انداز ہے بمجھنے والا اب بھی کوئی دنیا میں زندہ ہے، اور پھر فر مایا:

"انى افضل هذه الوريقات على جميع المادة الذاخرة في هذا

الموضوع واني افضلها على هذا الاسفار الاربعة للصدر الشيرازي.

یعنی جتنا کچھا ج تک اس موضوع پر لکھاجا چکا ہے اس رسالہ کواس سب پر ترجیح دیتا ہوں۔اور بیاسفارار بعہ(ان کےسامنے رکھی ہوئی تھی) اتنی بڑی کتاب پراس رسالہ کوتر جیج دیتا ہوں وہ اس وقت ''القول الفیصل'' کے نام سے ردد ہریین ایک مبسوط کتاب تالیف فرمار ہے تھ،اس میں اس رسالہ سے بہت نقول لیے اور اس کتاب میں اس رسالہ کی بڑی تعریف کی۔ ایک حصه اس کاطبع ہو چکا ہے، نہ معلوم بیرعبارت اس حصہ میں آگئی یانہیں،ضمنا اس ر الدمیں کلام وتصوف اور الہمیات وطبیعیات کے بہت سے حقائق کا فیصلہ فرمایا گیا ہے۔

#### (١٣) ازالة الرين في الذب عن قرة العينين

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی کی مشہور کتاب قسر۔ قالعینین فی تفضیل الشیخین کا حیر آباد دکن میں کی شیعی مزاج عالم نے روکھاتھا۔ حضرت امام العصر نے شاہ دہلوی کی تائید میں اس کی تر دید کھی۔ نہایت عمرہ کتاب ہے ١٩٦ صفحات میں پھیل گئی ہے، اس میں قال المولی المؤلف کہ کر شاہ دہلوی کی عبارت نقل فرماتے ہیں۔ قال المعترض سے تر دید کرنے والے کی عبارت اور اقول سے اس کی تر دید فرماتے ہیں۔ اس کتاب کا ایک نیخہ جھے شمیر میں ملا تھا ابتداء سے ۸ صفحے غائب ہیں اس لیے نام جھے معلوم نہ ہوسکا، اور سوئے اتفاق سے حضرت شاہ تر چھے کی نوبت ندآئی ''ازلمۃ الرین''میرا تجویز شدہ نام برائے نام ہے۔ شخ سے بوچھے کی نوبت ندآئی ''ازلمۃ الرین''میرا تجویز شدہ نام برائے نام ہے۔

(۱۴)سهم الغيب في كبد اهل الريب

ہندوستان کی سرزمین میں جہاں بدشمتی سے بہت سے بدعات اور عقا ئد شرکیہ بعض سادہ لوح مسلمانوں میں رائج ہوگئے ہیں۔

ایک ان میں ہے ''علم غیب' کا عقیدہ اور احمد رضا خال صاحب بریلوی اور ان کے اتباع نے اس کوعلمی رنگ میں پیش کیا، اور ایک عرصہ تک ہندوستان میں بیموضوع بحث رہا ہے ایک شخص بریلوی نے اس میں ایک رسالہ کھا اور اہل حق کے مسلک کے خلاف ایپ نامہ ممل اور نامہ قرطاس کوسیاہ کیا۔ اور اپنا نام عبد الحمید وہلوی ظاہر کیا، حضرت شخ کا قیام اس زمانہ میں وہلی میں تھا، آپ نے جواب ترکی برترکی عبد الحمید کے نام سے منسوب قیام اس کا جواب شائع فرمایا۔ رسالہ کے آخر میں حضرت مولا نارشید احمد گنگوہی اور حضرت مولا نا شید احمد گنگوہی اور حضرت مولا نا شید احمد گنگوہی اور حضرت مولا نا شید احمد گنگوہی اور حضرت مولا ناشید احمد گنگوہی اور حضرت مولا ناشید احمد گنگوہی اور حضرت مولا ناشید احمد گنگوہی اور حضرت مولا ناشیخ البند مولا نامحمود الحسن و یوبندی رحم ما اللہ کے مناقب میں عربی میں ایک قصیدہ ہے رسالہ کی زبان حضرت شیخ کے عام تصنیفی نداق کے خلاف اردو ہے۔

یہ چودہ تصانیف تو امام الحصر شاہ صاحب کی وہ ہیں جو کہ اپنے قلم سے تالیف فرما ہے ہیں۔

ا ما م العصر حضرت شاہ صاحب کی دوسری قشم کی مصنفات دوسری قتم کی وہ تصنیفات ہیں کہ آپ کی یاد داشتوں سے مرتب کی گئی ہیں، اس کا

# ز کر کرنا بھی میرے خیال میں ضروری ہے۔

(١)مشكلات القرآن

قرآن کریم کی جن آیات کومشکل خیال فر مایا تھا، خواہ وہ اشکال تاریخی اعتبار ہویا کائی حیثیت ہے، سائنس کی رو ہے ہویا کی عقلی پہلو ہے، یاعلوم عربیت و بلاغت کی جہت ہوان پر یا دواشت مرتب فر مائی تھی، اگر کہیں اس پرعمہ ہ بحث کی تئی ہے، اس کوقل فر مایا، یاحوالہ دیا اور نہیں تو خود غور و فکر کے بعد جو حل سانح ہوا تحریر میں لایا گیا۔ یہ یا دواشت بہ مشکل مسووات مختلف اوراق میں موجودتھی، مجلس علمی ڈ ابھیل نے مرتب کر کے اسے شائع کیا، اورراقم الحروف نے مجلس علمی کی خواہش پر ''یتیمیة البیان ''کے نام ہے ۸ مسفح کا اس کا مبسوط مقدمہ بکھا ہے۔ اصل کتاب کہ ۲ صفحات پرختم ہوئی۔ قرآنی علوم اور قرآنی معارف کا نبایت بیش قیمت گنجینہ ہے، اگر جدید اسلوب سے اس کو پھیلایا گیا تو ایک ہزار معاون ہوا کہ قرآن کریم کے متعلق پھاور معادت بی کہیں جا کریہ کتاب ختم ہوگی، بعد میں معلوم ہوا کہ قرآن کریم کے متعلق پھاور معودات بھی نکل آئے تھے، جن کی زیور طبع ہے آراستہ ہونے کی نوبت ابھی نہیں آئی۔

(٢) خزينة الاسرار

یہ ایک رسالہ ہے جس میں پچھاور ادوادعیہ پچھ مجر بات واذکار وغیرہ جمع کیے گئے ہے،
میں، یہ سب علامہ دمیری کی کتاب ''حیاۃ الحیوان' کے اقتباسات ہیں، کہیں کہیں حضرت شاوصا حب کی طرف ہے اضافات بھی ہیں، یہ رسالہ حضرت کے قد می مسودات جو کشمیر میں مصان میں دستیاب ہواتھا، مجلس علمی ڈانھیل نے اس نام سے شائع کیا۔

(٣) فيض البارى بشرح صحيح البخارى

یہ حضرت شاہ صاحب کے درس سیح بخاری کی الملائی شرح ہے جس کو حضرت مولا تابدر عالم صاحب میرشی مباجر مدینہ نے کئی سال کی محنت وعرق ریزی کے بعد ضیح و بلیغ عربی زبان میں مرتب کیا ہے، یہ حضرت امام احصر کے علوم و کمالات کی مجی تصویر پیش کرتی ہے، جہاں حافظ شیخ الاسلام بدرالدین عینی اور قاضی القصناة حافظ ابن حجر عسقلانی جیسے بلند پایہ محققین شارصین عاجز آ مجیے جیں وہاں شیخ کے خصائص و کمالات جلوہ آ را نظر آ نمیں گے،

زیادہ تر اعتناا نہی معارف حدیث کا کیا گیا۔ جہاں شارعین ساکت نظر آتے ہیں، حضرت شخ کے آخری عمر کے مجرب علوم واذواق خصوصی احساسات وعلمی خصوصیات، دفت نظر و تحقیق معیار کے نمو نے اہل علم ویاران نکتہ دال کے لیے صلائے عام دے رہے ہیں۔ یہ چار شخیم جلد کا بحر بیکراں مصر میں آب وتاب سے شائع ہوا ہے۔ قر آن وحدیث فلسفہ وکلام ومعانی وبلاغت وغیرہ کے نہایت بیش بہاا بحاث سے مالا مال ہے۔ (اس پرراقم الحروف اور حضرت جامع و مرتب کے قلم سے دومبسوط مقد ہے ہیں جو ۱۸ صفحات پر مشتل ہیں) عام عبارت نہایت شگفتہ سلیس ہے۔ بعض بعض مقامات میں خاصی ادبی لطافت ہے۔

#### $(^{\prime\prime})$ العرف الشذى بشرح جامع الترمذى

یہ حضرت شاہ صاحب کی درس جامع تر ندی کی املائی شرح ہے، جس کو جناب مولانا محمد چراغ صاحب ساکن گرات نے بوقت درس قلم بند کیا ہے، اور زیور طبع سے آراستہ ہو چکی ہے۔ اور اس کا دوسراایڈیشن بھی شائع ہوا ہے، جامع تر ندی کے مشکلات احادیث احکام پر محققانہ کلام ہر موضوع پرعمدہ ترین کبار امت کے نقول اور حضرت کی خصوصی تحقیقات کا ذخیرہ ہے۔ طلبۂ حدیث اور اساتذ کہ حدیث پرعموماً اور جامع تر ندی کے پڑھانے والوں پرخصوصاً اس کتاب کا بڑا احسان ہے۔

#### (۵) انوار المحمود في شرح سنن ابي داؤد

یسنن ابی داؤد کے درس کی املائی تقریر وشرح ہے جس کومولانا محمصدیق صاحب نجیب آبادی مرحوم نے جمع کر کے شائع کیا ہے، کل دوجلدوں میں ہے مرتب وجامع نے بہت سی کتابوں کی اصلی نقول کو مراجعت کر کے لفظ بلفظ درج کردیا ہے، کتاب کے تشمیہ میں حضرت شاہ صاحب اوران کے شیخ حضرت شیخ الہند کے نام کی تامیح کی گئی ہے۔

### (Y) صحيح المسلم كاالماكى شرح

سنا ہے کہ ہمارے محترم دوست فاضل گرامی جناب مولانا مناظر احسن صاحب گیلانی نے صحیح مسلم کے درس کی تقریر قلم بند فرمائی تھی، بیاب تک نہ طبع ہوئی، نہ راقم الحروف کود کیھنے کاشرف حاصل ہواہے۔

(۷) حاشیه سنن ابن ماجه

جناب محترم مولانا سیدمحمدا در لیس صاحب سکروڈوی سے سناتھا کہ آپ نے سنن ابن اجہ پر کتاب کے حواثی و ہوامش پر تعلیقات اپنے قلم سے کھی تھیں، راقم الحروف کواس کو رکھنے کا اتفاق نہیں ہوا۔

یوں تو حضرت نے جن کتابوں پر تعلیقات لکھی ہیں،اگر استقصاء کیا جائے تو متعدد کنا ہیں نکل آئیں گی۔

''الاشاوالنظائز''جوابن نجیم کی فقہ میں مشہور کتاب ہے،اس پر تعلیقات حضرت کے نلم سے خود میں نے کشمیر میں دیکھی ہیں۔

سے دریں سے بہونمایاں بیک کے پہلونمایاں بیک ہوئیں جن سے حضرت امام العصر کے کمالات کے پچھ پہلونمایاں بوکتے ہیں۔ کتاب کی بوری حقیقت اس وقت منکشف ہوتی کہ کتاب کے مضامین یا نصوصیات کاواضح تعارف کرا تا اور جن مشکل ابحاث میں حضرت کے کمالات نظر آ رہے ہیں ان کی تفصیل سے آئیں، لیکن ظاہر ہے کہ یہ کی مقالے کے لیے موزوں نہیں تفصیلی بنرہ اور علوم ومعارف کے نمو نے بیش کرنے کے لیے ایک متقل تالیف کی ضرورت ہے بنرہ اور علوم ومعارف کے نمو نے بیش کرنے کے لیے ایک متقل تالیف کی ضرورت ہے راقم الحروف کی کتاب 'نف حة العنبر ''جو حضرت کی حیات طیبہ کے چند صفحے ہیں راقم الحروف کی کتاب 'نف حة العنبر ''جو حضرت کی حیات طیبہ کے چند صفحے ہیں ال میں پچھ تفصیلات ناظرین کو ہاتھ آئیں گی، تالیفات کے متعلق جو پچھ وہاں لکھا ہے اس

گاتشرت بی کی جائے تو اس مقالہ ہے کہیں زیادہ ہوگا۔ اس وقت بہت عجلت اور ارتجال میں چنرطریں لکھنے کی تو فیق ہوئی۔ حضرت امام العصر کے کمالات کا کوئی گوشہ بھی لیا جائے تو تفصیل کے لیے داستان کی ضرورت ہے اور جی جا ہتا ہے کہم اپنی جولا نیاں دکھلا تارہے۔ مدحتک جہدی بالذی انت اہلہ ﷺ فَقَصَّرَ عمّا صالح فیک من جہدی

میں نے جاہا کہ جس تعریف کے متحق ہیں اتن تعریف کرسکوں کیکن میری کوشش اکام رہی۔

فما كل مافيه من الخير قلته ﷺ ولا كل ما فيه يقول الذي بعدى جوكمالات ان مين بين نه مين كهر كاورنه مير عابداً في والا كهر سكاد

# نورالانورالاستاذالامام السير محمد انورشاه الشميرى نورالته ضريحه

النصر والعساور المجرطیب صاحب مظلرالعالی مہتم وارالعساور ایوب کر السحمد الله وسلام علی عبادہ المذین اصطفی وارلعلوم و یوبند نے اپنی نوے سالہ زندگی میں علم وضل کے ایسے ایسے رجال پیدا کیے ہیں کہ ان آخری صدیوں میں دور دور تک تاریخ ان کی مثال پیش کرنے سے عاجز نظر آتی ہے۔ ہرایک اپ فن ، کردار، سیرت اور بلند ذوقی کے لحاظ سے اپنی مثال آپ ہی تھا۔ جو حضرات نصف صدی پیشتر گذر کی سیرت اور بلند ذوقی کے لحاظ سے اپنی مثال آپ ہی تھا۔ جو حضرات نصف صدی پیشتر گذر کے ہیں ان سے شایدی دنیا واقف نہ ہو، اور ممکن ہے کہ تعارف کرانے کے باوجودوہ ان سے متعارف نہ ہو سکے۔ لیکن ماضی قریب کے مشاہیر دیو بندگی ایک بردی جماعت ہے جو اپنی شہرة العامہ کے لحاظ سے متاح تعارف نہیں ، ان کے علم و سیرت کی مثالیں بھی دور دور تک نہیں ملتیں۔

حضرت شخ المبند مولا نامحود حسن قدس سره، حضرت مولا نااحمد حسن محدث امروی ، عصرت محلی الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوی ، حضرت مولا نا عبدالحق مفسر حقائی ، حضرت مولا نا عبید الله سندهی ، حضرت مولا نا حمد مدنی ، حضرت مولا نا شبیر احمد عثانی وغیره مولا نا عبید الله سندهی ، حضرت مولا نا شبیر احمد عثانی وغیره حضرات این شبیره آ فاق علم وضل اور کرداروسیرت کے لحاظ سے عزت وشہرت کی او نجی سلح پر پہنچ ہیں۔ قلم وزبان انھیں عام طور پر جانتے بہجانتے ہیں ، پھرالی تعداد کی تو کوئی شار ہی نہیں جومشاہیر میں نہیں ، لیکن اپنی مضبوط علمی واخلاقی سیرت کے ساتھ وہ زمینوں سے نادہ آ سانوں میں مشہور ہیں۔ اور وہاں اچھے القاب سے یاد کیے جاتے ہیں ، اور زمین کے کتنے ہی خطوں کے ایمانوں کونبھائے ہوئے ہیں۔

بہر حال دارالعلوم دیو بندایک شجر ہ طیبہ ہے، جس کے خوش ذا نقہ اور خوشبو دار پھل کھول سے دنیائے اسلام کا دل و د ماغ معطراور پر کیف بنا ہوا ہے، اوراس آخری صدی میں

اں کی جماعت مجموعی حیثیت سے آتھی تو اس نے مجددانہ اور اسلامی علم وعمل کوغیر اسلامی اثرات کی آمیز شوں اور شرک وبدعات کے لوث سے پاک کر کے نکھار دیا اور سقر اکر کے دنیا کے آگے رکھ دیا۔

دیوبندگی ان آفتاب و ماہتاب ہستیوں میں نہایت تیز اور شفاف روشی کا ایک جلیل المرتبت ستارہ حضرت الاستاذ علامہ دہر فرید عصر حافظ الدنیا محدثِ وقت مولا ناالسید محمد انور شاہ کشمیری صدر المدرسین دارالعلوم دیوبندگی مبارک ہستی بھی ہے جومجموعی حیثیت سے آیت من آیات اللہ اور اپنے غیر معمولی علم وضل کے لحاظ سے دین کا ایک روشن منارہ تھے۔ اور آپ کی ذات بلامبالغہ عالم جلیل، فاضل نبیل، تقی وفتی ، محدث مفسر و شکلم، ادیب وشاعر، صوفی صافی اور فافی فی النہ ذات تھی۔

ليس على الله بمستنكر 🍪 ان يجمع العالم في واحد

آپ ۱۳۱۰ ه میں داخل ہوئے جب کہ مثنی فضل حق صاحب دیوبندی کا دور اہتمام قاادر ۱۳۱۴ ه میں تمام علوم وفنون کی تحکیل سے فارغ ہوکر جب کہ حضرت مولانا محمر احمہ صاحبؓ کا زماندا ہتمام تھا، یہاں سے واپس ہوئے، چند سال مدرسدا مینیہ میں مند درس پر متمکن رہے اور وہاں سے اپنے وطن کشمیر تشریف لے گئے، وہاں سے بہ نیت ہجرت حجاز مقد س کے قصد سے روانہ ہوئے۔ دیوبند میں اپنے اسا تذہ وشیوخ سے ملنے کے لیے اترے۔

آپ کے شیوخ واسا تذہ نے جوآپ کے جوہروں کوجانے اور پہچانے ہوئے تھے یہ کیمتے ہوئے تھے یہ کیمتے ہوئے کہ دارالعلوم کی مند درس کے شایان شان بیا لیک ہستی ہے جے دارالعلوم نے گویا اپنے ہی لیے پیدا کیا ہے، آپ کو دیو بندروک لیا اور آپ نے بھی غایت تواضع داکسارنفس سے اپنے اسا تذہ کی بات او نجی رکھتے ہوئے قیام دیو بندکا ارادہ فر مالیا۔

حفرت ممروح کے تھہرانے سے ابتدائی منصوبہ اور مقصد بیتھا کہ ترندی اور بخاری کی شرح حضرت ممدوح سے کھوائی جائے ، لیکن عملاً بیہ معاملہ آ گے نہیں بڑھا، جس کی وجوہ نامعلوم ہیں، شاید بیہوں کہ درس کی مصروفیات بڑھ کئیں ۔ واللّٰداعلم۔

بهر حال آب نے با تمثال اکابر دارالعلوم میں درس شروع فرمادیا، البتہ غلبہ زمد

وقناعت سے مشاہرہ لینے پر راضی نہ ہوئے ، اور لوجہ اللہ کام شروع کر دیا۔ اس اصرار پر ان کے اکابر نے بھی سکوت رضا سے کام لیا۔ اور تنخواہ کامسکلہ کلیۂ انہی کی مرضی پر چھوڑ دیا۔ لیکن حضرت والد ما جدمولا نا حافظ محمد احمد صاحب ؓ نے اس کے بعد بیہ گوارہ نہیں کیا کہ طعام وضروریات ِ طعام کے مصارف خود ان کے سرڈالے جا کیں، اور فرمایا کہ اگر مدرسہ سے حضرت ممدوح لیمانہیں جا ہے تو ان کے سرمیں ڈالنانہیں جا ہتا۔

تیسری متعین صورت یہ ہے کہ کھانا میر ہے ساتھ کھا ئیں، اسے حضرت ممدوح نے منظور فر مالیا۔اوراس طرح تقریباً دس برس تک بیصورت قائم رہی۔حضرت والد ما جدعلیہ الرحمہ نے بھی اپنی معروف آبائی اور روایتی مہمان نوازی سے آپ کوشل اپنے اہلیت کے سمجھااور نہایت انشراح وانبساط کے ساتھ بید دور پورا ہوا۔

اس دور میں حضرت مولا ناعبیدالله سندهی کوبھی حضرت شیخ الهنداور حضرت والد ماجد ّ نے یا دفر مایا اور قیام دیو بند پرمجبور کیا، ممروح بھی یہاں رک گئے اور وہ بھی اس پوری مدت میں حضرت والد ما جد ہی کے مہمان رہے۔ یہ دستر خوان بظاہر کھانے کا دستر خوان ہوتا تفالیکن حقیقتًا اہل علم ونضل کی ایک یا کیز مجلس ہوتی تھی ، جس میں حضرت والد ما جدٌ حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن صاحبٌ، حضرت مولا نا انورشاه صاحبٌ، مولا ناعبیدالله سندهیٌّ اور ا كثر وبيشتر حضرت مولا ناشبيراحمه صاحب عثانيٌ اورمتعدد دوسرے ا كابراسا تذ 6 دارالعلوم شریک رہتے تھے۔علمی مسائل میں مکالمے ہوتے ،بحثیں ہوتیں معارف وحقا کُق کھلتے اور خصوصیت سے حضرت شاہ صاحب اور مولانا سندھی مختلف علوم وفنون کے کافی دلچیپ مباحث چھیرتے۔اورآ خرکار بزرگان مجلس کی طرف سے بھی مزاحی رنگ میں اور بھی سنجیدہ اورمتین رنگ میں فیلے اور مرکا لمے سنائے جاتے۔ حاضر الوقت خدام وطلبہ کوشاید درس وتدريس كى لائن سے برسهابرس ميں وہ تحقيقات ہاتھ نہ لگ سكتی تھيں جواس صلقه طعام ميں یکی ایکائی اک دم مل جاتی تھیں، ان دونوں بزرگوں میں حاضر الوقت اکابر کے کمال ادب واحترام کےساتھ سلسلۂ مسائل حق گوئی میں بھی کوئی ادنیٰ اضمحلال یا تہاون پیدانہ ہوتا تھا، اور ہرایک کےخلا ف برملااور بہت صاف ریمارک کرتا۔ اس طرح کھانے پینے کا بید دسترخوان مائد ۂ علم وفضل بن جاتا، اوراس دسترخوان پر صرف بدنی غذا ہی جمع نہ ہوتی تھی، بلکہ روحانی غذا ؤں کے قتم قتم کے الوان جمع ہوجاتے تھے اور دسترخوان اس شعر کا مصداق بن جاتا۔

بہارِ عالم سنش دل وجاہ تازہ میدارد ہی برنگ اصحاب صورت رابہ بوار باب معنی را حضرت شاہ صاحب میں غذا کے بارہ میں لطافت تھی مگر شوقینی نہ تھی۔ غذاؤں کے تنوع اور کھانے کے الوان کی طرف طبیعت جھکی ہوئی نہ تھی، جومل گیا کھا لیا جوآ گیا شکر ورضاء سے اسے قبول کرلیا۔ میری جدہ محتر مدرحمۃ اللہ علیہا (جن کی مہمان نوازی اپنے دور میں میں مشہورتھی، اور خود حضرت نانوتو کی قدس سرہ نے بھی اس بارہ میں میہ کہ شہادت دی تھی کہ '' ہماری مہمان نوازی تو احمد کی والدہ کی بدولت ہے''۔

میری معرفت به کها کردیا سے میری معرفت به کها کر جیجتیں که حضرت کھی تو اپنے کی مرغوب کھانے کی فرمائش کردیا سیجے ، تو متاثر اندلب ولہجہ سے جواب دیتے کہ میری طرف سے سلام گذارش سیجئے اور میر عرض سیجئے کہ '' دستر خوان پر ہمہ نعمت موجود ہوتے میری طرف سے سلام گذارش سیجئے اور میر عرض سیجئے کہ '' دستر خوان پر ہمہ نعمت موجود ہوتے ہوئے میں کا ہے کی فرمائش کروں ، مجھے تو ڈر ہے کہ کہیں جنت کی نعمتیں میں تو نہیں تمام کی جارہی ہیں''۔

قیام دیوبندگی بیصورت قائم ہوجانے پر حضرت شاہ صاحب نے باشارہ اکابر درس ورت کی مستقل سلسلہ جاری تو فرمادیا۔لیکن ہجرت کی پاک نیت سے دست بردار نہ ہوئے ، اور برابر حاضری حرم نبوی وحرم الہی کا جذبہ آپ کو دیوبند چھوڑنے کی طرف مائل کرتار ہتا تھا جس کا اظہار وقاً فو قاً ہوتا ، اور بیا کابر بلطا نف تعبیرا سے ٹلاتے جاتے۔ لیکن خطرہ انھیں بھی رہتا تھا کہ نہ معلوم کس وقت بیے جذبہ غالب ہوجائے۔ اور دارالعلوم کوالی خطرہ انھیں بھی رہتا تھا کہ نہ معلوم کس وقت بیے جذبہ غالب ہوجائے۔ اور دارالعلوم کوالی جائے اس لیے جائے اور ستقبل کی بڑی بڑی امیدوں کی محور ہستی سے دست بر دار ہونا پڑجائے۔ اس لیے بی مقرات بھی انھیں مستقل جما دینے کی تذبیریں سوچتے رہتے تھے۔

 حضرت ممدوح کا انکارتھا، گربلطا نف تدبیر آخیس راضی کر کے گنگوہ کے سادات کے ایک فاندان میں نکاح کردیا گیا۔ میری دادی صاحبہ اور حضرت والد ما جدقدس سرہ نے اس کی کفالت فرمائی، اور نکاح کی اس تقریب کو اسی طرح انجام دیا جس طرح وہ اپنی اولاد کی کوئی بھاری تقریب کر سکتے تھے، بھو پال بارات گئی، علاء کی ایک جماعت ساتھ تھی، بوی پرمسرت فضا میں نکاح ہوا، دلہن آئی تو حضرت جدہ مرحومہ نے اسی طرح گھر میں اتاراجیسے برمسرت فضا میں نکاح ہوا، دلہن آئی تو حضرت جدہ مرحومہ نے اسی طرح گھر میں اتاراجیسے این گھرکی دلہن اتاری جاسکتی تھی۔ ولیمہ کی لجی چوڑی دعوت کی ، اور احقر کے زنانہ مکان کے بالا خانے یر حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ مع المیہ محتر مدفر وکش ہوئے۔

اس پرتقریباایک دو ہی سال گذرے تھے کہاولا دکی امید ہوئی ، ہمارے گھر میں اس کی وہی خوشی تھی جوایئے گھر میں اہل بیت کی اولا دہونے کی ہوتی ہےاس وقت تک میری شادی نہیں ہوئی تھی، گھر میں عرصہ مدید گذر چکا تھا کوئی بچینہیں تھا، جس کی سب کوتمنا تھی اس امید سے کہ حضرت ممروح کے بیہاں بچہ ہونے والا ہے، سب گھر والوں کو بالحضوص میری دادی صاحبہ مرحومہ کو بے حد خوشی تھی۔ اور جبیبا کہ عور توں کا قاعدہ ہوتا ہے، انھوں نے عقیقہ کی تقریب کا سامان بھی شروع کر دیا تھا، کہا جا تک حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کومشورہ دیا گیا اورممکن ہے کہ خودان کے قلب میں ہی بیداعیہ از خود پیدا ہوا ہوانھوں نے حضرت جدہ مرحومہ سے عرض کیا کہ دس سال تک تو میں تنہا تھا، اب دوسال سے متأ ہل ہوں اور آپ ہی کے بہال مقیم ہوں، اب اولا دکی امید ہے تو اب میں ایک اور دو کے ساتھایک عائلہ کا بار ڈالنے اور ڈالتے رہنے میں شرمند گی محسوں کرتا ہوں، مجھےا جازت دی جائے کہ الگ مکان لے کر رہوں، حضرت ممدوحہ اور والد ماجد اس پر راضی تہیں ہوئے ، کیکن ادھر سے اصر اربڑ ھاتو انھوں نے بادل نا خواستہ اسے قبول فر مالیا ، اور حضرت شاہ صاحبؒ دیوان کے محلّہ کے ایک مکان میں فروکش ہو گئے۔

اس صورتِ واقعہ کے بعد ذمہ دارانِ مدرسہ کے لیے موقع آگیا کہ وہ نخواہ لینے کے لیے حضرت ممدوح پراصرار کریں ، چنال چہ کیا ، اور تاہل کی زندگی اوراس کے وسیع ہوتے رہنے کی صورت حال کے ماتحت طوعاً وکر ہا حضرت ممدوح کوبھی بیراصرار قبول کر کے تخواہ

لینے پر راضی ہوجانا پڑا ، اوراب ایک گھر ستی کی طرح ان کی عائلی زندگی کا دور شروع ہو گیا۔ اس مکان کی رہائش کے بعداسی میں عزیز م مولوی از ہرشاہ سلمہ کی بہن عابدہ مرحومہ پیدا ہوئی اور پھرمیاں از ہرشاہ سلمہ معرض وجود میں آئے۔ تجرد سے تاہل ہوا تھا اور اب تاہل سے عائلی اور خاندانی زندگی کی داغ بیل پڑ گئی اور زندگی کے علائق ایک ایک کرے بڑھتے رہے،اس کا قدرتی متیجہ وہی نکلا جوایک تدبیر کے اختیار کرنے والے بزرگوں نے سوچا تھا کہ حضرت شاہ صاحب مقید ہوگئے، اور ہجرت کرنے کا وہ جذبہست پڑ گیا، بالآخرترک کردینا یرا،اور باطمینان خاطر دارالعلوم میں مسندنشین درس ہو کرعلمی افادات میں مشغول ہو گئے۔ اسی دوران میں حضرت شیخ الہند ؒنے حجاز مقدس کا قصد فرمایا، اور شہرت ہوئی کہ حضرت بہنیت ہجرت تشریف لے جارہے ہیں، بیشہرت تو غلط ثابت ہو کی کیکن تشریف بری محقق تھی، گریشنے زمانہ اور دارالعلوم کے شنخ الحدیث کا دارالعلوم سے جانے کا ارادہ کرنا کوئی معمولی حادثه نه تھا، زمانه بھی پر آشوب ہو گیاتھا، حضرت کی نسبت برطانوی حکومت کو شکوک وشبہات بیدا ہو چکے تھے اور حضرت شیخ اور دارالعلوم کے بہی خواہوں کو ایک تو پیہ اندیشہ تھا کہ کہیں گورنمنٹ آپ کوتھام لے۔ اور اوپرسب سے بڑا خطرہ دارالعلوم کی الیمی فر دفرید شخصیت کانمونهٔ اکابرواسلاف اوریگانهٔ روزگارمتی سے محروم موجانے کا تھا، جو کچھ تم حادثہ نہ تھا، کیکن دارالعلوم کے ذمہ دارمبصرین نے حضرت شاہ صاحب گودارالعلوم میں روک کر پہلے ہی آنے والے خطرہ کی روک تھام کرلی تھی۔ اور حضرت شاہ صاحب جبیسی یکتائے زمانہ مستی کو دارالعلوم میں لا کر بٹھا دیا تھا۔ اس کا نتیجہ بیہ موا کہ حضرت سینخ کی دارالعلوم سے اس عارضی جدائی اورمخصوص روحانی بر کات سے برائے چند ہے محرومی کا اثر تو

یخ الہند برائے چندے سامنے ندر ہے تو نینے کے مثل سامنے تھے۔ چناں چہ حضرت کے تشریف لے جانے کے بعد حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے قائم مقام صدر مدرس کی حیثیت سے درس تر ندی و بخاری کوسنجال لیا اور علمی بیاسوں کو میجسوس نہ ہوا کہ وہ علم کے ایک بحرذ خارسے محروم ہوگئے ہیں، بلکہ انھیں محسوس ہوا کہ اگر سمندر سامنے ہیں رہا

ضرورہوا، لیکن علمی حلقہ کےخلاء کا خطرہ رو براہ نہآ سکا۔مسند بھری بھرائی گویا موجودتھی ،اگر

تواس سندر سے نکلا ہواایک عظیم الثان دریاان کے سامنے ہے جوابی بعض امتیازی خصوصیات کے ساتھ بدل الغلط نہیں بلکہ بدل سیح ہے جس سے بلا تامل علوم کے پیاسے سیراب ہونے لگے اور آب حیات سے قدیم وجدید سیرانی میں انھیں کوئی زیادہ فرق محسوس نہ ہوا۔

بلکہ حضرت شاہ صاحبؓ کے درس حدیث میں پچھالی امتیازی خصوصیات نمایاں ہوئیں جو عام طور سے دروس میں نتھیں، اور حضرت شاہ صاحب کا اندازِ درس درحقیقت دنیائے درس وند ریس میں ایک انقلاب کا باعث ثابت ہوا۔

اولاً آپ کے درس حدیث میں رنگ تحدیث غالب تھا۔ فقہ خفی کی خدمت وتائید وترجیح بلاشبدان کی زندگی تھی، لیکن رنگ محد ثانہ تھا، فقہی مسائل میں کافی سیر حاصل بحث فرماتے، لیکن انداز بیان سے یہ بھی مفہوم نہیں ہوتا تھا کہ آپ حدیث کوفقہ مسائل کے تابع کررہے ہیں اور تھینج تان کر حدیث کوفقہ فی کی تائید میں لا ناچاہے ہیں بھلااس کا قصد وارادہ تو کیا ہوتا؟ بلکہ واضح یہ ہوتا تھا کہ آپ فقہ کو بھم حدیث قبول کررہے ہیں، حدیث فقہ کی طرف لا یا جارہا ہے وہ آرہا ہاور فقہ فی کھا تارہا ہے وہ آرہا ہاور کیئے حدیث کے موافق پڑتا جاتارہا ہے، بالفاظ دیگر گویا حدیث کا ساراذ خیرہ فقہ فی کواپنے اندرسے نکال نکال کر پیش کررہا ہے، اوراسے بیدا کرنے کے لیے نمودار ہوا ہے۔

ساھ میں علامہ رشید رضامہ برالمنار مصر جب بسلسلہ صدارت اجلاس ندوۃ العلماء کھنو ہندوستان آئے اور دیو بندکی دعوت پر دارالعلوم میں بھی تشریف لائے، حضرت شخ الہندکی موجودگی میں خیرمقدم کاعظیم الثان جلسہ نو درہ ہال میں منعقد ہوا، حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے اپنی بر جستہ عربی تقریبے میں ان کا خیر مقدم کرتے ہوئے دارالعلوم کے علمی مسلک پر دوشنی ڈالی، جس کا اہم جزیہ تھا کہ ہم تمام مختلف فیہ مسائل میں فقہ فی کے مسائل کور جے دیتے ہیں اور تمام متعارض روایات کی تطبیق وتر جے کے سلسلہ میں فقہ فی کی تائید حاصل کرتے ہیں تو علامہ رشید رضانے حضرت شاہ صاحب کی تقریب کے دوران ہی میں تعجب آ میز لہجہ سے کہا کیا ساراذ خیر ہروایات حدیث صرف فقہ فی ہی کی جمایت کے لیے اتارا گیا ہے؟

ال پرحضرت شاہ صاحب نے تقریر کے رخ کو پھیرتے ہوئے اس متعجبانہ استفسار

ے جواب کی طرف رخ کر کے فرمایا کہ ہمیں تو ہر حدیث میں وہی نظر آتا ہے جوابو حنیفہ نے سمجھااور کہا ہے اور اس پر بطور دلیل حنفیہ شافعیہ کے مشہور مختلف فیہ مسائل کی مثالیس ریتے ہوئے تطبیق روایات اور ترجیح رائح کے اپنے اصول بیان فرمائے اور واضح کیا کہ ان اصول کے تحت ہمیں ذخیر ہُ حدیث سے کس طرح فقہ فی نکلتا ہوانظر آتا ہے؟۔

فقہ حفیٰ کی عظمت شان کونمایاں کرتے ہوئے دکھلایا کہ ہم محض قیاس طور پرنہیں بلکہ نصوص حدیث کے سارے ہی ذخیرہ میں عیاناً وہ بنیادیں آئکھوں ہے دیکھتے ہیں جن پر فقہ حفیٰ کی تقییر کھڑی ہوئی ہے۔

بہر حال درس حدیث میں آپ کے بہاں محدثانہ رنگ غالب تھا اور حدیث کوفقہ حنفی کے مؤید کی حیثیت سے نہیں بلکہ اس کے منشاء کی حیثیت سے پیش کیا جاتا تھا اور ہاتھ در ہاتھ اس کے دلائل وشواہر سے اس دعوی کومضبوط بنایا جاتا تھا۔

متون حدیث کی معتمد کتابوں کا ڈھیر آپ کے سامنے ہوتا تھا اور تفییر الحدیث بالحدیث کے اصول پرکسی حدیث کے مفہوم کے بارہ میں جودعوی کرتے اسے دوسری احادیث سے مؤید اور مضبوط کرنے کے لیے درس ہی میں کتب پر کتب کھول کر دکھائے جاتے تھے۔ اور جب ایک حدیث کا دوسری احادیث کی واضح تفسیر ہے مفہوم متعین ہوجا تاتھا تو نیتجیًّا وہی فقہ خفی کا مسئلہ نکاتا تھا، اور یوں محسوں ہوتا تھا کہ حدیث فقہ نفی کو پیدا کررہی ہے، یہ ہرگز مفہوم نہیں ہوتا تھا کہ فقہ حنفی کی تائید میں خوا ہ مخواہ تو ڑمروڑ کر حدیثوں کو پیش کیا جارہا ہے، لیعنی گویا اصل تو مذہب حنفی ہے محض مؤیدات کے طور پر روایات حدیث سے اسے مضبوط بنانے کے لیے ہی<sub>ہ</sub> ساری جدو جہد کی جارہی ہے، نہیں بلکہ بیر کہ حدیث اصل ہے لیکن جب بھی اس کے مفہوم کو اس کے فحوی اور سیاق وسباق نیز دوسری احادیث باب کی تائید ومدد سے اسے متخص کردیا جائے تو اس میں سے فقہ حنفی نکلتا ہوامحسوس ہونے لگتا ہے، اس لیے طلبائے حدیث حضرت مروح کے درس سے یہ ذوق لے کراٹھتے تھے کہ ہم فقہ فنی پڑمل کرتے ہوئے حقیقتا حدیث پر تمل کررہے ہیں، اور حدیث کا جومفہوم ابوحنیفہ نے سمجھا ہے وہی در حقیقت شارع علیہ السلام کا منشاء ہے جس کوروایت حدیث ادا کررہی ہے بلکہ سیمجھ میں آتا تھا کہ اس روایت حدیث ے امام ابوحنیفہ اپنا کوئی مفہوم پیش نہیں کرتے، بلکہ صرف پینمبرعلیہ السلام کامفہوم پیش کررہے ہیں اورخوداس حدیث میں محض ایک جویا اور ناقل کی حیثیت رکھتے ہیں۔

غرض حضرت شاہ صاحب کے درسِ حدیث کی ایک خصوصیت تو بیتھی کہ تحدیث و اخبار کے سلسلہ میں فقہ خفی کی تائید ہوتی نظر نہیں آتی تھی، بلکہ فقہ خفی حدیث سے نکاتا ہوا نظر آتا تھا جس سے حدیث مؤید فقہ نہیں بلکہ فشاء فقہ ثابت ہوتی تھی۔

اس سلسلہ میں ایک لطیفہ یا دآیا جواس مقام کے مناسب حال ہے اور وہ یہ کہ حفزت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ ایک عالم اہل شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے ایک بارایک مناظرہ میں جوحضرت ممدوح اور ایک عالم اہل حدیث عالم نے بوجھا کیا آپ ابوحنیفہ کے مقلد ہیں؟ فرمایا نہیں، میں خود مجہد ہوں اور اپنی تحقیق پر عمل کرتا ہوں۔

اس نے کہا کہ آپ تو ہرمسکہ میں فقہ خفی کی تائید کررہے ہیں پھر مجہد کیسے؟ فرمایا یہ حسن اتفاق ہے کہ میرا ہراجتہا دکلیۂ ابوصنیفہ کے اجتہاد کے مطابق پڑتا ہے، اس طرز جواب سے سمجھانا بہی منظور تھا کہ ہم فقہ خفی کوخواہ مخواہ بنانے کے لیے حدیث کا استعال نہیں کرتے، بلکہ حدیث میں سے فقہ خفی کو نکلتا ہوا دیکھ کر اس کا استخراج سمجھا دیتے ہیں اور طریق استخراج پرمطلع کردیتے ہیں۔

بہرحال اکابر دیو بند کے نداق کے مطابق حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ مقلد بھی سخے، مگراس تقلید میں محقق بھی سخے، وہ مسائل میں پابند فقہ حفی بھی سخے مگراس پابندی کو مبصرانہ حقیق سے اختیار کیے ہوئے سخے، جیسے مسئلہ تقدیر میں اہل سنت کا نہ ہب بندہ کے جبر واختیار کو جمع کر کے میہ کہنا ہے کہ وہ مختار ضرور ہے، مگر مجبور فی الاختیار ہے، اسی طرح مسائل فقہ یہ میں حضرت شاہ صاحب کا رنگ میہ تھا کہ وہ مقلد ضرور ہیں مگر محقق فی التقلید ہیں، اور تم آئی ما اجتہادی مسائل میں جہال تقلید کرتے ہیں وہال مسائل کی تمام حدیثی اور قرآنی بنیادوں کی تحقیق بھی ذہن میں رکھتے ہیں۔

ایک امریکن مصنف نے اپنی معروف کتاب'' ماڈرن ان انڈیا'' میں زیرعنوان '' دیو بند کا اسلام'' اہل دیو بند کا یہی جامع اضداد طریقہ اپنے مختفر عنوان میں اس طرح ادا کیا ہے کہ: "خرت ناک بات یہ ہے کہ بیلوگ (اہل دیوبند) اپنے کومقلد کہتے ہیں،
مگرساتھ،ی ہرمسئلہ کو پورے محققاندانداز سے کہتے ہیں اور مسائل کا تجزیہ کرتے
ہوئے الی تنقیح و تحقیق کرتے ہیں کہ اس دعوائے تقلید کے ساتھ وہ بے ساختہ
مجہد بھی نظر آنے لگتے ہیں'۔ (انتھی بمعناہ)

حاصل اس کا بھی وہی ہے کہ بیرحضرات مجہد فی التقلید اور محقق فی الا تباع ہیں کورانہ تقلید یا جامدا تباع کے جال میں بھنسے ہوئے نہیں اور لسم یہ بحرو اعلیہا صما و عمیانا کے سیجے مصداق ہیں۔

بہر حال یے خوان حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے درس میں اس لیے کافی بھی اہوانظر
آتا تھا کہ ان کا غالب رنگ محد ثانہ تھا اور ہر ہر مسلہ میں حدیثی مسلہ کی تائید حدیث ہی سے کر
جاتے تھے، لیکن نتیجہ میں پہنچ کروہ مسلہ فی فقہ کا مسلہ بن جا تا تھا اور معلوم ہوتا تھا کہ اس مسلہ کا
منتا بغلال صدیث ہے جسے امام ابو صنیفہ نے با نتاع صدیث ، صدیث سے نکال کر پیش کر دیا ہے۔
دوسری خصوصیت بیتھی کہ حضرت مروح کے علمی تبحر اور علم کے بحر ذخائر ہونے کی
وجہ سے درس حدیث صرف علوم حدیث ہی تک محدود نہ رہتا تھا اس میں استطر اوا لطیف
نبتوں کے ساتھ ہر علم فن کی بحث آتی تھی ، اگر معانی و بلاغت کی بحث آجاتی تو یوں
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا بیہ مسلہ اسی صدیث کے لیے واضع نے وضع کیا تھا۔
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا بیہ مسلہ اسی صدیث کے لیے واضع نے وضع کیا تھا۔
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا بیہ مسلہ اسی صدیث کے لیے واضع نے وضع کیا تھا۔
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا یہ مسلہ اسی صدیث کے لیے واضع نے وضع کیا تھا۔
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا یہ مسلہ اسی صدیث کے لیے واضع نے وضع کیا تھا۔
معلوم ہوتا تھا کہ گویا علم معانی کا یہ مسلہ اسی مسلہ کہ کار دفر ماتے تو اندازہ ہوتا کہ ہی

غرض اس نقلی اورروای فن (حدیث) میں نقل وغفل دونوں کی بحثیں آئیں اور ہرفن کے متعلقہ مقصد پر الیمی سیر حاصل اور محققانہ بحث ہوتی کہ علاوہ بحث حدیث کے وہ فنی مسئلہ ہی فی نفسہ اپنی پوری تحقیق کے ساتھ متھے ہوکر سامنے آجا تا تھا۔

سال بحرتک بکسانی کے ساتھ مسائل پر بیمحققانہ بحثیں جاری رہیں، بیضرورتھا کہ ششاہی امتحان کے بعد عصر سے مغرب تک کا وقت طلبہ کا مزید لیتے تھے جس سے رجب کے اواخر تک یعنی امتحان سالانہ شروع ہونے سے پہلے پہلے ترفدی و بخاری بکسال شان

تحقیق کے ساتھ ختم ہوجاتی تھیں۔

میں نے ان مختلف الانواع تحقیقات کو دیکھ کرایک الملائی کا پی تیار کی، جس کے چوڑ ہے اور اق میں چھسات کالم بنائے اور ہر کالم کے اوپر والے سرے پرفنون کے عنوان ڈال دیئے بعنی مباحث حدیث، مباحث تفییر، مباحث عربیت (نحو وصرف) مباحث فلفہ ومنطق، مباحث ادبیات (جن میں اشعار عرب اور فصاحت و بلاغت کی بحثیں آتی تھیں) مباحث تاریخ وغیرہ، پھرفنون عصریہ کے لیے ایک کالم رکھا، کیوں کہ موجودہ دور کے فنون جیسے سائنس، فلفہ جدید اور ہیئت جدید وغیرہ کے مباحث بھی بذیل بحث حدیث درس میں آتی تھی، میں کالم واران مباحث کو املاکر تا تھا، ان فی مباحث کے کالموں کے بعد کالی کے کنارہ کا کالم حضرت مدوح کی رائے اور محاکمہ کا تھا جس کے سرنامہ پرعنوان تھا قال الاستاذ اس میں وہ فیصلے درج کرلیا کرتا تھا جو مسائل کی تدقیق و تنقیح کے بعد بطور قال الاستاذ اس میں وہ فیصلے درج کرلیا کرتا تھا جو مسائل کی تدقیق و تنقیح کے بعد بطور قال الاستاذ اس میں وہ فیصلے درج کرلیا کرتا تھا جو مسائل کی تدقیق و تنقیح کے بعد بطور

افنوں کہ یہ بیاض جوتقر یہا چار پانچ سوسفہ پر شمالتی، ایک کرم فر ماطالب علم نے مستعار مانگی اور میں نے اپنی طالب علمانہ ناتج بہ کاری سے چندروز کے لیے ان کے حوالہ کردی، انھوں نے وہی کیا جو کتاب کو عاریۃ مانگنے والے طلبہ کرتے ہیں یعنی چندون کے بعد میر سے مطالبہ پر فر مایا کہ میں تو دے چکا ہوں آپ کو یا دنہیں رہا، نتیجہ یہ ہوا کہ ان مغالطوں سے عاجز ہوکر میں نے اس ذخیرہ سے صبر کرلیا، جس کو کافی عرق ریزی اور مخت سے تیار کیا تھا، اب میں نہیں کہ سکتا کہ چوری کا یہ علم خودان کے کام بھی آیایاان کے پاس سے بھی یوں ہی نکل گیا جے انھوں نے میر سے ہاتھ سے نکالا تھا، یہ سانحہ یا وآ نے پاس کے سوااور کیا کہوں کہ النہ انھیں جزادے۔

بہر حال حضرت شاہ صاحب رحمہ الله کا درس حدیث محض حدیث تک محدود نہ تھا، بلکہ فقہ، تاریخ، ادب، کلام، فلسفہ منطق، ہیئت، ریاضی اور سائنس وغیرہ تمام علوم جدیدہ وقدیمہ پرمشمل ہوتا تھا، اور اس لیے اس جامع درس کا طالب علم اس درس سے ہرعلم وفن کا نداق لے کرا ٹھتا تھا، اور اس میں بیاستعداد پیدا ہوجاتی کہوہ بضمن کلام خدااور سول ہرفن میں محققانہ انداز سے کلام کر جائے ، بید درحقیقت درس کی لائن کا ایک انقلاب تھا جوز مانہ کی رفتار کود کیھ کر الاستاذ الا مام الشمیر ی نے اختیار فر مایا ، چناں چہ بھی بھی تحدیث بالنعمۃ کے طور پر فر مایا کرتے تھے کہ ''بھائی اس ز مانہ کے ملمی فتنوں کے مقابلہ میں جس قدر ہور کا ہم نے سامان جمع کر دیا ہے' بالخصوص فقہ فی کے ماخذ و مناشی کے سلسلہ میں حدیثی ذخیرہ کا فی ہی نہیں ، کا فی سے زائد جمع فر ما دیا۔

پھر بھی قیام ڈابھیل کے زمانہ میں آخری سال جس کے بعد پھر درس دینے کی نوبت نہیں آئی اور وصال ہو گیا، درس حدیث میں فقہی وحدیثی تحقیقات کا بہت زیادہ اہتمام فرمایا، اور ترجیح فد ہب حنفی اور تطبیق روایات میں عمر بھر کے علم کا نچوڑ پیش فرمایا جس کواملا کرنے والوں نے املا کیا۔

" تائید ندہب حنی" کے اس غیر معمولی اہتمام کی توجیہ کرنے ہوئے گاہ گاہ فرماتے کہ عمر بھر ابو حنیفہ کی نمک حرامی کی ہے، اب مرتے وقت بی نہیں چاہتا کہ اس پر قائم رہوں، چناں چہ کھل کر پھر ترجے فدہب کے سلسلہ میں اچھوتے اور نادر روزگار علوم و معارف اور نکات ولطائف ارشاد فرمائے، جس سے یوں نادر روزگار علوم و معارف اور نکات ولطائف ارشاد فرمائے، جس سے یوں محسوس ہوتا تھا کہ منجانب اللہ آپ پر فدہب حنی کی بنیادیں منکشف ہوگئ تھیں اور ان میں شرح صدر کی کیفیات پیدا ہو چکی تھیں جس کے اظہار پر گویا آپ ماموریا مجورتھ، ان علوم و معارف کے ذخیرہ کو حضرت معموح کے دور شید شاگر دوں مولانا محمد یوسف بنوری اور مولانا بدر عالم میر تھی مہاجر مدنی نے الواح اوراق میں جمح کر کے اہل علم پر ایک نا قابل مکافاۃ احسان فرمایا ہے، حق تعالی ان میں جمح کر کے اہل علم پر ایک نا قابل مکافاۃ احسان فرمایا ہے، حق تعالی ان دونوں محقق فاضلوں کو جزائے خیر عطا فرمائے۔ اور حضرت شاہ صاحب کی دونائیت سے ان کی نبیت کو اور زیادہ قوی فرمائے۔ اور حضرت شاہ صاحب کی دونائیت سے ان کی نبیت کو اور زیادہ قوی فرمائے۔ اور حضرت شاہ صاحب کی

حفرت ممدوح کا یہ جملہ کہ عمر کھرابو حنیفہ کی نمک حرامی کی شایداس طرف مشیر ہے کہ حضرت ممدوح جہاں روایا ت ِ حدیث میں تطبیق وتو فیق روایات کا اصول اختیار فر مائے ہوئے تھے وہیں روایات فقہیہ میں بھی آ پ کا اصول تقریباً تطبیق وتو فیق ہی کا تھا، لیعنی مذاہب فقہا ، کے اختلاف کی صورت میں حفیہ کا وہ قول اختیار فرماتے جس سے خروج عن الخلاف ہوجائے اور دونوں فقہ باہم جڑ جائیں، اگر چہ بی قول مفتی بہ بھی نہ ہواور مسلک معروف کے مطابق بھی نہ ہو۔ نظر صرف اس پرتھی کہ دوفقہی نہ ہوں میں اختلاف جتنا کم سے کم رہ جائے وہی بہتر ہے۔ ظاہر ہے کہ اس میں بعض مواقع پرخودامام کا قول بھی چھوٹ جا تا اور صاحبین کا قول زیراختیار آ جا تا تھا، لیمی فقہ فی کے دائر ہے سے باہز ہیں جاتے تھے، مگر ابوحنیفہ کے بلا واسط قول سے بھی بھی باہر نکل جاتے تھے، خواہ وہ بواسط صاحبین ابوحنیفہ بی کا قول ہو، شاید واسط قول سے بھی بھی باہر نکل جاتے تھے، خواہ وہ بواسط صاحبین ابوحنیفہ بی کا قول ہو، شاید اس کوحضرت مہدور نے ابوحنیفہ کی نمک حرامی سے تعبیر فرمایا ہے، جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ آخر عمر میں اس توسع سے رجوع کرکے کھلے طور پر فد ہب کے معروف و مفتی ابہ حصے بلکہ ابو الل ابی حنیفہ کے اختیار و ترجیح کی طرف طبیعت آ چکی تھی اور بیہ بلاشبہ اس کی دلیل ہے کہ ابو حفیفہ کے خواہ وہ بیس بی ن تعالی نے آخیس شرح صدر عطافر مادیا تھا اور وہ بالآخرای حنیفہ کی خصوصیات کے بارہ میں حق تعالی نے آخیس شرح صدر عطافر مادیا تھا اور وہ بالآخرای حنیفہ کی خصوصیات کے بارہ میں حق تعالی نے آخیس شرح صدر عطافر مادیا تھا اور وہ بالآخرای حقیفہ کی خور میں جس بران کے شیورٹ سرگرم رفتار رہ چکے تھے۔

میں نے حضرت شخ الہندگا مقولہ سنا ہے فرماتے سے کہ جس مسئلہ میں امام ابو صنیفہ منفر دہوتے ہیں اور انکہ ثلاثہ میں سے کوئی ان کی موافقت نہیں کرتا اس میں ضرور بالضرور بلوری قوت سے ابو صنیفہ کا اتباع کرتا ہوں اور سمجھتا ہوں کہ اس مسئلہ میں ضرور کوئی ایساد قیقہ ہے جس تک امام ہی کی نظر پہنچ سکی ہے اور پھر حق تعالی اس دقیقہ کو منکشف بھی فرمادیتا تھا۔ یہ مقولہ امام ابو صنیفہ کے اس مسلک کے ذیل میں فرمایا کہ قضائے قاضی ظاہر آو باطنا نافذ ہو جاتی ہو جاتی ہے۔ فرمایا کہ اس مسئلہ میں میں بالضرور ابو صنیفہ ہی کی پیروی کروں گا، کیوں کہ اس مسئلہ میں متفرد ہیں اور میتفرداس کی دلیل ہے کہ اس مسئلہ میں کوئی ایسی دقیق بین میں مورف میں ہے جہاں تک دوسروں کی نگا ہیں نہیں پہنچ سکیس ہیں۔

ای تشم کامضمون حضرت نا نوتوی قدس سرہ کے بارے میں میں نے حاجی امیر شاہ خال صاحب مرحوم سے سنا ہے کہ حضرت والا نے مولا نامجم حسین صاحب بٹالوی سے گفتگو فرماتے ہوئے کہاتھا کہ میں ابوحنیفہ کامقلد ہوں، صاحب ہدایہ اور درمختار کامقلد نہیں ہوں، اس لیے میرے مقابلہ میں بطور معارضہ جوقول بھی آپ پیش کریں وہ ابوحنیفہ کا ہونا

جائے، دوسروں کے اقول کا جوابدہ نہ ہوں گا۔ اس ہے بھی یہی نکتہ نکلتا ہے کہ فقہ حنیٰ میں اصل بنیا دی قول ان حضرات کے نز دیک خود امام کا ہوتا تھا اور وہی در حقیقت فقہ حنیٰ کی اساس ہونے کاحق بھی رکھتا تھا۔

بی ممکن ہے کہ حضرت شاہ صاحب قدی سرہ پر آخری عمر میں یہی نکتہ منکشف ہوا ہو جو اُن کے شیوخ پر منکشف ہوا ہو اور اس کے خلاف توسع کو وہ ابو حنیفہ سے نمک حرامی کرنے کی تعبیر سے اس مقصد کو ظاہر فر مارہے ہوں۔

ای کے ساتھ درس مدیث کے سلسلہ میں ندا ہب اربعہ کے اختلافات بیان کرتے ہوئے کہی کہی مناظر انہ صورت حال پیدا ہوجاتی تھی۔ ان مناظر انہ مباحث اور فرعیاتی اختلافات سے کتاب وسنت کے ہزار ہا مکنون علوم واشگاف ہوتے تھے جواس اختلاف کے بغیر حاصل ہونے ممکن نہ تھے، اور پھر ان فرعیات کا تزاحم اور تزاحم کے بعد قول فیمل معزت ممدوح کے قلب ولسان سے ظاہر ہوتا تو ظرف کی خصوصیات لگ جانے سے بجیب وفریب اور نے نے علوم پیدا ہوتے پھر ان تزاحمات میں محاکمہ اور ترجیح کے سلسلہ سے جو

تنیخات بیان ہوتیں وہ خود مستقل علوم ومعارف کا ذخیرہ ہوتی تھیں۔

غرض ایجا بی اور سلبی دونوں قتم کے علوم کی نیرنگیاں صلقۂ درس کوایک رنگین گلاستہ
بتائے ہوئے تھیں، جس میں رنگ رنگ کے علمی بھول چنے ہوئے ہوتے تھے۔ تفنن علوم کی
رنگینیوں کے ساتھ آپ کے درس میں ایک خاص شوکت بھی ہوتی تھی، کلام میں تمکن اور
قوت الفاظ میں شوکت وحشمت اور کلام کے وقت حضرت ممروح کی ہیئت کذائی بچھا ہے

قوت الفاظ میں شوکت وحشمت اور کلام کے وقت حضرت ممروح کی ہیئت کذائی بچھا ہے

ان من کے ساتھ میں ایک میں ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک میں ایک ہوتے ہوئے کھوا ہے

اندازی ہوجاتی تھی جیسے کوئی بادشاہ اپنا حاکمانہ فرمان سنار ہاہے، بالخصوص ائمہ مجتمدین کے متبعین علاء کے کلام پر بحث و تقید چھڑ جاتی تو اس وقت معارضانہ اور ناقد انہ کلام کی شوکت اور بھی زیاد وا بھری ہوئی دکھلائی دیتی تھی، نگاہیں تیز ہوجا تیس آ واز قدرے بلند ہوجاتی اور گردن اٹھا کر بولتے تو ایک عجیب پر شوکت اور رعب افز اکلام معلوم ہوتا تھا۔

بعض مواقع پرمثلاً حافظ ابن تیمیه اور ابن قیم کے تفردات کا ذکر آتا تو پہلے ان کے علم وضل اور تفقہ و تبحر کوسراہتے ان کی عظمت وشان بیان فر ماتے۔ اور پھران کے کلام پر بحث ونظر سے تقید فرماتے جس میں عجیب متضاد کیفیات جمع ہوتی تھیں، ایک طرف ادب وعظمت اور دوسری طرف ادب وعظمت اور دوسری طرف ردوقد ح بعنی بے ہے، اور دوسری طرف ردوقد ح بعنی بے ادبی اور دانچ اور صواب میں کتمان صواب سے بھی دور رہتے، مجھی بھی کھی علمی جوش میں آ کر برنگ مزاح بھی ردوقد ح فرماتے تھے، جو بجائے خود ہی ایک مستقل علمی لطیفہ ہوتا تھا۔

ایک بارغالبًا استواعلی العرش کے مسئلہ پر کلام فرماتے ہوئے حافظ ابن تیمیہ اور ان کے ملک اور دلائل کا تذکرہ آیا تو پہلے اسے شرح وسط سے بیان فرمایا۔ پھر ان کے علم کی عظمت وشان کو کا فی وقعے اور عقیدت بھرے الفاظ میں بیان کرتے ہوئے فرمانے گئے کہ حافظ ابن تیمیہ جبال علوم میں سے ہیں، ان کی رفعت شان اور جلالت قدر کا بیام ہے کہ اگر میں ان کی عظمت کو سراٹھا کر دیکھنے لگوں تو ٹو پی پیچھے کی طرف گرجائے گی اور پھر بھی نہ دیکھنے سکو اگر میں ان کی عظمت کو سراٹھا کر دیکھنے لگوں تو ٹو پی پیچھے کی طرف گرجائے گی اور پھر بھی نہ دیکھنے دوں گا۔ یا بھی العرش میں اگر وہ یہاں آنے کا ارادہ کریں گئے تو درسگاہ میں نہیں گھنے دوں گا۔ یا بھی ان اکا ہر متقد مین کے سی موہم یا شرح طلب کلام کی تو جیہ کرتے ہوئے فرماتے کہ ہر خض اپنی ہی جلالت شان کے مطابق کلام کرتا ہے اسے کی تو جیہ کہ بعد میں ہم جیسے گئیس کھدے بھی آنے والے ہیں جو اس کلام کی عظمت میں غلطاں و پیچاں ہوکر رہ جا کیں گئے۔

بہر حال درس کا انداز ایک عجیب نیرنگی کا رنگ لیے ہوئے تھا جو بالکل انو کھی تھی جس میں علوم وفنون بھی ہوتے تھے، تائید وتنقید بھی ہوتی تھی، علوم ومعارف کے ساتھ علمی مزاح اور لطائف وظرائف بھی ہوتے تھے جس سے ہراستعداد کا طالب علم لطف اندوز ہوتا تھا۔ حتی کہ بھی بھی خود طلبہ کے ساتھ بھی علمی رنگ کا مزاح فرما لیتے تھے۔

عصر مغرب کے درمیان ایک دن بخاری کا درس زوروشور سے ہور ہاتھا۔احقر بھی اس سال بخاری میں تھااورشر یک درس بھی تھا کہ اچا نک کتاب بند کر دی اور فر مانے لگے کہ جب بھائی تمس الدین رخصت ہو گئے تو اب درس کا کیالطف رہا، جاؤتم بھی گھر کارستہ لو۔

ہم سب حیران ہوئے کہ کون بھائی شمس الدین اوروہ آئے کب تھے، اور رخصت کب ہوگئے؟ ہماری حیرانی کودیکھ کرسورج کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جوغروب ہور ہا تھا فرمایا کہ جاہلین دیکھتے نہیں وہ بھائی شمس الدین جار ہے ہیں۔اب کیااندھیرے میں سبق پڑھوگے؟ کیاوہ لطف کاسبق ہوگا؟

ایک باریجیلی صف میں سے کسی طالب علم نے سوال کیا گرمہمل انداز سے فرمایا کہ جابل تجھے معلوم نہیں میں اسناد متصل کرنا بھی جانتا ہوں، جانتا ہے کس طرح اسناد متصل ہوگی؟ میں اس ایخ پاس والے کو مارے گاوہ اپنے پاس والے کو مارے گاوہ اپنے پاس والے کو مارے گاوہ اپنے پاس والے کورسید کرے گا، یہاں تک کتھیٹر کا یہ فعلی سلسلۂ سند تجھ تک پہنچ جائے گا۔

بیتہدید بھی تھی اور حکیمانہ رنگ سے فنی اصطلاحات میں ایک مزاح بھی تھا، جس سے طلبہ کی تنشیط (نشاط میں لانا)مقصود تھا۔

ایک دفعہ مسائل فقہیہ کے ذیل میں نابالغ کی امامت کا ذکر آگیا کہ اس کے پیچھے نماز نہیں ہوتی، فرمانے گئے کہ مسئلہ تو یہی ہے، مگر بعض نابالغوں کے پیچھے ہوتھی جاتی ہے (اس زمانہ میں حضرت محدوح ہی مسجد دارالعلوم میں امامت کرتے تھے) فرمانے گئے کہ تم نے بھی پر نابالغ کو بھی دیکھا ہے؟ جو ساٹھ برس کا بھی ہواور نابالغ بھی ؟ جاہلین و ہ ساٹھ برس کا بھی ہواور نابالغ بھی ؟ جاہلین و ہ ساٹھ برس کا نابالغ میں ہوں (اس وقت حضرت محدوح کی شادی نہیں ہوئی تھی) اشارہ ای طرف تھا۔

ایک دفعہ ملاعلاء الدین میر شی جواس زمانہ میں قلفی کا برف بیچا کرتے تھے اور آج کل وہ دور ھے کہ مٹھائی کی دوکان کرتے ہیں، نہایت دیندار اور وضع دار آدمی ہیں، قلفی برف کا ملاکے کر دار الا ہتمام میں پہنچ گئے جہال حضرت والد ماجد کے پاس اس وقت حضرت شاہ صاحب اور چندا کا برمدرسین تشریف فرما تھے۔ حضرت مہتم صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے ملا جی کوروک کر برف کی قلفیاں کھولنے کے لیے فرمایا، یہ سب حضرات قلفیاں تناول فرماتے رہے، کھانے کے دوران میں حضرت شاہ صاحب نے ملاجی سے بوچھا کہ آپ اس برف کی تجارت سے ماہانہ کتنا بیدا کر لیتے ہیں؟ کہا کہ ساٹھ رو بیہ ماہورا۔ اس زمانہ میں حضرت شاہ صاحب کی تخواہ بھی ساٹھ رو بیہ ماہورات کی مساٹھ رو بیہ ماہورا۔ اس زمانہ میں دار العلوم کی صدر مدری کی ضرورت نہیں۔

بہر حال حضرت شاہ صاحب کاحلقۂ درس اور ساتھ ہی دوسری مجالس علم و کمال کے

ساتھ ظرافت ہے بھی معمور ہوتی تھیں جوان کی زندہ دلی اور فقہ نس کی دلیل تھی ، اوراس ذیل میں کتنے ہی علوم ومعارف بیساختہ نکلے ہوئے اربابِ مجلس کے ہاتھ پلے پڑجاتے تھے۔ مگر اس کے باوجود مجلس شرعی آ داب سے بھر پور ہوتی تھی جس میں غیر متعلق یا فضول اور لا یعنی باتوں کا کوئی وجود نہ ہوتا تھا۔

اگر کسی شخص نے کسی کی برائی یا نضول بات شروع کی تو معاً فرماتے کہ بھائی ہمیں اس کی فرصت نہیں ہے۔کوئی مسئلہ پوچھنا ہوتو پوچھوور نہ جاؤ۔ ہماراوقت ایسی باتوں کے لیے فارغ نہیں۔وقت کی بہت زیادہ قدراور حفاظت فرماتے تتھے۔

اوقات کا بڑا حصہ مطالعہ کتب میں گذرتا تھا۔ ذوقِ مطالعہ کا بی عالم تھا کہ طبعی اور شرعی ضروریات کے علاوہ کوئی وقت کتب بنی یا افادہ سے خالی ندر ہتا تھا۔ ایک دفعہ فرمایا کہ فتح الباری کا (جو تیرہ جلدوں کی کتاب ہے) تیر ہویں مرتبہ مطالعہ کر رہا ہوں۔ اور ریب بھی فرمایا کہ میں درس کے لیے بھی مطالعہ نہیں دیکھا۔ مطالعہ کامستقل سلسلہ ہے اور درس کا مستقل اس لیے ہرسال درس میں نئی نئی تحقیقات آتی رہتی تھیں۔

حقیقت یہ ہے کہ اس درس کے لیے مطالعہ کی ضرورت ہی کیاتھی؟ جب وقت کے تمام گوشے مطالعہ سے پر تھے، گویا مطالعہ لامحدود تھا تو محدود مطالعہ کی ضرورت بھی کیاتھی؟ کتب درسیہ اور بالخصوص کتب حدیث کے فنی مباحث طبیعت ثانیہ بن چکے تھے۔ اور ہمہ وقت کے مطالعہ سے ان میں روز بروز بسط وانبساط کی کیفیات پیدا ہوتی چلی جاری تھیں اور مباحث درس گھٹے یا قائم رہنے کے بجائے خود ہی یو ما فیو ما بڑھتے رہتے تھے تو انھیں جزوی مطالعہ علوم جزوی مطالعہ علوم کے بڑھے۔ بلکہ شاید یہ مقررہ جزوی مطالعہ علوم کے بڑھتے ہوئے بسط میں کچھنہ کچھ حارج اور حد بندی ہی کا سبب بن جاتا۔

پھر بیعام مطالعہ محض کتب درسیہ یا شروح وحواثی اور منہیات درس تک ہی محدود نہ تھا، بلکہ تمام فنون کی ہر میسر آمدہ کتاب تک پھیلا ہواتھا جن میں کسی علم وفن کی شخصیص نہ تھی۔ ذہن کسی ایک فن کے ساتھ مقید نہ تھا بلکہ مطلقاً علم کے بارہ میں ھل من میزید کا ذوق رکھتا تھا۔ اور حدیث میں منہومان لایشبعان کا سیح مصداق تھا۔ مصرتشریف کے ذوق رکھتا تھا۔ اور حدیث میں منہومان لایشبعان کا سیح مصداق تھا۔ مصرتشریف کے

گئتو اوقات کا بڑا حصہ کتب خانہ خدیویہ کی کتب کے مطالعہ میں صرف ہوتا۔ جہاز حاضر ہوئتو حرمین کے کتب خانے کنگھال ڈالے اور فرائض وتطوعات کے بعد گویا آپ کی عبادت یہ بیجراور کتب بنی تھی۔ مرض وفات میں اطباء نے مطالعہ کی ممانعت کردی۔ لیکن جب بھی موقع ملا جب ہی کتب بنی شروع کردی اطباء نے کہا کہ حضرت اس سے مرض بڑھ جائے گا، فرمانے لگے کہ بھائی یہ کتب بنی خود ہی میرامتقل مرض ہے اور لاعلاج ہے۔ مطالعہ کے سلسلہ میں فن عصر یہ فلسفہ جدید حتی کہ فن رمل اور جغر کی کتابوں کو بھی مطالعہ سے نہ چھوڑا۔

جب بھو پال شادی کے سلسلہ میں تشریف لے گئے تو جدید تعلیم یافتہ طبقہ کی ایک جماعت نے عصری فنون کی جھی جشیں چھیڑدی، آپ نے انہی فنون کی اصطلاحات میں بحوالہ کتب جوابات دیئے اور فرمایا کہ بیٹ سمجھنا کہ ہم لوگ اس فن سے نابلد ہیں۔ہم ان عصری فنون کی کتابوں کا مطالعہ بھی کافی کیے ہوئے ہیں، اور ان فنون کی بنیادوں کو بھی جانتے ہیں، یہی صورت مسائل حاضرہ کے مطالعہ کی بھی تھی۔

سنر بنجاب کے سلسلہ میں جب لا ہور پہنچ تو یہ زمانہ سود کی تحریک کا تھا مسلمانوں کی ایک جماعت اقتصادی و جوہ پر سودی بینکوں کا قیام مسلمانوں کے لیے ضروری سمجھ رہی تھی ، مولوی طفیل احمد صاحب منظوری رسالہ ''سود مند'' نکال رہے تصاور جواز سود کا پر چارشد ومد سے کیا جارہ ہاتھا۔ لا ہور پہنچنے پر حضرت کے قیام گاہ پر لوگ ملنے کے لیے آنے لگے مجمع ہوگیا۔ مولانا ظفر علی خال بھی آگے اور جواز سود کے بارہ میں اقتصادی دلائل سے بھری ہوئی ایک تقریر کی جس میں ضرورت سودیر کلام کیا گیا تھا۔

مقصد یہ تھا کہ حضرت ممدوح بھی اس کی تائید میں کچھ فرمادیں۔ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے ساری بسیط تقریرین کر جواب میں فرمایا کہ بھائی جے جہنم میں جانا ہو وہ خود جائے ہماری گردن کو بل نہ بنائے کہ اس سے لائکھ کر پہنچے۔ اور اس کے بعد سودی کاروبار کے مضرات اور اس تحریک کے غلط ہونے پر سیر حاصل بحث فرمائی جس سے لوگوں کے خیالات میں کافی حد تک اصلاح ہوئی۔

علامہ اقبال مرحوم کے خیالات کی بہت حد تک اصلاح حضرت ممدوح کے ارشادات سے ہوئی، ان کے آٹھ آٹھ صفحات کے خطوط سوالات وشبہات سے پڑ آتے سے اور حضرت ان کے شافی جوابات لکھتے جس سے ان کے قلب کی راہ بنتی چلی گئی۔

غرض کثرت مطالعه صرف دری علوم کی کتب تک محدود نه تھا، عصری علوم وفنون کا مطالعہ بھی جاری رہتا تھا، جس سے نوتعلیم یا فتہ نو جوان طبقہ بھی مرعوب اورمستفید تھا۔

میں نے ۱۳۵۲ ہیں اسپ عربی تصیدے ''نونیة الاحاد '' کے طبع کرانے کا ارادہ کیا۔ اس قصیدہ میں امت کے مشاہیر علم فن کی مخضر سوائح نظم ونٹر میں جمع کی گئ ہے، جے اس زمانہ میں طبع کرایا گیاتھا، اوراب چھوٹی خوبصورت تقطیع پر برخور دار مولوی حافظ قاری محمر سالم سلمہ نے اپنے ادارہ تاج المعارف کی طرف سے دوبارہ طبع کرایا ہے، اس قصیدہ میں ابوالحن کذاب کا نام بھی مشاہیر کے سلسلہ میں آیا کہ یہ صفت کذب اور دروغ گوئی میں مشہور اور یکتائے روزگار تھے مجھے ان کی تاریخ نہلی جواس قصیدہ میں درج کرتا۔ اس صورت میں ہم لوگوں کے آخری دوڑ یہ ہوتی تھی کہ حضرت شاہ صاحب تک پہنچ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ لے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ کے کر گھر آ جاتے تھے ، اور اس سلسلہ میں بلامحت ومشقت علم کا نایاب اور وسیع ذخیرہ کے کر گھر آ جاتے تھے ۔

میں اپنائی معمول برستور کے مطابق حضرت شاہ صاحب قدس مرہ کی خدمت میں ان کے دولت خانے پر حاضر ہوا۔ مرض وفات اپنی آخری حد پر پہنچ چکا تھا اور دو تین ہفتہ بعد ہی وصال ہونے والا تھا، کمزور بے حد ہو چکے تھے لیٹنے بیٹھنے میں بے حد تکلف ہوتا تھا، اطلاع کرنے پر مجھے حسب معمول گھر میں بلالیا، اور عادت تھی کہ جب بھی میں پہنچا تو کسی نہ کسی چیز سے تواضع فرماتے، فوراً چائے بنانے کا حکم دیا، یہ وہ زمانہ تھا کہ حضرت محدوح کا دار العلوم سے کوئی تعلق نہیں تھا، اور میں اس زمانہ میں عہدہ اہتمام دار العلوم پر تھا، لیکن حضرت محدوح کا دار العلوم سے کوئی تعلق نہیں تھا، اور میں اس زمانہ میں عہدہ اہتمام دار العلوم پر تھا، لیکن حضرت محدوح کے دمانہ میں میر اتعلق ان سے دہ کہ انداز میں میر اتعلق ان سے دہ داللہ وہی رہا جو پہلے تھا۔ حتی کہ آمدور فت بھی منقطع نہیں ہوئی، اسے حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ بھی محسوس فرماتے اور قدر کی نگاہ سے دیکھتے، پھریت علق کوئی رسی یا دنیوی نہ تھا جوقطع ہوجا تا،

بلکہ روحانی تھا اور قدیم تھا جوناممکن الانقطاع تھا، گودرمیانی مدت میں قضاء وقد رہے وہ مستور اور مغلوب ساہوگیا تھا اور تکو بی طور پر آن نَزَعَ الشّیطانُ بَیْنِی وَبَیْنَ اِخُوتِی فَتنزامنظر کا ظہور ضرور ہوا تا ہم بیسب سطی بات تھی قبلی طور پر محبت وعقیدت کا علاقہ بدستور قائم تھا اور اس میں جتنا کچھ دخنہ پڑگیا تھا مرور ایا م سے اس میں بھی اضمحلال آچکا تھا اس لیے از اول تا آخر میرے لیے حضرت معمول تا میں کافی مخبائش تھی جس کا ظہور میری گاہ بگاہ میرے لیے حضرت معمول تا موقع پر بھی حسب معمول اس بزرگانہ شفقت سے پیش آئے۔ عاضری پر ہوتا رہتا تھا، اس موقع پر بھی حسب معمول اس بزرگانہ شفقت سے پیش آئے۔ چاہے وغیرہ سے فراغت کے بعدم توجہ ہوئے، فرمایا مولوی صاحب کیے تشریف لائے۔

میں نے عرض کیا حضرت ابوالحن کذاب کا ترجمہ نہیں ملتا اس کے بارہ میں نشان معلوم کرنے حاضر ہوا ہوں، فرمایا ادب و تاریخ کی کتابوں میں فلاں فلاں مواقع کا مطالعہ کر لیجئے تقریباً آٹھ دس کتابوں کے نام لے دیئے، اوران کے مظان ومواقع کی نشاندہ ی فرمادی، میں نے عرض کیا کہ حضرت مجھے اس شخص کی بوری تاریخ معلوم کرنی نہیں ہے، صرف اس کی صفت کذب و دروغ گوئی کے حالات معلوم کرنے ہیں مگر ان کا کوئی عنوان کسی کتاب میں نہیں ملتا کہ اس کے نیچان خاص واقعات کا مطالعہ کرلوں۔

فرمایا مولوی صاحب آپ نے بھی کمال کیا صفت کذب کونی صفت مدح ہے کہ لوگ اس پوغوانات قائم کر کے اس کے واقعات دھلا کیں ایسی ندموم صفات افعال کا تذکرہ ضمناً اور استظر اوآ آجا تا ہے۔ عنوان ہمیشہ کمالات پرقائم کیے جاتے ہیں نہ کہ نقائص وعیوب پر، ان کتب پرفلال فلال مقام دیکھ لیجئے، ضمنا اس کی صفت کذب کا بھی تذکرہ کہیں نہیں مل ہی جائے گا۔

میں نے عرض کیا کہ حضرت مجھے تو کتابوں کے اتنے اساء بھی یا د نہ رہیں گے چہ جائیکہ ان کے یہ مظان اور مواقع محفوظ رہیں۔ نیز انظامی مہمات کے بھیڑوں میں اتن فرصت بھی نہیں کہ چند جزوی مثالوں کے لیے اتنا طویل وعریض مطالعہ کروں۔ بس آپ ہی اس شخص کے کذبات اور وروغ گوئی سے متعلقہ واقعات کی دو چار مثالیس بیان فرمادی، میں انہی کو آپ کے حوالہ سے جزوکتاب بنادوں گا، اس پرمسکراکر ابوالحن کذاب کی تاریخ اس کے میں ولادت سے من واربیان فرمانی شروع کردی جس میں اس کے جھوٹ

کے بجیب وغریب واقعات بیان فرماتے رہے، آخر میں من وفات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ پیخض مرتے مرتے بھی جھوٹ بول گیا، پھراس جھوٹ کی تفصیل بیان فرمائی۔
حیرانی پیچی کہ یہ بیان ایسے طرز ہے ہور ہاتھا کہ گویا حضرت محمدوح نے آج کی شب میں مشقلا ای کی تاریخ کا مطالعہ کیا ہے جواس بسط سے من وار واقعات بیان فرمائے ہیں۔
میں نے تعجب آمیز لہجہ میں عرض کیا کہ حضرت شاید کسی قریبی ہی زمانہ میں تاریخ و کیھنے کی نوبت آئی ہوگی؟ سادگی سے فرمایا جی نہیں، آج سے تقریباً چالیس سال کا عرصہ ہوتا ہے جب میں مصر گیا ہوا تھا، خدیوی کتب خانہ میں مطالعہ کے لیے پہنچا اس الوالحن موتا ہے جب میں مصر گیا ہوا تھا، خدیوی کتب خانہ میں مطالعہ کے لیے پہنچا اس الوالحن کر اب کا ترجہ سامنے آگیا اور اس کا مطالعہ دیر تک جاری رہا۔ بس اسی وقت جو ہا تیں کناب میں دیکھیں حافظ میں محفوظ ہوگئیں اور آج آپ کے سوال پر متحضر ہوگئیں، جن کا میں نے اس وقت تذکرہ کیا۔

الله اکبرایه واقعات حدیث وتفیر اور فقه واصول کے مباحث سے تعلق نه رکھتے تھے جوان کے متداول فنون اور روز مرہ کے مشاغل میں سے تھے بلکہ ایک غیر متعلق اور وہ بھی چالیس سالہ مدت کی ذہن میں آئی ہوئی اور اوپر سے وہ بھی کسی اہتمام سے نہیں محض اتفاقی طور پر اور سرمری انداز سے ذہن میں آئی ہوئی چیز تھی، اس کا اتنا استحضار عام معتا د حافظہ سے بالاتر کرامتی حافظہ سے بی تعبیر کیا جا سکتا ہے۔

یمی نہیں بلکہ جس علم وفن میں بھی گفتگوفر ماتے، تبحر واستحضار کی یہی نوعیت ہوتی تھی، کہ گویااس مسئلہ کوابھی دیکھ کراور ذہن میں سمیٹ کرآ رہے ہیں۔

مولانا احد سعید صاحب صدر جمعیة علاء دبلی کا حضرت مروح کو '' چلتا بھرتا کتب خانہ'' کہنا حقیقتا اظہار حقیقت پر بنی ہے اور حضرت مروح اس لقب کے جائز طور پر ہی نہیں، بلکہ واجبی طور پر مستحق ہیں۔

وفورِمطالعہ اوراس کے ساتھ قوت حافظ الیہ ای ہے جیسے سر مایہ دارسر مایہ کے ساتھ گی دل بھی ہو، بخیل سر مایہ دار ہوتو بے فیض اور بے نتیجہ ہے، جیسے بعض کا مطالعہ وسیع ہوتا ہے، لیکن قوت حافظہ نہ ہونے کے سبب ان کا وقتی شوق مطالعہ تو پورا ہوجا تا ہے مگر خود ان کو یا دوسروں کواس مطالعہ کی کا وشوں سے کوئی فائدہ نہیں پہنچنا، لیکن حضرت شاہ صاحب رحمة اللہ علیہ کا جس درجہ مطالعہ وسیع تھااسی درجہ حافظ بھی تو می تھا، گویا ذہن وحافظ ہروقت تیار رہتے تھے کہ آئیسی یا کان کچھلائیں تو وہ فوراً اسے جمع کرلیں، بلاشبہ حضرت ممدوح کے اس غیر معمولی حافظہ سے حفاظ سلف کی یا د تازہ ہوتی تھی، انھیں غیر متداول بلکہ غیر معروف کتب کی عبارتیں بھی اس درجہ متحضر رہتی تھیں کہ وقت پڑنے پریے تکلف پیش کردیا کرتے ہے، اورعلاء چرت ذہ ہوکر رہ جاتے تھے۔

تحریک خلافت کے دور میں جب امارت شرعیہ کا مسئلہ چیڑاتو مولوی سجان اللہ خال صاحب گور کھیوری نے اس مسئلہ میں اپنے بعض نقاط نظر کی تائید میں بعض سلف کی عبارت پیش کی جوان کے نقط نظر کی مؤید تھی گر مسلک جمہور کے خلاف تھی ، یہ عبارت وہ لے کرخود دیو بند تشریف لائے اور مجمع علاء میں اسے پیش کیا ، تمام اکابر دار العلوم حضرت شاہ صاحب کے کمرہ میں جمع تھے جیرانی یہ تھی کہ نہ اس عبارت کورد ہی کر سکتے تھے کہ وہ سلف میں سے ایک بردی شخصیت کی عبارت تھی ، اور نہ اسے قبول ہی کر سکتے تھے کہ مسلک جمہور کے صراحة خلاف تھی ، یہ عبارت این واضح اور صاف تھی کہ اسے کی تاویل و تو جیہ سے بھی مسلک جمہور کے مطابق نہیں کیا جا سکتا تھا۔

حفرت شاہ صاحب استجاء کے لیے تشریف لے گئے تھے، وضو کے لیے واپس ہوئے تواکابر نے عبارت اور مسلک کے تعارض کا تذکرہ کیا اور یہ کہان دونوں باتوں میں تظبیق وتو فیق بھی نہیں بن پر تی حفرت محدول حسب عادت حسبنا اللہ کہتے ہوئے بیٹھ گئے اور عبارت کوذراغور سے دیکھ کرفر مایا کہ اس عبارت میں جعل اور تصرف کیا گیا ہے اور دوسطروں کو ملا کرایک کردیا گیا ہے، درمیان کی ایک سطر چھوڑ دی گئی ہے، اس وقت کتب فانہ سے کتاب منگائی گئی دیکھا گیا تو واقعی اصل عبارت میں سے پوری ایک سطر درمیان میں سے حذف ہوئی تھی، جوں ہی اس ماقط کردہ سطر کو عبارت میں شامل کیا گیا عبارت کا مملل جمہور کے موافق ہوگیا اور سب کا تحیر رفع ہوگیا۔

بہر حال حافظہ وانقال ذہنی کے لحاظ سے حضرت ممروح آیۃ من آیات اللہ تھے،

جس کی نظیران قریبی زمانوں میں نہیں ملتی۔

حضرت ممروح کی اس تبحر پبندی اور ذوق زیادت علم کا نتیجہ بیتھا کہ طلبہ میں بھی وہی ذوق تبحر پیدا ہونے لگا، ہرطالب علم کوشش کرتا تھا کہ زیادہ سے زیادہ کتب کا مطالعہ کرے، زیادہ سے زیادہ تحقیق کے ساتھ مسئلہ کی تہ تک پہنچ اس دور میں ہر چھوٹے بڑے کا بیرذ ہن بن گیا تھا۔اوراس کے آٹارز ہانۂ طالب علمی ہی میں نمایاں ہونے لگے تھے۔

چناں چاس زمانہ کے متعدد طلباء دور ہُ حدیث نے اجھے اچھے قابل قدررسا لے اور مضامین سے اپنا گلی تبحر کا جُوت دیا۔ میں نے ادب و تاریخ کے سلسلہ میں رسالہ 'مشاہیر امت' کھا۔ مولا نامفتی محمد شغیع صاحب حال ساکن پاکتان نے ختم المدہو ہی القرآن اور ختم المدہو ہی فی القرآن اور ختم المدہو ہی المرتب کیا، مولا نامحمدادریس صاحب کا ندھلوی نے النہو ہی الحد بیث کا رسالہ دو جلدوں میں مرتب کیا، مولا نامحمدادریس صاحب کا ندھلوی نے التھر تکی بما تو اتر فی مزول اس کھا، مولا نابدر عالم میر شمی نے بھی کئی رسالے لکھے، اور تقریباً دو تین سال کے عرصہ میں احاطہ دار العلوم سے اٹھارہ انیس رسالے شائع ہوئے۔

یہ درحقیقت وہی ذوق تھا جوحفرت ممدوح کے درس حدیث سے طلبہ لے کراٹھتے تھے اورعلمی طور پراپنے اندرز مانۂ طالب علمی ہی میں ایک ایبی قوت محسوں کرنے لگتے تھے کہ گویا وہ تمام علوم وفنون پر حاوی ہیں اورعلم ان کے اندر سے خود بخو دا بھرر ہاہے، وہ کتب بنی محض عنوان بیان تلاش کرنے کے لیے کررہے ہیں۔

حضرت ممدوح کے بہال علم کے اس غیر معمولی شغف وانہاک اور ہمدوقت کے شغل کے باوجود مل بالنة اورا تباع سلف کے اہتمام میں ذرہ برابر بھی کی اورکوتا ہی نہ ہوتی تھی۔ ہم بہت ک شنیں ان کے ممل دکھے کر معلوم کرلیا کرتے تھے، کھانا کھانے کے بعد تولیہ یا رومال سے ہاتھ بونچھے کے بجائے ہمیشہ حسب معمول نبوی پاؤں کی تکووں سے ہاتھ بونچھ لیتے تھے۔ اکروں بیٹھ کرکھانا کھاتے تھے، کھانے میں ہمیشہ تین انگلیاں استعال کرتے تھے، اور دونوں ہاتھ مشغول رکھتے تھے، بائیں ہاتھ میں روٹی اور داہنے ہاتھ سے اسے تو رُتو رُکر استعال کرتے تھے، لقے ہمیشہ چھوٹے چھوٹے استعال کرتے تھے، یہی صورت لباس کی تھی یا جامہ نیم سات سے بھی نیچا نہ ہوتا تھا، تمامہ کا استعال زیادہ ہوتا تھا سر دیوں میں لباس کی تھی یا جامہ نیم سات سے بھی نیچا نہ ہوتا تھا، تمامہ کا استعال زیادہ ہوتا تھا سر دیوں میں لباس کی تھی یا جامہ نیم سات سے بھی نیچا نہ ہوتا تھا، تمامہ کا استعال زیادہ ہوتا تھا سر دیوں میں

اکٹر وبیشتر سبزیاسادہ رنگ کا عمامہ استعال فرماتے تھے، زہدوتقو کی حضرت مدوح کے روش اور کھلے ہوئے چرے پر برستا تھا۔ ایک غیر مسلم خص نے کی موقعہ پر حضرت مروح کے سرخ وسفید رنگ کی کشادہ پیشائی اور ہنس کھ چبرے نیز چبرہ کی مجموعی وجاہت وعظمت کود کھر کہا تھا کہ ''اسلام کے حق ہونے کی ایک مستقل دلیل سے چبرہ بھی ہے' جمعہ کے لیے جاتے تو ف اسعوا الی ذکر اللّه کا منظر سب کونظر آتا، سعی اور دوڑکی شان تیز رفتار اور لیے لیے قدم والنے کی جال سے نمایاں ہوتی تھی، حسبنا اللّه تکلیہ کلام تھا، اللّه عبی حضراوقات عایت فرماتے اور ایسے ہی موقع بموقع اللّه اجل فرماتے رہتے تھے۔ درس میں بعض اوقات عایت فرماتے اور ایسے ہی موقع بموقع اللّه اجل فرماتے رہتے تھے۔ درس میں بعض اوقات عایت خشیت سے آگھوں میں نمی آجاتی ، جے ضبط کرنے کی کوشش کرتے تھا انثاء وقصا کداور وعظ خشیت اللّٰہی میں خوف وخشیت کے اشعارا کڑ تر آگھوں کے ساتھ پڑھتے جس سے چبرہ مظہر خشیت اللّٰہی میں خوف وخشیت کے اشعارا کڑ تر آگھوں کے ساتھ پڑھتے جس سے چبرہ مظہر خشیت اللّٰہی نظر آتا تھا اور سامعین کی آگھیں تر ہوجاتی تھیں، ٹھیک طریقۂ نبوی کے مطابق کن آگھیوں سے در کھتے اور جدھرم توجہ ہوتے تھے۔

ادب علم کا یہ عالم تھا کہ خود ہی فر مایا کرتے تھے کہ میں مطالعہ میں کتاب کواپنا تا لِع کبھی نہیں کرتا ، بلکہ ہمیشہ خود کتاب کے تا بع ہو کرمطالعہ کرتا ہوں۔

چناں چسنروحضر میں ہم لوگوں نے بھی نہیں دیکھا کہ لیٹ کرمطالعہ کررہے ہوں یا کتاب پر کہنی ٹیک کرمطالعہ میں مشغول ہوں، بلکہ کتاب کوسا منے رکھ کرمؤ دب انداز سے بیٹھے، ویے استفادہ کررہے ہیں۔

یہ بھی فرمایا کہ''میں نے ہوش سنجا لئے کے بعد سے اب تک دینیات کی کی کتاب کا مطالعہ بے وضونہیں کیا'' سجان اللہ کہنے کو توبہ بات بہت چھوٹی کی نظر آتی ہے لیکن اس پر استقامت اور دوام ہرایک کے بس کی بات نہیں ، یہ وہی کرسکتا ہے جسے حق تعالی نے ایسے کا موں کے لیے موفق اور میسر کر دیا ہے ، اور وہ گویا بنایا ہی اس لیے گیا ہے کہ اس سے دین آ داب کے مملی نمو نے چیش کرائے جا کیں ، گل میسٹر لما خُلق للہ . م ہرکی را بہرکار سے ساختند النظامیا اور ادر ویش انداختند

ادب شیوخ وا کابرکایه عالم تھا کہان کے سامنے بھی آئھواٹھا کریا آئھ ملاکر گفتگونہ فرماتے۔

فتنہ ۱۳۴۲ھ میں جب معاملہ حدود سے بڑھنے لگا اور حضرت ممدوح نے مدرسہ میں آنا اور درس دینا جھوڑ دیا جس سے طلبہ میں انتشار بھیل گیا اور اسٹرائک کی صورت پیدا ہوئی تو حضرت والد ماجد ؓ نے بلاواسطاس مسئلہ کو سلجھانے کی سعی فرمائی ،اورا کیک دن اچا تک شبح کے وقت حضرت معدوح کے مکان پرتن تنہا پہنچ گئے اور اطلاع ہونے پراک دم گھبرا کر حضرت ممدوح باہرتشریف لائے اوراس سابقہ نیاز مندی کے ساتھ بہت ہی مؤد بانداندان سے پردہ کرا کر گھر میں لے گئے ، گردن جھاکرع ض کیا کہ حضرت اس وقت اچا تک کیسے تکلیف فرمائی ؟ حضرت والد ماجد نے فرمایا کہ حضرت مجھے بیعرض کرنا ہے کہ میر ابھی آپ پرکوئی حق ہے؟ فرمایا ہے اور بیہے کہ آپ الرمیری کھال کی جو تیاں بنا کر پہنیں تو جھے کوئی عذر نہ ہوگا۔ والد ماجد نے فرمایا کہ بارک اللہ بس تو میری گذارش بیہ ہے کہ آپ ان قصول کو چھوڑ دیں اور مدرسہ میں چلیں اور میرے ساتھ چلیں ، فرمایا بہت اچھا حضرت نے چند معاملات پیش فرمایا کہ حضرت انھیں یوں کر دیا جائے۔

والد ماجدنے فرمایا کہ آپ کا منصب مطالبہ کرنے کانہیں مطالبے پورا کرنے کا ہے،
آپ اپ قلم سے جومناسب جھیں چل کرخود کردیں، اس پرساتھ ہو گیے اور مدرسہ میں
پہنچ گئے، سب کو چیرت اور بے انتہا مسرت ہوئی کہ سارا فتنہ ختم ہوگیا، والد ماجدنے فرمایا
کہ بیسب مطالبے آپ خود ہی جاری کردیں اور درس شروع کرادیں، فرمایا کہ حضرت اتن
اجازت دیں کہ ظہر کے بعد حاضر ہوکر درس شروع کروں، فرمایا مضا کقت نہیں، حضرت
محروح تشریف لے گئے، گر پھر ظہر کے بعد تشریف نہیں لائے اور معلوم ہوا کہ لوگوں نے
مجبور کر کے روک دیا۔

مجھے پیرعض کرناتھا کہ زمانۂ اختلاف میں ادب وتو قیر آور شلیم ورضاء کا بذات ِخودیہ عالم تھا جواس واقعہ میں آپ نے دیکھا۔

تقریری افادہ کے ساتھ تحریری افادہ لیعنی تصنیف کا بھی آپ میں کافی ذوق تھا، حدیث میں متعدد نافع اور نادرہ روزگار رسالے تالیف فرمائے اور علمی ترکہ میں چھوڑے جیسے نیل الفرقدین فی مسئلۃ رفع البیرین، فصل الخطاب فی مسئلۃ ام الکتاب، رفع السترعن

مسئلة الور، اكفار الملحدين خاتم النبيين (فارى) مرض وفات ميں روكر فرمايا ہم نے عمر ضائع كى اوركوئى كام آخرت كے ليے نہ كيا، بيرساله ''خاتم النبيين' اس تعين قاديا نى كے ردميں لكھاہے تو قع ہے كہ شايد بيرساله ميرى نجات كاذر ليد ہوجائے۔

دارالعلوم کے سنین قیام میں سے تقریباً اواخر سنین میں کلامی مسائل کی طرف توجہ ہوئی، ابتدائی ایام میں کلامی مسائل میں زیادہ ذوق سے کلام نہیں فرماتے تھے، نقل وروایت کا غلبہ تھا، آخرعمر میں بیہ ذوق انجرا تو خارج اوقات میں دو پہر کے ابتدائی حصہ میں کتاب شروع کرائی،احقر بھی اس میںشریک تھا، اس میں بالخصوص حضرت نانوتو ی قدس سرہ کی کتب کے حوالہ سے کلامی مسائل میں ان کے علوم بیان فر ماتے اور ان کی شرح فرماتے اور آخر کاران علوم کے عنوانات منضط کرنے کے لیے عربی کا ایک بلیغ قصیدہ خود ہی موزوں فرمایا جو''ضرب الخاتم علی حدوث العالم'' کے نام سے جھپ چکا ہے، اس کے ایک ایک شعر میں بہت سے مسائل کھیا دیئے ہیں، ساتھ ہی ان کی تشریحات کے لیے ماخذوں کے حوالے دیتے محتے ہیں، جن میں تمام کتب معقول وفلے کے حوالوں کے ساتھ علوم قاسمیہ کی كتب مثلاً تقرير دل پذير، انقبار الاسلام، مباحثه شاه جهان پوروغيره كے حوالے بكثرت ملتے میں، خطنہایت یا کیزہ تھا، حرف موتوں کی طرح کاغذ پر جڑے ہوئے نظر آتے تھے اور بہت خوبصورت ہوتے تھے۔ باریک قلم سے لکھتے تھے اور مختفرنولی کے ساتھ لکھنے کی عادت تھی،ا کثرتحریریںاشارات ہوتے تھے جن کوصاحب ذوق ہی سمجھ سکتا تھا۔

فن ادب اور شاعری کا ذوق بہت بلند پایہ تھا، دارالعلوم میں عام اجتاعات یا کسی بڑی شخصیت کے قدوم یا کسی اہم حادثہ کے وقوع پر قصا کد قلمبند فرماتے اور انھیں مجمع میں ساتے، پڑھنے کا طرز نہایت دکش تھا، ترنم کے ساتھ پڑھتے تھے جس سے سامعین پر گہرا اثر پڑتا تھا، عربی بلاغت اعلی مقام تک بہنچی ہوئی تھی۔

فرماتے کہ مقامات حریری جیسی کتاب ایک گھنٹہ میں چارورق ہر جت لکھ سکتا ہوں لیکن ہدامیہ جیسی عبارت چارمہینوں میں بھی چارسطرنہیں لکھ سکتا، اردو سے کوئی خاص لگا وُنہ تھا لیکن کلام بہر حال بلیغ ہوتا تھا تگر عربیت آمیز۔ اس اردوا جنبیت کی وجہ ہے ہم لوگوں میں اردوکی ایک گونہ تحقیر قائم ہوگئ تھی اردو
کتابوں کو دیکھنا عیب سامعلوم ہوتا تھا حتی کہ خود اپنے اسلاف صالحین کے علوم ومعارف
سے بھری ہوئی اردو تصنیفیں دیکھنے میں بڑی رکاوٹ بیدا ہوگئ تھی ، خواہ اسے محسوں کرکے
یااز خود داعیہ قلب سے ایک دن تفسیر بیان القرآن اردواز حضرت تھا نوی قدس سرہ کے
بارہ میں فرمایا کہ اردو میں اتن جست تفسیر آج تک نظر سے نہیں گذری ، اس تفسیر نے بہت
سی پرانی تفاسیر سے مستغنی کردیا ہے۔

اس کے بعد ہم لوگ اردو کی کتابیں دیکھنا بھی گویا جائز سجھنے لگے تھے۔اور یہ کہ اردو زبان بھی کوئی ایسی چیز ہے جس سے علم کا تعلق ہوسکتا ہے۔

ا تنائے سال تعلیمی میں گاہ بگاہ سفر بھی فرماتے تھے، اور سال بھر میں سفروں کی تعداد خاصی ہوجاتی تھی اس میں بعض سفر لمبے لمبے بھی ہوتے تھے جیسے بنجاب وسر حدوغیرہ کے اسفار سے ردقادیانی کے سلسلہ میں بنجاب کے مستقل دور سے بھی فرمائے، خاص قادیان کا سفر بھی ہوا، جس میں ایک بردی جماعت ساتھ تھی اور ہم لوگ بھی ہم رکاب تھے، اور سفروں میں بھی احقر ساتھ دہا ہے۔

تقریبالمی ہوتی تھی جس سے علاء استفادہ کر سکتے تھے، لیکن عوام بصد عقیدت س کر برکت حاصل کرتے تھے۔

کھوٹے شلع راولپنڈی کے سفر میں احقر اور مولا نامحمدادریس صاحب کا ندھلوی حال شخ الحدیث جامعہ اشر فیہ لا ہور اور دوسر ہے بعض اور مستفیدین بھی ساتھ تھے۔ حضرت مولا نامرتضی حسن صاحب بھی ہمراہ تھے۔ راولپنڈی پہنچے بڑے برے برے اجتماعات ہوئے اور بردی بالمانہ تقریریں ہوئیں ، مجلسی خوش نداتی اور ظرافت کے سلسلہ میں ایک واقعہ یہ بھی پیش آیا کہ حضرت مولا نامرتضی حسن صاحب مرحوم وظیفہ پڑھ رہے تھے کہ ناشتہ آگیا حضرت مروح نے زور سے فرمایا کہ شخ وظیفہ کا مقصد آچکا ہے دستر خوان پر آجا ہے۔ حضرت مروح نے نے دور سے فرمایا کہ شخ وظیفہ کا مقصد آچکے ہوئے کے ای سفر میں حضرت مروح نے جھے ''فقیر صاحب'' کا خطاب عطافر مایا صورت واقعہ یہ ہوئی کہ بارش بہت زیادہ ہوگئی جلسہ گاہ شہر سے میل بھر کے فاصلہ پھی ، راستہ صورت واقعہ یہ ہوئی کہ بارش بہت زیادہ ہوگئی جلسہ گاہ شہر سے میل بھر کے فاصلہ پھی ، راستہ صورت واقعہ یہ ہوئی کہ بارش بہت زیادہ ہوگئی جلسہ گاہ شہر سے میل بھر کے فاصلہ پھی ، راستہ صورت واقعہ یہ ہوئی کہ بارش بہت زیادہ ہوگئی جلسہ گاہ شہر سے میل بھر کے فاصلہ پھی ، راستہ

درس وتدریس کے ساتھ ارشاد و تلقین کا سلسلہ بھی جاری رہتا تھا، بیعت بھی فرمالیتے سے ۔ تھے۔ اپنے اکابر سے سنا کہ حضرت گنگوہی قدس سرہ کی طرف سے مجاز بیعت بھی تھے۔ دیو بند کے بھی بعض لوگ بیعت تھی، الددین دیو بندی جو حضرت نانوتو ی رحمۃ اللہ علیہ کے دیکھنے والوں میں تھا، حضرت مدوح ہی سے بیعت تھا۔

حفرت شیخ الہند "کے وصال کے بعد میں نے اور جناب مفتی محمد شیع صاحب مفتی میں ہے اور جناب مفتی محمد شیع صاحب مفتی پاکستان مقیم کرا چی ہے ہمیں ساتھ ہی ساتھ حضرت میروح کی طرف رجوع کیا ہمیں طریق چشتہ کے مطابق اذکار تلقین فر مائے اور ہم اس میں کھلی تا ثیروت قسرف محسوں کرتے تھے۔
علم واخلاق کے ان او نیچے مقامات کے ساتھ سیاسیات سے بھی آپ کولگاؤ تھا اور ملکی معاملات میں شرعی اصول پر ججی تلی رائے ظاہر فر ماتے تھے۔

جمعیة علاء ہند کے سالانہ اجلاس پشاور کی صدارت فرمائی، خطبهٔ صدارت ارشاد

فرمایا،جس میں وقت کے تمام مسائل پر بحث فرمائی، انگریزوں سے کافی تنفرتھا، ایک دفعہ مرض و فات میں ۱۹۴۷ء کے انقلاب سے سولہ ستر ہ سال پہلے عزیزی مولوی حامد الانصاری غازی کومخاطب کر کے فرمانے لگے کہ بھائی ہمیں اب یقین ہوگیا ہے کہ انگریز ہندوستان سے نکل جائے گا کیوں کہ اس نے قدرتی اشیاء پر بھی ٹیکس عائد کردیئے ہیں، ہوارٹیکس، فضایر نیکس، یانی پرئیکس، نمک پرئیکس جن چیزوں کوقدرت نے آ زادر کھا تھاان پر یا بندی عائد کرنا قدرت کامقابلہ ہے جس کے بعد زیادہ دیر تک بقاء نہیں ہو عتی، اس لیے ہمیں یقین ہے کہ اب انگریز کے جانے کے دن قریب آ گئے ہیں، حضرت ممدوح کی ان گونا گوں علمی عملی اور اخلاقی خصوصیات کے سبب خود ان کے اکابر ان کی عظمت کرتے تھے۔ حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ استاذ ہونے کے باوجود تو قیر کے کلمات ان کے بارہ میں استعال فرماتے، حضرت تھا نوی رحمۃ اللّٰد فرماتے کہ جب مولوی انورشاہ میری یاس آ کر بیٹھتے ہیں د میرا قلب ان کی علمی عظمت کا د با وُمحسوں کرتا ہے۔ میرے والد ماجد باو جوداستاذ ہونے کے ان کی انتہائی تو قیر فرماتے تھے اور غائبانہ بھی ان کے لیے کلمات تعظیم استعال فر ماتے تھے۔ ظاہر ہے کہ جس کی عظمت اس کے بروں کے دل میں بھی ہو اس کی عظمت اس کے جھوٹوں کے دلوں میں کتنی ہوگی؟

ایک مقتر ہستی ،ایک یگانۂ روز گارہستی کے فضائل ومنا قب ان سطور میں کیا آسکتے ہیں، بردی بردی تصنیفیں بھی ایسے لوگوں کی سوانح کے لیے کافی نہیں ہوسکتیں۔

اس لیے بیمضمون تو کیاان کی سائی کرسکتا۔ ہے کین اس کی نگارش بطور سوائے کے ہوئی بی بہیں ، بیسطری صرف بطور تذکرہ کا ملین اپنے دل کی تسلی یا اپنے استاد زادہ عزیزی مولوی سیداز ہرشاہ قیصر سلمہ اللہ تعالی مدیر ماہنامہ '' دارالعلوم' کے ایماء کی تمیل کے لیے کھی گئی ہیں ، ورنہ کجا سوائے خاتم الحد ثین اور کجا بیا جہل الجا ہمین؟ بس جھد المقل جموعه کے طور پر یہ بضاعت (مزجاۃ جو آج تاریخ ۱۰ ذی قعدہ ۲۵ ساس الے بعد نماز صبح بیٹے کر کھنی شروع کی اور مسلسل کھتے کھی گیارہ بج دن کو ختم کردی ) بطور ایک ہدیے ناچیز عزیز محترم وممول کی خدمت میں پیش ہے ، گر قبول افتد زے عزوشرف و المحمد لله او لا و آخو آ۔

# حضرت مولا ناسيدانورشاه صاحب قدس سره

لاً: حفرت مولا نامحداعز ازعلی صاحب سابق نائب ناظم تعلیمات دارالعلوم دیوبند اعانت مدرسین کی حیثیبت میں

حضرات مدرسین کی امداد دوطرح ہوسکتی ہے ایک تو یہ کہ ان کی مالی خدمت کی جاد ہے ان کے مالی خدمت کی جاد ہے ان کے افراجات میں امداد کی جاد ہے۔ اس صورت میں تو مدرسین کا لفظ کچھزیادہ ضروری اورمفید نہ ہوا، بلکہ امداد غرباء یا اعانت مفالیس بھی کام دے سکتا ہے۔

دوسری صورت میہ ہے کہ فرائض تدریس میں ان کا ہاتھ بٹایا جاوے، د ماغی محنت سے
ان کو ہلکا کیا جاوے، اور یہی معنی ان دیار میں مروج تھے جہاں اردو کی حکمر انی تھی۔ مددگار
مہتم ، مددگار ناظم ، مددگار ناظم مدرس وغیرہ وغیرہ ان کا مطلب یہی تھا کہ ان کے فرائض
ملازمت میں کوئی شخص ساجھی ہواور امورِ متعلقہ میں تخفیف کا باعث ہو۔

دارالعلوم دیوبند میں معین المدرسین ایک عہدہ جو بہت زیادہ مفیداور متبول تھا، اچھے اس کی استعداد اور سرگرم کارعلاء اس میں اپنے اپنے فرائض انجام دیتے تھے۔ اس کی صورت بیتھی کہ قدوہ مہتہ میدن مدارس اسلامیہ حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب دار العلوم دیوبند کے فارغ التحصیل طلبہ کوذاتی طور پرجا نجتے اور پر کھتے تھے، اس بارے میں مسموعات اور سفار شوں کا ان کے یہاں اعتبار زیادہ نہ تھا اور جب کی طالب علم کی المیت ان کے معیار پرضیح ارتی تھی تو وہ اس پر بلاتو سط اپنا منشاء ظاہر کرتے تھے کہ تم اگر یہاں رہ کملی ترتی کرنا چا ہوتو یہ مکن ہے کہ تم یہاں دو چارسال مختلف قتم کے علوم اور فتون کی کتابیں پڑھا لو۔ تمھارے علم کی پختی بھی ہوگی، یہاں سیکڑوں طلبہ تم سے پڑھیں گے، کتابیں پڑھا لو۔ تمھارے کی اور پھر کسی بڑے مدرسے میں فرائض تدریس انجام دے سمھاری شہرت بھی ہوجاوے گی اور پھر کسی بڑے مدرسے میں فرائض تدریس انجام دے سمھاری شہرت بھی ہوجاوے گی اور پھر کسی بڑے مدرسے میں فرائض تدریس انجام دے سمھاری شہرت بھی ہوجاوے گی اور پھر کسی بڑے عواسلیم الطبع طلبہ اس پرداضی ہی نہ ہوتے تھے، بلکہ سکو گے، مشورہ نہایت شبحے تھا اس لیے عواسلیم الطبع طلبہ اس پرداضی ہی نہ ہوتے تھے، بلکہ سکو گے، مشورہ نہایت شبحے تھا اس لیے عواسلیم الطبع طلبہ اس پرداضی ہی نہ ہوتے تھے، بلکہ سکو گے، مشورہ نہایت شبحے تھا اس لیے عواسلیم الطبع طلبہ اس پرداضی ہی نہ ہوتے تھے، بلکہ

شکر گذار ہوتے تھے حضرت ممروح مدرسہ کی سابق مالی امداد کے علاوہ دس یانچ رویے ماہانہ ان کی تنواہ مقرر کردیتے تھے، ان کوآرام سے ندر کھاجاتا تھا بلکہ فی الواقع ہرقتم کے چھو کے بڑے اسباق مختلف فنون کی کتابیں پڑھانے کے لیے حوالہ کی جاتی تھیں، اور پیلوگ ان کو باحسن وجوہ پڑھانے پرمجبور ہوتے تھے، کیول کہ نہ صرف پڑھنے والے طلبہ سے خفت اور عبی زیر خیال ہوتی تھی، بلکہ اپنے معاصرین کی شاتت کا بھی اندیشہ ہوتا تھا، اوراس لیے بڑی محنت اور جانفشانی کے ساتھ اس فرض کوانجام دیتے تھے۔ اور بسااو قات اپنے اساتذہ ہے مراجعت کرتے اور دشوار مقامات کوحل کرتے تھے۔ اس صورت میں ان کا تفع تو ظاہر ہے کہ سالہا سال کی طلب علم میں نداس قد رمحنت کی ہوگی جواب کرنے پڑی اور نداس قدر علوم حاصلہ ومکتسبہ میں زیا دتی ہوگئ ہوگی جواب ہوئی ، اوریہی وجبھی کہایسے طلبہ جب کسی مدرسہ میں فرائض وند ریس کی انجام دہی کے لیے منجانب دارالعلوم بھیجے جاتے تو وہ ایک لائق اورتجر بہ کار مدرس ثابت ہوتے تھے اور مدارس میں ان کی شہرت ہوتی تھی ، اس ونت بھی ایسے حفرات مدارس اسلامیہ کی صدارت اور خدمت اہتمام وغیرہ انجام دے رہے ہیں اور دارالعلوم دیو بند میں معین المدری کے مرہون منت ہیں، میں اس خوف ہے کسی کا نام ظاہر نہیں کرتا ہوں کہ مباداوہ اس کواپنی تو ہین خیال کریں۔ دوسری جانب دارالعلوم د یو بند کا به نفع تھا کہ تھوڑی تھوڑی تنخواہ میں اس کو بیک وقت متعدد اصحاب درس حاصل ہوتے تھے اور بوڑھے بوڑھے پرانے مدرسوں جیسے کام کرتے تھے۔

معین المدرس کے ایک معنی اس کے سوابھی ہو سکتے تھے جوشاید خیال میں نہ ہوں ان کو سجھنے کے لیے حضرت میاں سیدا صغر حسین صاحب کی زبان سے واقعہ سنئے۔ فرماتے سے کہ مجرات میں ایک مرتبہ معین المدرسین وارالعلوم ویو بند کا ذکر آیا تو ایک صاحب نے فرمایا کہ میاں صاحب! بدلوگ جب اس ورجہ کے تھے کہ جہاں حضرات مدرسین واسا تذہ سے کام نہ چلے وہاں بدکام کریں اور کتاب کے جن جن مقامات کو مدرسین حل نہ کر سیس ان کے حل کرنے میں بدلوگ ان کی امداد کریں تو بیہ حضرات مدرسین سے زیادہ عالم ہوتے ہوں کے ۔ معین المدرسین کے یہ معنی کتنے ہی عجیب کیوں نہ ہوں مگر ان الفاظ میں ان معنی کی

تنجائش ہے اور میں اس معنی میں حضرت علامہ سید نئد انور شاہ قدس سرہ کو معین المدرسین سیحتا ہوں اور بیا کی حثیت ہے کہ شاید دوسرے حضرات کے خیال میں نہو۔

حضرت شاہ صاحب کی زیارت اول مرتبہ میں نے اس وقت کی جب کہ میں میرٹھ کے مدرسہ قومی میں حضرت مولا ناعبدالمومن صاحب نوراللّٰدم قدہ سے یڑھتا تھا۔ تاریخ اور سنة يا زہيں، يه ياد ہے كه جمعه كا دن تھا اور دور و حديث كى كتاب كا درس تھا كەسى نے آكر ا ثنائے سبق میں کہا کہ حضرت مولا نا انور شاہ دہلی ہے آ گئے ہیں اور خندق کی مسجد میں جو کہ غیرمقلدین کاحصن حصین ہے بیٹھے ہوئے قراُۃ خلف الامام پرغیرمقلدین کے مجمع میں تقریر فرمارہے ہیں۔ بیز مانہ تقلید وعدم تقلید کے مباحث پر جوش کا زمانہ تھا۔ صرف اشتہار بازی بمفلٹ بازی نه ہوتی ، بلکه دست درازی بھی **ہوتی تھی اورنوبت جہالت کی انتہا تک بھی** پہنچے جاتی تھی۔حضرت الاستاذ گھبرا گئے اور کہا کہ کیسی بردی غلطی کی ، ہم لوگ مقامی ہیں ان کواولا ہم ہے مشورہ کرنا تھا، جو کچھ ہم لوگوں کا مشورہ ہوتا اس پڑمل کرنا چاہئے تھا، ان کو کیا خبر کہ یہاں کیا ہوتا ہے اگر خدانخواستہ کوئی دوسری بات ہوتو ہم کوسب کی ذلت ہو۔ سبق بورا ہونے ے پہلے ختم ہو چکا تھااور حضرت الاستاذ اس پر برہم تھے کہ خبرا کی کہ حضرت شاہ صاحب جار گفنٹہ تک تقریر فرما کر خاموش ہو گئے اور مولوی حمید اللہ صاحب غیر مقلدین کے راس رئیس جعه کی نماز کے بعد جواب دیں گے۔ حضرت الاستاذ نے الحمد لللہ کہہ کر فرمایا کہ خدا کاشکر ہاں وقت تو اطمینان ہوا، اس وقت میری عمر زیادہ نہ تھی شاید ہیں برس کی عمر بھی نہو، میں نے جامع مسجد میں جمعہ کی نماز ا دا کی۔ اور اکیلا خندق کی مسجد میں پہنچ گیا زیادہ مجمع نہ تھا اور دوچار آ دمی بیٹھے تھے مولانا حمید اللہ صاحب بھی تشریف فرماتے تھے کہ یکا یک کسی نے حفرت شاہ صاحب کی آمد کی خبر کی، مسجد سے باہر لکلاتو حضرت شاہ صاحب" اذا مشسی یت کسفا کانما ینحط من صبب" کی شان سے آتے ہوئے نظر آئے آپ سب سے آ کے تھے اور پیھے کثر مجمع تھا، میں نے آ کے بردھ کرمصافحہ کیا، آپ نے تبسماندانداز میں مصافحه كركے سلام كا جواب ديا، ميں بھى ساتھ ساتھ ہوليا۔

اس مناظرہ کا حال بیان کرنا میرا مقصد نہیں ہے گر جب اس کا ذکر آ ہی گیا تو اس کو

ناتمام چھوڑ نابھی مناسب نہیں، حضرت شاہ صاحب مسجد میں تشریف فرما ہوئے، اور مولوی حمید الله صاحب معجد کے حجرے میں رہے جو کہ ان کا کتب خانہ بھی تھا۔ بار بار بلانے بر نشریف لائے تو حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ کمبی تقریروں میں فائدہ کم ہے۔ اب میں اپنے مطالبہ ومخضر کر کے کہتا ہوں کہ ایک ایک جملہ پر بحث ہوجادے آپ سوال کریں میں جواب دوں، اور میں سوال کروں آپ جواب دیں اس سے ان حاضرین کو بھے انداز ہ ہوسکے گا، مولوی حمید الله صاحب خود جائے تھے کہ کھ تاخیر ہو، فرمایا کہ اچھا میں کتابیں لے آؤں، حضرت شاہ صاحب نے منظور فرمالیا، حجرے میں مجے خدا جانے کہ کتابیں ملتی نہ تھیں یا فی الحقیقت ڈھونڈی پیزنہ گئے تھیں کہ یکا یک ہیڈ کانسٹبل مع دو کانسٹبلوں کے آگیااوراس نے کہا کہ کوتوال صاحب (اس زمانہ میں دیو بند کے ایک صاحب شیخ احمد نامی اس عہدے پر فائز تھے)نے تھم دیا ہے کہ چوں کنقض امن کا اندیشہ ہے، اس لیے مناظرہ مجسٹریٹ کی اجازت ك بغيرند كياجائي، اس كے بعداس نے بچھنام بھى اپنى ڈائرى ميں شركائے جلسد كے لكھ، تھی گرم کہ مجنوں کے اڑیں گے پرزے 🍪 دیکھنے ہم بھی گئے تھے یہ تما شانہ ہوا اس کے بعد بھی متعدد مرتبہ میں نے جلسوں وغیرہ میں آپ کی زیارت کی۔ وہ وقت آیا کہ میں بچوں کی تعلیم کے لیے دارالعلوم دیو بند میں بلایا گیا۔ اعانت مدرسین کا نقشہ اس روز سے میرے سامنے ہے۔ بریلی، تھینے، گلا رکھی وغیرہ اطراف کے حضرات مدرسین آتے تھے اور کتب درسیہ غیر درسیہ کے مشکل مشکل مواقع حضرت ممدوح سے حل کرتے تھے اور شاید ہی بھی ایہا ہوا ہو کہ حضرت مدوح نے کتاب دیکھ کرتقریر کی ہو، جو پچھ فرماتے کتاب دیکھے بغیراور برجت فرماتے تھے۔ میں دارالعلوم دیو بند کے مدرسین میں حل مشکلات کا زیادہ محتاج تھا اور اس لیے مجھے کو حاضری کی نوبت بہت زیادہ آتی تھی، آپ تجھی مطلعهٔ کتب میں مصروف ہوتے تھے، مجھی آ رام فرما ہوتے تھے، جس وقت میں پہنچا تھا تو متوجه موكر بات سى اور جواب ديا۔ ميں واپس موگيا اور آپ اينے كام ميں مشغول ہوگئے، چوں کہ دن اور رات کے اکثر اوقات میں میرے اسباق تھے۔ اور اسباق کا ناغہ میرے نزدیک بہت بڑا جرم تھا۔ اس لیے ایسا اتفاق بھی ہواہے کہ بعد نماز صبح مجھ کوسبق پڑھانا ہےاورمطالعہ کتب میں کوئی اشکال پیش آیا تو میں نصف شب کے بعد حضرت ممروح کے حجرے کے سامنے جا کر کھڑا ہوگیا، سخت سردی کا زمانہ تھا تھوڑی دیر بعد کے اندر سے روشی ہوئی تو معلوم ہوا کہ آ ب جاگ رہے ہیں، میں نے آ ستہ سے دروازے پر دستک دی، گھبرا کرفورا کواڑ کھول دیے اور حیرت سے بوچھا کہ کیا ہے؟ میں نے کتاب سامنے رکھی اور اشکال کا جواب لیا اور واپس ہو گیا۔اس ساری تک و دو میں نے بھی چبرے پر کبیدگی کا اثر نہ دیکھا۔ میرااپنا حال یہ ہے کہ کسی وقت کتاب کا مطالعہ کرتا ہوں یا کسی اور ذاتی کام میں مصروف ہوتا ہوں اور کوئی دوسر سے صاحب آجاتے ہیں اور ضروری یاغیر ضروری بات شروع کردیتے ہیں تو چوں کہ ذہن میں ساراا جمع کر دوموا دضائع ہوجا تاہے اس لیے بخت افسوس ہوتا ہے، مگر حضرت ممدوح پراس کا اثر بھی نہ دیکھا۔ حضرت مولا نامجمہ سہول صاحبؓ خود بھی فن بیئت کے اجھے ماہر تھے، ایک قلمی رسالہ اس فن کا ان کوملا۔ حضرت شاہ صاحب ہے اس کو سبقا سبقا ان کے کمرے پر جا کر پڑھا، ساتھ ساتھ میں بھی چلا جاتا تھا۔ حضرت مولانا محرمہول صاحب نے تھوڑی معبارت رہے کر کتاب بند کردی اور حفزت ممروح نے اس کے متعلق تقریر شروع کردی۔ گھنٹہ سوا گھنٹہ تک تقریر کی سبق ختم ہو گیا۔ حفزت مولا نامجر سہول صاحب اوران کے معاصرین بلکہ دارالعلوم دیو بند کے مدرسین بھی مدھاً حضرت ممدوح کو کتب خانه کہا کرتے تھے اور فی الحقیقت بیلقب غیرموزوں نہ تھا۔ وہ کمابوں کے حوالے زبانی اس طور ہر دیتے تھے کہ گویاان کے سامنے کماب کھلی ہوئی ہے۔

فقہ کی بعض کتابوں پر میں حاشیہ لکھ رہا تھا، اس میں متعدد جگہ '' کا گ' کے نام سے عبارت نقل کرنے کی نوبت آئی، حاشیہ کمل ہو چکا، تو فبرست میں بین ظاہر کرنے کا ارادہ کیا کہ کن کن کتابوں سے عبارتیں گئی ہیں اور چنداصحاب کے نام لکھ دیئے گریہ معلوم نہ کرسکا کہ'' کا گ' کون ہیں اور ان کا نام کیا ہے۔ حضرت ممروح کی خدمت میں حاضر ہوا اور دریا فت کیا تو فور آنام بتادیا۔ میں نے بغیر کی تحقیق کے وہی لکھ دیا مختصر سے ہے کہ حضرت ممروح کی زندگی میں اشاعت علوم کا فیض صرف طلبہ ہی کے ساتھ مخصوص نہ تھا بلکہ مضرت میں میں اشاعت علوم کا فیض صرف طلبہ ہی کے ساتھ مخصوص نہ تھا بلکہ آسان علم کے بڑے بڑے درختاں ستارے بھی اس سے مستفید ہوتے تھے نہ اس نام کیسی کے سی میں تو ہوں کہ کو کئیں گئے کہی کیسی محبتیں خواب پریشاں ہو گئیں گئے کیسی کیسی محبتیں خواب پریشاں ہو گئیں گئے کئیں گئے کیسی کیسی محبتیں خواب پریشاں ہو گئیں گئے کیسی کیسی کیسی خواب پریشاں ہو گئیں گئے کیسی کیسی معبتیں خواب پریشاں ہو گئیں گئیں گئیں گئی کیسی کیسی کیسی مصرور تیں آ

# قاديانی فتنه لازر

# حضرت مولا ناسيدمحمد انورشاه تشميري

لا : حضرت مولا نامفتی محمد فیع صاحب دیوبندیٌ

باز گواز نجد واز یارانِ نجد از تا در و دیوار را آری بوجد کز برائے صحب حق سالبا الله بازگورمزے ازال خوش حالبا امت محمد یم علی صاحبها الصلاة والسلام کی اخبیازی فضیلت ہے کہ پوری امت بھی گرائی پر جمع نہیں ہوتی اور امت میں تا قیامت ایک ایسی جماعت قائم رہنے کی بٹارت رسول الله علیه وسلم نے واضح طور پر دی ہے جودین حق کی اصلی ہیئت پر قائم رہ کراس کے اندر بیدا ہونے والے رخنوں کی اصلاح کرتی رہے گی۔ اس کواللہ کی راہ میں نہ کی کا خوف مانع ہوگا نہ مع ۔ ایسے ہی لوگوں کے حق میں انحضرت صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے: فوف مانع ہوگا نہ مع ۔ ایسے ہی لوگوں کے حق میں انحضرت صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے: ان الله لیغوس لھندا الدین غوساً

الله تعالیٰ اس دین کی خدمت کے لیے بود سے لگا تار ہیگا۔

خدمت خلق اور اصلاح خلق ان کے لیے طبیعت ثانیہ بن جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ہزاروں شکر ہے کہ اس نے جن بزرگوں کی صحبت کا شرف عطافر مایا، ان میں کافی تعدادا یے حضرات کی تھی جن کے چہرے دیکھے کرخدایا دائے۔ جن کی زندگی کود یکھنے والا بے تا مل ہے کہہ اللہ تعالیٰ نے ان کوا ہے دین کی اور مسلمانوں کی خدمت ہی کے لیے چن لیا ہے۔ انا اخلصناهم بخالصة ذکری الدار.

ہم نے ان کواکی خاص کام کے لیے مخصوص کرلیا ہے بینی ذکروفکر آخرت کے لئے۔ انہی مقدس بزرگوں میں سے میرے استاذ محتر م استاذ الاسا تذہ بحر العلوم والفنون ذہی زمانہ، رازی وقت حضرت علامہ مولانا سیدمحمد انور شاہ صاحب قدس اللہ سرؤکی ذات گرامی ایک امتیازی حیثیت رکھتی ہے۔

الله تعالیٰ نے محض اپنے فضل وکرم سے اس ناکارہ کو آپ کی خدمت وصحبت میں رہنے اور بقد رظرف استفادہ کرنے کے لیے تقریباً ہیں سال کی طویل مدّ ت عطافر مائی۔ آپ کے پورے فضائل و کمالات کوتو کچھو ہی لوگ سمجھ سکتے ہیں جن کوعلم کاحظ وافر حاصل ہے۔ بینا کارہ اپنی کم ہمتی اور کم حوصلگی کی بناء پر اس درجہ سے محروم رہا۔ ب

مانداريم مشاہے كەتوانىت شنىد 👸 درنە ہردم د زدازگلشن وصلت فمحات

مگراس پربھی جو کچھآ تکھوں نے دیکھااور کانوں نے سنااس کو صبط بیان میں لانا آسان نہیں خصوصاًاس وقت کہ بجوم مشاغل و ذواہل نے دل ود ماغ کوکسی کام کانہیں چھوڑا۔ اکنوں کراد ماغ کہ پرسد زباغباں ﷺ بلبل چہ گفت وگل چیشنیدوصبا چہ کرد

مگرصاحب زاد کامحتر م و مخدوم بن المخد وم مولوی سیّد محمد از ہر شاہ صاحب قیصر سلمہ اللہ تعالی نے حضرت معروح کے بچھ حالات طیبہ اردو (۱) میں لکھنے کا سلسلہ شروع فر مایا تو احتر سے فرمائش کی کہ قادیانی فتنہ کے استیصال میں حضرت معروح کی مساعی جمیلہ سے متعلق میں اپنی معلومات کو ضبط کر کے پیش کروں۔اول تو مسئلہ خودا ہم تھا پھر صاحب زاد کا محتر میں تعمیل تھی ہوی سعادت تھی اس لیے بچھ وقت نکال کر اپنی ناتمام معلومات کا ایک

<sup>(</sup>۱) عربی میں اس سے پہلے آپ کا تذکرہ بنا م فحہ العمر شائع ہو چکا ہے المحمد فقع۔

### 

## فتنهُ مرزائيت كى شدت اورا سكے بعض اسباب

تقریباً ۱۳۳۰ ها واقعہ ہے کہ فتنہ قادیا نیت پورے ہندوستان کے اطراف وجوانب میں خصوصاً بنجاب میں ایک طوفانی صورت سے اٹھا۔ اس کا سبب خواہ یہ ہو کہ ۱۹۱۹ء کی جنگ عظیم میں قادیانی مسیح کی امت نے مسلمانوں کے مقابلہ میں عیسائیوں (انگریزوں) کو کا فی معظیم میں قادیانی جس کا اعتراف خود قادیا نیوں نے اپنے اخبارات میں کیا ہے۔ اور یہی وجہ تھی مدد بہم پہنچائی جس کا اعتراف خود قادیا نیوں نے اپنے اخبارات میں کیا ہے۔ اور یہی وجہ تھی کہ جب بغدادسات سوسال کے بعدمسلمانوں کے قبضہ سے نکل کرانگریزوں کے تسلط میں داخل ہوا تو جہاں مجم مصطفے صلی اللہ علیہ وسلم کی پوری امت ان کے رنج وقم میں مبتلاتھی وہیں قادیانی مرزاکی امت قادیان میں جراغاں کررہی تھی (الفضل قادیان)۔

اس جنگ عظیم میں امداد دینے اور مسلمانوں کے مقابلہ میں انگریزوں کو کامیاب بنانے کے صلہ میں انگریزوں کی حمایت (بقول مرزاصا حب) اپنے اس خود کا شتہ پودے کو زیادہ حاصل ہوگئی۔اور اس کا بیہ حوصلہ ہوگیا کہ وہ کھل کرمسلمانوں کے مقابلہ میں آجائے اور ممکن ہے کہ کچھاور بھی اسباب ہوں۔

یے ذمانہ دارالعلوم دیو بند میں میرے درس و قد رئیں کا ابتدائی دورتھا۔ اور میں اس بہم اللہ کے گنبد میں اپنی کتاب اور سبق پڑھانے کے سوا کچھنہ جا نتاتھا کہ دنیا میں کیا ہور ہا ہے۔

لکین ہمارے بزرگ جن کو اللہ تعالی نے اپنے دین کے فروغ اور اسلام کی خدمت ہی کے لیے بیدا فرمایا تھا قادیا نیت کے اس بڑھتے ہوئے طوفان سے سخت تثویش واضطراب محسوس فرمار ہے تھے اور تبلیخ واشاعت کے ذریعہ اس کے مقابلے کی فکر کرر ہے تھے۔ بالخصوص حضرت شاہ صاحب قدس سرہ پر اس فتنہ کا بہت اثر تھا ایما معلوم ہوتا تھا کہ اللہ تعالی نے اس فتنہ کے مقابلے کے لیے ان کوچن لیا ہے۔ جیسا کہ ہر زمانہ میں عادۃ اللہ یہ بر زمانہ میں مارکی وشتخب کرلیا ہیں ہے کہ ہرفتہ کے مقابلے کے لیے اس وقت کے علمائے دین میں سے کی کو ختنب کرلیا میں اس کی اہمیت ڈالدی گئی۔ فتنۂ قادیا نیت کے استیصال میں گیا اور اس کے قلب میں اس کی اہمیت ڈالدی گئی۔ فتنۂ قادیا نیت کے استیصال میں

حضرت ممرح کی شبانہ روز جد جہداورفکروعمل سے ہرد یکھنے والے کویفین ہوجا تا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اس خدمت کے لیے آپ کوچن لیا ہے۔

#### مصروعراق وغيرهمما لك اسلاميه مين فتنهُ قاديا نيت كاانسداد

میں حسب عادت ایک روز استاذِ محتر م حضرت شاہ صاحب قدس سر ہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو ان کی دائمی عادت کے خلاف مید دیکھا کہ ان کے سامنے کوئی کتاب زیر مطالعہ ہیں خالی بیٹھے ہوئے ہیں اور چہرے پر فکر کے آثار نمایاں ہیں۔ میں نے عرض کیا کہ کیسا مزاج ہے؟ فرمایا کہ بھائی مزاج کو کیا پوچھتے ہو، قادیا نیت کا ارتد اداور کفر کا سیلاب امنڈ تا چلا آتا ہے۔ صرف ہندوستان میں نہیں عراق و بغداد میں ان کا فتنہ خت ہوتا جاتا ہے اور ہمارے علاء وعوا م کواس طرف توجہ نہیں۔ ہم نے اس کے مقابلے کے لیے جمعیۃ علاء ہند میں میتجویز پاس کرائی تھی کہ دس رسالے مختلف موضوعات متعلقہ قادیا نیت پرع بی زبان میں میتجویز پاس کرائی تھی کہ دس رسالے مختلف موضوعات متعلقہ قادیا نیت پرع بی زبان میں کھے جا کیس اوران کو طبح کرا کران بلا داسلا میہ میں بھیجا جائے مگر اب کوئی کا م کرنے والا میں نہیں ۔ میں نے عرض کیا کہا پی استعداد پر نہیں ماتا۔ اس کا م کی اہمیت لوگوں کے خیال میں نہیں ۔ میں نے عرض کیا کہا پی استعداد پر تو بھرو سنہیں ۔ لیک حکم موتو کی کا م کر بیش کروں ۔ ملاحظہ کے بعد بچھ مفید معلوم ہوتو شائع کیا جائے ورنہ بے کار ہونا تو ظاہر ہی ہے۔

ارشاد ہوا کہ مسکہ ختم نبوت پر تکھو۔ احقر نے استاذ محترم کی تعمیل ارشاد کوسر مایہ سعادت سمجھ کر چندروز میں تقریباً ایک سوصفحات کا ایک رسالہ عربی زبان میں لکھ کر آپ کی خدمت میں پیش کیا۔ حضرت معموح رسالہ دیکھتے جاتے تھے اور بار بار دعائے گلمات زبان پر تھے۔ مجھے کوئی تصور نہ تھا کہ اس ناچیز خدمت کی اتنی قدر افزائی کی جائے گی پھر خود حضرت معموح نے اس رسالہ کا نام ' ھے دایہ المھدیین فی آیہ خاتم النبیین '' تجویز فراک اس کے آخر میں ایک صفحہ بطور تقریفر مایا۔ اور اپنے اہتمام سے اس کو طبع کرایا۔ ممر، شام، عراق ، مختلف مقامات یر اس کے نسخے روانہ کئے۔

# خاص قادیان میں پہنچ کراعلانِ حق اورردٌ مرزائیت

اسی زمانہ میں حضرت ممدوح کے ایماء پر امرتسر و پٹیالہ ولدھیانہ کے چندعلاء نے پیہ

تبویز کیا کہ اس فتنہ کے استیصال کے لیے خاص قادیان میں ایک تبلیغی جلسہ سالانہ منعقد کیا جائے تا کہ قضیہ زمین برسرزمین طے ہوسکے۔ یہ قوام کوفریب میں ڈالنے والے مناظر ہے اور مباہلے کے چیلنج جوا کثر اس فرقہ کی طرف سے چھپتے رہتے ہیں ان کی حقیقت لوگوں پر واضح ہوجائے۔ چنانچہ چند سال مسلسل یہ جلسے قادیان میں ہوتے تھے اور حضرت ممروح بذا سے خودایک جماعت علائے دیو بند کے ساتھ اس میں شرکت فرماتے تھے۔ احقر ناکارہ بھی اکثر ان میں حاضر رہا ہے۔

قادیانی گروہ نے اپنے آقاؤل (انگریزول) کے ذریعہ ہرطرح اس کی کوشش کی کہ یہ جلے قادیان میں نہ ہوسکیں۔لیکن کوئی قانونی وجہ نہ تھی جس سے جلے روک دیئے جاویں کیول کہ ان جلسول میں عالمانہ بیانات تہذیب ومتانت کے ساتھ ہوتے اور کسی نقض امن کے خطرہ کوموقع نہ دیتے تھے۔ جب قادیانی گروہ اس میں کا میاب نہ ہوا تو خود تشخد دیراتر آیا۔حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ اوران کے رفقاء کوقادیان جانے سے پہلے اکثر ایسے خطوط گمنام ملاکرتے تھے کہ اگر قادیان میں قدم رکھا تو زندہ والیس نہ جاسکو گے۔ اور بیصرف دھمکی ہی نہ تھی بلکہ عملا بھی اکثر اس فتم کے حرکتیں ہوتی تھیں کہ باہر سے جانے اور بیصرف دھمکی ہی نہ تھی بلکہ عملا بھی اکثر اس فتم کے حرکتیں ہوتی تھیں کہ باہر سے جانے والے علاء و مسلمانوں پر حملے کیے جاتے تھے ایک مرتبہ آگ بھی لگائی گئی۔

لیکن حق کا چراغ مجھی پھونکوں سے بجھایا نہیں گیا اس وقت بھی ان کے اخلاق سوز حملے مسلمانوں کوان جلسوں سے نہ روک سکے۔

#### تر دیدمرزائیت میں تصانیف کاسلسلہ

ایک مرتبہ کا واقعہ ہے کہ ہم چند خدام جلسہ وادیان میں حضرت ممروح کے ساتھ حاضر تھے۔ صبح کی نماز کے بعد حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ نے اپنے مخصوص تلاندہ حاضرین کوخطاب کر کے فرمایا کہ ذمانہ کوالحاد کے فتنوں نے گھیرلیا اور قادیا نی د خال کا فتنان سب میں زیادہ شد ت اختیار کرتا جاتا ہے۔ اب ہمیں افسوس ہوتا ہے کہ ہم نے اپنی عمر وقوانائی کا بڑا حصہ اور درس حدیث کا اہم موضوع حفیت وشافعیت کو بنائے رکھا۔ ملحدین

زمانہ کے وساوس کی طرف توجہ نہ دی۔ حالا نکہ ان کا فتنہ مسئلہ حنفیت وشافعیت ہے کہیں زیادہ اہم تھا۔اب قادیانی فتنہ کی شدّ ت نے ہمیں اس طرف متوجہ کیا تو میں نے اس کے متعلقه مسائل کا کچھمواد جمع کیا ہےاگر اس کو میں خودتصنیف کی صورت سے مدون کروں تو میرا طرز ایک خالص علمی اصلاحی رنگ کا ہےاور ز مانہ قحط الرجال کا ہے اس قتم کی تحریر کو نہ صرف میر که پیندنہیں کیا جاتا، بلکہاس کا فائدہ بھی بہت محدودرہ جاتا ہے۔ میں نے مسئلہ قرأة فاتحه خلف الامام يرايك جامع رساله ,فصل الخطاب،، بزبان عربي تحرير كيا\_ابل علم اور طلباء میں عموماً مفت تقسیم کیا۔لیکن اکثر لوگوں کو یہی شکایت کرتے سنا کہ پوری طرح سمجھ میں نہیں آتا۔اس لیے اگر آپ لوگ بچھ ہمت کریں تو بیمواد میں آپ کو دیدوں۔اس وقت حاضرین میں جارآ دمی تھے۔احقر نا کارہ اور حضرت مولانا سیدمرتضی حسن صاحبٌ سابق ناظم شعبه تعليم وتبليغ دار العلوم ديو بند اورحضرت مولانا بدرعالم صاحب سابق مدرس دار العلوم ديوبند وجامعه اسلاميه ذاتهيل بورت ودار العليم ثنثه والهيا رسنده وحال مهاجر مدينه طيبه اورحضرت مولانا محمرا درليس صاحب سابق مدرس دار العلوم ديوبند ويثيخ الجامعه بھاولپوروحال شیخ الحدیث جامعہاشر فیہلا ہورا دام اللہ تعالی فیضہم ہم جاروں نے عرض کیا كه جوحكم موہم امتثالِ امر كوسعادت كبرى سجھتے ہيں۔

ائی وفت فرمایا کہ اس فتنہ کے استیصال کے لیے علمی طور پر تنین کام کرنے ہیں۔اول مسکلہ ختم نبوت پرایک محققانہ کمل تصنیف جس میں مرزائیوں کے شبہات واوہام کا ازالہ بھی ہو۔ دوسرے حیات ِ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مسئلہ کی کممل تحقیق قرآن وحدیث اور آثارِ سلف سے مع ازالہ شبہات ِ ملحدین۔

تیسرےخود مرزا کی زندگی، اس کے گرہے ہوئے اخلاق اور متعارض ومتہافت اقوال اور انبیاء واولیاء وعلماء کی شان میں اس کی گستاخیاں اور گندی گالیاں، اس کا دعوی نبوت ووجی اور متفادشم کے دعوے۔ان سب چیزوں کونہایت احتیاط کے ساتھا اس کی کتابوں سے مع حوالہ جمع کرنا جس ہے مسلمانوں کواس فرقہ کی حقیقت معلوم ہو۔اوراصل سے ہے کہ اس فتنہ کی مدافعت کے لیے یہی چیز اہم اور کافی ہے۔ گرچونکہ مرزائیوں نے سے کہ اس فتنہ کی مدافعت کے لیے یہی چیز اہم اور کافی ہے۔ گرچونکہ مرزائیوں نے

مسلمانوں کوفریب میں ڈالنے کے لیے خواہ مخواہ کچھلمی مسائل میں عوام کوالجھا دیا ہے اس
لیے ان ہے بھی اغماض نہیں کیا جاسکتا۔ پھر فر مایا کہ مسئلہ ختم نبوت کے متعلق تو یہ صاحب
(احقر کی طرف اشارہ کر کے فر مایا) ایک جامع رسالہ عربی زبان میں لکھ چکے ہیں اور اردو
میں لکھ رہے ہیں اور آخر الذکر معاملہ کے متعلق مواد فراہم کر کے مدون کرنے کا سب سے
بہتر کام حضرت مولانا سیّد مرتضیٰ حین صاحب (رحمۃ اللّٰہ علیہ) کر سکیں سے کہ اس معاملہ
میں ان کی معلومات بھی کافی ہیں اور مرز ائی کتابوں کا بوراذ خیرہ بھی ان کے پاس ہوہ اس
کام کوایے ذمتہ لے کرجلد بورا کریں۔

اب مسئلہ رفع وحیات عیسیٰ علیہ السلام رہ جاتا ہے اس کے متعلق میرے پاس کافی مواد جمع ہے۔ آپ بتنوں صاحب دیو بند پہنچ کر مجھ سے لے لیں اور اپنے اپنے طرز پر کھیں۔
میم ہوگی مگر حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ کے قبی تا ٹرات اپنا ایک گہرافقش ہمارے دلوں پر چھوڑ گئے۔ دیو بندوا پس آتے ہی ہم تینوں حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے اور مسئلہ حیات عیسیٰ سے متعلقہ مواد حاصل کیا۔

حفرت مولانا بدرعالم صاحب مظله نے آیت انسی مُنوفینک و دَافعک الی کی تفیرے متعلقہ مواد لے کراس پرایک مستقل رسالہ اردومیں بنام المجواب الفصیح لی تفیر سے متعلقہ مواد کے کراس پرایک مستقل رسالہ اردومیں بنام المجوا گیا اور حفرت شاہ کست کو حیات المسیح تحریفر مایا جو علمی رنگ میں لا جواب سمجھا گیا اور حفرت شاہ صاحب قدس سره نے پند فرما کراس پرتقریظ تحریفر مائی ۔ بیدر سالہ ۱۳۲۲ ہوں شعبہ تبلیغ مارالعلوم دیو بند سے شائع ہوا۔

حفرت مولا نامحمدادریس صاحب نے اپنے مخصوص انداز میں ای مسئلہ پراردوزبان میں ایک مسئلہ پراردوزبان میں ایک جامع اور محققاندر سالہ بنام کیلمہ السرفی حیوہ روح السرتصنیف فرما کر حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں پیش کیا۔ حضرت مدح نے بے حد پند فرما کر تقریظ تخریف مرافی اور ۱۳۲۲ اے میں دارالعلوم دیو بند سے شائع ہوکر مقبول مفید خلائق ہوا۔

احقر نا کارہ کے متعلق میہ خدمت کی گئی کہ جتنی متند ومعتبر روایات حدیث حضرت عیسیٰ کی حیات یا نزول فی آخرالز مان کے متعلق وارد ہوئی ہیں ان سب کوایک رسالہ میں جمع کر دے۔احقر نے میل حکم کے لیے رسالہ التصریح بماتو اتر فی نؤول المسیح بزبان عربی کی کھا اور حفرت مروح کی بے حد بہندیدگی کے بعدای سال شائع ہوا۔

۔ اس کے بعد حسب ارشاد ممروح مسکلہ ختم نبوت پر ایک مستقل کتاب اردوز بان میں تمن حصوں میں کھی:۔

پہاا حصہ ختم المنبو ة فی القو آن جس میں ایک سوآیات قر آئی ہے اس مسئلہ کا مکمل ثبوت اور محدوں کے ثبہات کا جواب لکھا گیا ہے۔

دوسرا ختم النبو-**ہ فی الحدیث جس میں** دوسودس احادیث معتبرہ سے اس مضمون کا ثبوت اور منکرین کا جواب چیش کیا گیا ہے۔

تیراخت النبو قفی الآثاد جس میں سیکروں اقوال صحابہ وتا بعین اورائمہ دین سے اس کے جو سے اور منکرین اوران کی تاویلات باطلہ پردد کے متعلق نہایت صاف وصری نقل کے گئے ہیں یہ بینوں رسالے پہلی مرتبہ ۱۳۳۳ ہے ۱۳۵۰ ہے کہ شائع ہوئے۔ ای کے ساتھ مخضر رسالہ دعاوی مرزا اور مسیح موعود کی پہچان اردو زبان میں احقر نے لکھ کر چیش کئے۔ ان رسائل کا جو پچھنفع مسلمانوں کی اصلاح وہدایت اور ملحدین منکرین پر اتمام جبت کے ساملہ میں ہوایا ہوگائی کا علم تو اللہ ہی کو ہے جھے تو اپنی محنت کا نقد صلاحفرت شاہ صاحب کے مسلمانوں کی ہوایت بلکہ بہت سے تادیا فی خاندانوں کی تو بدور جو کی الاسلام کے متعلق حضرت کو معلوم ہوئے ای طرح اظہار مسرت اور دعا کے انعامات ملتے رہے۔

کدومنا حفرت مولاتا سید مرتضی حسن صاحب جوعمراور طبقه کے اعتبار سے حفرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے مجیرالمعقول شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے مجیرالمعقول علم کے بے حدمعتقد اور آپ کے ساتھ معاملہ بزرگوں کا ساکر تے تھے جو خدمت اس سلسلہ کی ان کے سپر دفر مائی تھی اس کو آپ نے بڑی سعی بلیغ کے ساتھ انجام دینا شروع کیا اور مرزا قادیانی کی پوری زندگی ،اس کے اخلاق واعمال اور عقائد و خیالات ، دعوائے نبوت ورسالت اور تکفیر عام اہل اسلام، محتاخی درشان انبیاء واولیاء کومرزاکی اپنی کتابوں سے

بحوالہ صفحہ سطر نہایت انصاف اور احتیاط کے ساتھ نقل کر کے بہت سے رسائل تھنیف فرمائے اور حضرت شاہ قدس سرۂ کے سامنے پیش فرما کر ان کی مراد پوری فرمائی۔ان رسائل میں سے چند کے نام حسب ذیل ہیں:۔

قادیان میں قیامت خیز بھونچال۔ اشد العذ اب علی مسیلمۃ الپنجاب۔ فتح قادیان مرزائیوں کی تمام جماعتوں کو چیلنج۔ مرزائیت کا خاتمہ۔ مرزائیت کا جنازہ بے گوروکفن۔ ہندوستان کے تمام مرزائیوں کو چیلنج۔ مرزااور مرزائیوں کو دربارِ نبوت سے چیلنج۔ یہ سب رسائل ۱۳۴۲ھ سے ۱۳۴۷ھ تک شائع ہوئے۔

### فيروز بورپنجاب ميں تاریخی مناظرہ

ای زمانہ میں چھاؤنی فیروز پور پنجاب میں قادیا نیوں کا ایک خاصا جھا جمع ہوگیا تھا۔ یہ لوگ وہاں کے مسلمانوں سے چھٹر چھاڑ کرتے رہتے تھے اور اپنے دستور کے موافق عوام مسلمانوں کو مناظرہ ومباحثہ کا یہ چینج کیا کرتے اور جب کسی عالم سے مقابلہ کی نوبت آتی تو راہے گریز اختیار کرتے۔ ای زمانہ میں ضلع سہار نپور کے رہنے والے پچھ مسلمان جو فیروز پور میں بسلسلۂ ملازمت مقیم تھے ان لوگوں نے روز روز کی جھک جھک کوختم کرنے میروز پور میں بسلسلۂ ملازمت مقیم تھے ان لوگوں نے روز روز کی جھک جھک کوختم کرنے کے لیے خود قادیا نیوں کودعوتِ مناظرہ دیدی۔

قادیانیوں نے سادہ لوح عوام سے معاملہ دیکھ کربڑی دلیری اور چالا کی کے ساتھ دعوتِ مناظرہ قبول کر کے بجائے اس کے کہ مناظرہ کرنے والے علماء سے شرائط مناظرہ طے کرتے انھیں عوام سے الیی شرائط مناظرہ پر دستخط لے لیے جن کی روسے فتح بہر حال قادیانی گروہ کی ہو۔اوراہل اسلام کو مقررہ شرائط کی بابندی کی وجہ سے ہرقدم پر مشکلات در پیش ہوں۔

انعوام سلمین نے مناظرہ اور شرا کط طے کرنے کے بعد دار العلوم دیو بند سے چند علاء کو دعوت دی جو قادیا نیوں سے مناظر ہ کریں۔

مہتم دار العلوم حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن صاحب رحمة الله علیه اور حضرت شاہ صاحب رحمة الله علیه کے مشورے سے اس کام کے لیے حضرت مولا ناسید مرتضلی حسن صاحب ۔ حضرت مولا نابدر عالم صاحب ۔ حضرت مولا نامحمدادریس صاحب اور احقر تجویز ہوئے۔ ادھر قادیا نیوں نے بید کھے کرکہ ہم نے اپنی من مانی شرائط میں مسلم مناظرین کو جکڑ لیا ہے اپنی قوت محسوس کی اور قادیان کی پوری طاقت فیروز پور میں لاڈ الی ۔ ان کے سب سے بڑے عالم اس وقت سرور شاہ کشمیری اور سب سے بڑے مناظر حافظ روشن علی اور عبدالرحمٰن مصری وغیرہ تھے بیسب اس مناظرہ کے لیے فیروز پور پہنچ گئے۔

ہم چارافرادحسب الحکم دیوبندسے فیروز پور پہنچ تو یہاں پہنچ کر چھپا ہوا پروگرام مناظرہ اورشرا لکا مناظرہ کا نظرے گذرا۔ شرا لکا مناظرہ پر نظر ڈالی تو معلوم ہوا کہ ان میں ہر حیثیت سے قادیا تی گروہ کے لیے آسانیاں اور اہل اسلام کے لیے ہر طرح کی بیجا پابندیاں عوام نے اپنی ناوا قفیت کی بناء پر شلیم کی ہوئی ہیں۔ اب ہمارے لیے دو ہی راستے تھے کہ یاان مسلمہ فریقین شرا لکا مناظرہ کے ماتحت مناظرہ کریں جو ہر حیثیت سے ہمارے لیے مصر تھیں یا پھر مناظرہ سے انکار کردیں کہ ہم ان شرا لکا کے ذمہ دار نہیں ہو سکتے جو بغیر ہماری شرکت کے مطرک گئی ہیں۔ لیکن دوسری شق پر مقامی مسلمانوں کی بردی خفت اور ہماری شرکت کے مطرک گئی ہیں۔ لیکن دوسری شق پر مقامی مسلمانوں کی بردی خفت اور ہماری شرکت کے مطرک گئی ہیں۔ لیکن دوسری شق پر مقامی مسلمانوں کی بردی خفت اور حکی تعلق اور قادیا نیوں کو اس پر و پیگنڈ ہے کا موقع ملتا کہ علماء نے مناظرہ سے فرار کیا اس لیے ہم سب نے مشورہ کر کے مناظرہ کرنے کا تو فیصلہ کرلیا اور بذر یعہ تارصورت حال کی اطلاع مصرت شاہ صاحب قدس سرۂ کو دے دی۔

اگلے روزمقررہ وقت پرمناظرہ شروع ہوگیا۔ ابھی شروع ہی تھا، عین مجلس مناظرہ میں نظر پڑی کہ حضرت شاہ صاحب اور حضرت مولا ناشبیرا حمدصاحب رحمۃ اللہ علیہا مع چند دیگر علاء کے تشریف لا رہے ہیں۔ ان کی آمد پرہم نے بچھ دیر کے لیے مجلس مناظرہ ملتوی کی اور ان حضرات کو صورت حال بتلائی۔ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے فرمایا کہ جائے ان لوگوں سے کہد بچئے کہ تم نے جتنی شرطیس اپنی پند کے موافق عوام سے طے کرالی بیں اتنی ہی اور لگا لو ہماری طرف سے کوئی شرط نہیں۔ تم چوروں کی طرح عام ناواقف مسلمانوں کے دین وایمان پر ڈاکہ ڈالنے کے عادی ہو۔ کسی شرط اور کسی طریق پر ایک مسلمانوں کے دین وایمان پر ڈاکہ ڈالنے کے عادی ہو۔ کسی شرط اور کسی طریق پر ایک مرتبہ سامنے آکرا ہے دلائل بیان کرواور بھارا جواب سنو، پھر خداکی قدرت کا تما شاد کھو۔

حضرت کے ارشاد کے موافق اس کا اعلان کر دیا گیا۔ اور مناظرہ جاری ہوا۔ ان اکابر کو مناظرہ کے لیے پیش کرنا ہماری غیرت کے خلاف تھا۔ اس لیے پہلے دن مناظرہ مسکلہ ختم نبوت پر احقرنے کیا۔ دوسرے تیسرے دن حضرت مولانا بدر عالم اور مولانا مجمہ ادریس صاحب نے دوسرے مسائل پر مناظرہ کیا۔

یوں تو مناظرہ کے بعد ہرفریق اپنی اپنی کہا ہی کرتا ہے، کیکن اس مناظرہ میں چونکہ عموماً تعلیم یافتہ طبقہ شریک تھااس لیے کسی فریق کو دھاند لی کا موقع نہ تھا۔ پھراس مناظرہ کا کیا اثر ہوا۔ اس کا جواب فیروز پور کے ہرگلی کو چہ سے دریا فٹ کیا جاسکتا تھا کہ قادیا نی گروہ کو کس قدر رسوا ہو کر وہاں سے بھا گنا پڑا۔خوداس گروہ کے تعلیم یافتہ و شجیدہ طبقہ نے اس کا اقرار کیا کہ قادیا نی گروہ اپنے کسی دعوے کو ثابت نہیں کرسکا اور اس کے خلاف دوسر سے فریق نے جوبات کہی قوی دلیل کے ساتھ کہی۔

مناظرہ کے بعدشہر میں ایک جلسہ عام ہوا جس میں حضرت شاہ صاحب اور حضرت مولا ناشبیر احمد صاحب عثانی رحمۃ اللہ علیہا کی تقریریں قادیانی مسئلہ کے متعلق ہوئیں۔ یہ تقریریں فیروز پورکی تاریخ میں ایک یادگار خاص کی نوعیت رکھتی ہیں۔ بہت سے وہ لوگ جو قادیانی دجل کے شکار ہو چکے تھے اس مناظرہ اور تقریروں کے بعد اسلام پرلوٹ آئے۔

### حضرت شاه صاحب كا دورهٔ پنجاب

۱۳۳۳ ہے بذریع تھنیف و ترب کا پردہ پوری طرح چاک کردیا گیا اور قادیا نیت ہے متعلق ہرمسکلہ و تحریر قادیا نی دجل و فریب کا پردہ پوری طرح چاک کردیا گیا اور قادیا نیت سے متعلق ہرمسکلہ پر مختلف طرز وانداز کے بیمیوں رسائل شائع ہو چکوتو آپ نے اس کی بھی ضرورت محسوس فرمائی کہ ناخواندہ عوام کا طبقہ جوزیا دہ کتا ہیں نہیں پڑھتا اور قادیا نی مبلغین چل پھر کران میں اپنا دجل پھیلاتے ہیں اور مناظرہ ومباہلہ کے جھوٹے چیلنج ان کو دکھاتے پھرتے ہیں ان لوگوں کی حفاظت کے لیے پنجاب کے مختلف شہروں کا ایک تبلیغی دورہ کیا جائے۔

پنجاب وسرحد کے دورہ کا پروگرام بنا۔علائے دیوبند کی ایک جماعت ہمر کاب

ہوئی۔ اس جماعت میں حضرت شاہ صاحب ہے ساتھ اکابرین میں سے حضرت شیخ الاسلام مولا ناشبیر احمد صاحب عثانی خضرت مولا نا مرتضی حسن صاحب شریک تھے۔ اور حضرت مولا نا مجمد طیب صاحب مہتم وار العلوم ویوبند، حضرت مولا نا بدر عالم صاحب حضرت مولا نا مجمد طیب صاحب اور مولا نا مجمد علی اور احتر ناکارہ شامل حضرت مولا نا مجمد اور مولا نا مجمد اور مولا نا مجمد علی اور احتر ناکارہ شامل تھے۔ یہ مل کے پہاڑ اور تقوے کے پیکر پنجاب کے ہر بڑے شہر میں پہنچ اور مرزائیت کے متعلق اعلان حق کیا۔ منکرین کورفع شبہات کی وقوت دی۔ لدھیانہ، امرتسر، لا ہور، متعلق اعلان حق کیا۔ منکرین کورفع شبہات کی وقوت دی۔ لدھیانہ، امرتسر، لا ہور، گوجرانوالہ، گجرات، راولپنڈی، ایبٹ آباد، مانسمرہ ہزارہ کھوٹے وغیرہ میں ان حضرات کی مسیرت افروز عالمانہ تقریریں ہوئیں۔ مرزائی وجال جوآ نے دن مناظرہ ومبابلہ کے چینج موام کودکھانے کے لیے پھراکرتے تھان میں سے ایک سامنے نہ آیا۔ معلوم ہوتا تھا کہوہ اس جہان میں ہیں۔

اس بورے سفر میں عام مسلمانوں نے جاء البحق و زھق الباطل کامنظر گویا آئھوں سے دیکھ لیا۔

## بهاوليور كامعركة الآراء تاريخي مقدمه

حضرت شاہ صاحب اور دیگرا کا برعلاء کے بیانات ، مرزائیوں کے مرتد ہونے کا فیصلہ:
۱۹۲۷ء میں احمہ پورشر قیہ ریاست بھا ولپور کی ایک مسلمان عورت کا دعویٰ اپنے شوہر
کے مرزائی ہوجانے کی وجہ سے نکاح فنخ ہونے کے متعلق بھا ولپور کی عدالت میں دائر ہوا۔
اور سات سال تک بیہ مقدمہ بھا ولپور کی ادنی اعلیٰ عدالتوں میں دائر رہتے ہوئے آخر میں
در بار مغلی بھا ولپور میں پہنچا۔ ۱۹۳۳ء میں در بار مغلی نے پھر عدالت میں بیا کھے کر واپس کیا
کہ ہمارے خیال میں اس مسئلہ کی پوری تحقیق و تنقیح کرنا ضروری ہے۔ دونوں فریق کوموقع
دیا جائے کہ وہ اپنے اپنے ند ہب کے علاء کی شہادتیں پیش کریں اور دونوں طرف کے کمل
بیانات سننے کے بعداس مسئلہ کا کوئی آخری فیصلہ کیا جائے۔

اب مدی علیه مرزائی نے اپنی حمایت کے لیے قادیان کی طرف رجوع کیا۔ قادیان کا

سیت المال اوراس کے رجال کار مقدمہ کی پیروی کے لیے وقف ہوگئے۔ادھر مدعیہ یجاری الکے غریب گھرانے کی لڑکی نہایت کس مہری میں وقت گذار رہی تھی۔اس کی قدرت سے قطعا خارج تھا کہ ملک کے مشاہیر علاء کوجع کر کے اپنی شہادت میں پیش کر سکے یااس مقدمہ کی پیروی کر سکے۔گر المحمد لللہ بھاولپور کے غیور مسلمانوں کی انجمن مؤید الاسلام نے زیر سر پرسی حضرت مولانا محمد حسین صاحب شخ الجامعہ بھاولپور اس کام کو اپنے ہاتھ میں لیا اور مقدمہ کی پیروی کا انظام کیا۔اور ملک کے مشاہیر علاء کوخطوط کھے کر اس مقدمہ کی پیروی اور شہادت کے لیے طلب کیا۔ حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس وقت جامعہ اسلامیہ شہادت کے لیے طلب کیا۔ حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس وقت جامعہ اسلامیہ وابھیل میں صدر مدری کے فرائض انجام دے رہے تھے اور پھی خرصہ سے علالت کے سبب رخصت پر دیو بند تشریف لائے ہوئے تھے۔طولِ علالت سے نقابت بے صدہ ہوچکی تھی۔ رخصت پر دیو بند تشریف لائے ہوئے تھے۔طولِ علالت سے نقابت بے صدہ ہوچکی تھی۔ لیکن جس وقت یہ معاملہ آپ کے سامنے آیا تو مسلہ کی نزاکت اور ہیئت کے تو ی احساس نے آپ کو اس کے لیے مجبور کر دیا کہ اپنی صحت اور دوسری ضرور توں کا خیال کے بغیروں کو الیوں کا خیال کے بغیروں کو الور کا سفر کریں۔

آپ نے نہ صرف اپنے آپ کوشہادت کے لیے پیش فرمایا بلکہ ملک کے دوسرے علاء کوبھی ترغیب دے کرشہادت کے لیے جمع فرمایا۔

یہ واقعہ تقریباً • ۱۳۵ ھا ہے جب کہ احقر نا کارہ بحثیت مفتی دار العلوم دیو بندفتو کی نولیمی کی خدمت انجام دے رہا تھا۔

انجمن مؤیدالاسلام بھاولپور کی دعوت کےعلاوہ استاذِ محترم حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ کا ایماء بھی میری حاضری کے متعلق معلوم ہوا۔احقر نے حاضری کا قصد کرلیا۔

کین حفرت الاستاذشاہ صاحب قدی سرؤ کو جوخدا دادشغف دین ضرورتوں کے ساتھ تھااور آپ کو بی خرورتوں کے ساتھ تھااور آپ کو بین کیے رکھتا تھااس کی وجہ سے آپ نے تاریخ مقدمہ سے کافی روز پہلے بھاولپور بین کی کراس کام کو پوری توجہ کے ساتھ انجام دینے کا فیصلہ فرما کرسب بیانات کے اختتام تک تقریباً بیس بجیس روز بھاولپور میں قیام فرمایا۔

حضرت شاه صاحب کا پرشوکت عالمانه بیان جو کمرهٔ عدالت میں موااس کی اصل

کیفیت تو صرف انھی لوگوں کے دل سے پوچھے جنھوں نے یہ منظر دیکھا ہے۔ اس کو بیان نہیں کیا جاسکتا مختصر ریہ کہ اس وقت کمر ہُ عدالت دارالعلوم دیو بند کا دارالحدیث نظر آتا تھا۔ عدالت ادر حاضرین پرایک سکتہ کا عالم تھا علوم ربانی کے حقائق ومعارف کا دریا تھا جواٹم اچلا جاتا تھا۔

تین روز مسلسل بیان ہوا۔ تقریباً ساٹھ صفحات پر قلم بند ہوا۔ یہ بیان اور دوسرے حضرات کے بیانات جوایک مستقل جلد میں طبع ہوئے۔

حقیقت بہ ہے کہ نہ صرف رد مرزائیت کے لیے بلکہ اسلام وایمان اور کفر وار تداد کی ایری حقیقت کو بیجھنے کے لیے ایک نا درمجموعہ ہیں۔

اس مقدمہ میں کیا ہوا؟ اس کی پوری تفصیل تو اس مفصل فیصلہ سے معلوم ہوسکتی ہے جوعدالت کی طرف سے کرفروری ۱۹۳۵ء مطابق ۱۳۸ دیقعدہ ۱۳۵۳ ہے کودیا گیا۔ اور جواس وقت بزبان اردوا بک سوباون صفحات پرشائع ہو چکا تھا۔ اس کی اشاعت کا اہتمام حضرت مولانا محمد صادق صاحب استاد جامعہ عباسیہ بھاولپور وحال ناظم امور ندہدیہ بھاولپور کے دست مبارک سے ہوا۔ اس مقدمہ کی پیروی، علماء کے اجتماع، ان کی ضروریات کا انظام بھی مولانا موصوف ہی کے ہاتھوں انجام پایا تھا اور مولانا سے میر ایہلا تعلق اس سلسلہ میں بیدا ہوا۔ آپ نے اس فیصلہ کے شروع میں ایک مختصر تمہیلاتھی ہے۔ اس کے چند جملے قال کر دیئے سے کسی قدر حقیقت پردوشنی پڑسکتی ہے، وہ یہ ہیں:۔

مدعیہ کی طرف سے شہادت کے لیے حضرت شیخ الاسلام مولانا سید محمہ انور شاہ صاحب، حضرت مولانا سید محمہ انور شاہ صاحب چاند پوری، حضرت مولانا محمہ بنجم الدین صاحب پروفیسر اور نٹیل کالج لا ہور ومولانا محمہ شفیع صاحب مفتی دار العلوم دیو بند پیش ہوئے۔حضرت شاہ صاحب کی تشریف آوری نے تمام ہندوستان کی توجہ کے لیے جذب مفاطیسی کا کام کیا۔اسلامی ہند میں اس مقدمہ کوغیر فانی شہرت حاصل ہوگئی۔حضرات علائے کرام نے اپنی اپنی شہادتوں میں علم وعرفان کے دریا بہاد سے اور فرقه ضاله مرزائیه کا کفر وار تدادروزِ روش کی طرح ظاہر کر دیا اور فریق مخالف کی جرح کے نہایت مسکت مفروات دیئے۔خصوصاً حضرت شاہ صاحب نے ایمان، کفر، نفاق، زندقہ، ارتداد، ختم ہواب دیئے۔خصوصاً حضرت شاہ صاحب نے ایمان، کفر، نفاق، زندقہ، ارتداد، ختم

نبوت، اجماع، تواتر، متواترات کے اقسام، وحی، کشف اور الہام کی تعریفات اور ایسے اصول وقواعد بیان فرمائے جن کے مطالعہ سے ہرایک انسان علی وجہ البقيرت بطلان مرزائیت کا یقین کامل حاصل کرسکتا ہے۔ پھرفریق ثانی کی شہادت شروع ہوئی،مقدمہ کی بیروکار اور شہادت پر جرح کرنے اور قادیانی دجل وتزویر کو آشکارا کرنے کے لیے شہرہ آ فاق مناظر، حضرت مولانا ابوالوفاء صاحب نعمانی شاہ جہانپوری تشریف لائے ۔مولانا موصوف مختار مدعیہ ہوکرتقریبا ڈیڑھ سال مقدمہ کی بیروکاری فرماتے رہے۔فریق ٹانی کی شہادت پرایس باطل شکن جرح فرمائی جس نے مرزائیت کی بنیادوں کو کھو کھلا اور مرزائی دجل وفریب کے تمام پر دوں کو بارہ پارہ کر کے فرقۂ مرزائیے ضالہ کا ارتداد آشکارعا کم کردیا۔ فریقین کی شہادت ختم ہونے کے بعد مولا ناموصوف نے مقدمہ پر بحث پیش کی اور فریق نانی کی تحریری بحث کاتحریری جواب الجواب نهایت مفصل اور جامع پیش کیا۔ کامل دوسال کی تحقیق و تنقیح کے بعد عالی جناب ڈسٹرکٹ جج صاحب بہادر نے اس تاریخی مقدمہ کا بصيرت افروز فيصله ٧ فروري١٩٣٥ء تجق مدعيه سنايا۔ بيه فيصله اپني جامعيت اور قوت استدلال کے لحاظ سے یقینا بے نظیر و بے عدیل ہے۔مسلمانان ہند کی بہرہ اندوزی کی خاطراس فیصله کوایک کتابی صورت میں شائع کیا جاتا ہے۔ در حقیقت بیمواد مقدمه کی تیسری جلد ہےاس سے پہلے دوجلدیں اور ہوں گی۔

جلداول میں حضرات علاء کرام کی مکمل شہادتیں اور جلد ٹانی میں حضرت مولانا ابو
الوفاء صاحب شاہ جہانپوری کی بحث اور جواب الجواب شائع کیا جائےگا۔ باقی رہا یہ سوال کہ
یہ دونوں جلدیں کب شائع ہوں گی۔ اس کا جواب مسلمانان ہند کی ہمت افزائی پرموقو ف
ہے۔ یہ تیسری جلد جتنی جلدی فروخت ہوگی اسی انداز سے پہلی دوجلدوں کی اشاعت میں
اس انی ہوگی۔ حضرات علاء کرام کے بیانات اور بحث اور جواب الجواب تر دید مرزائیت کا
بے نظیر ذخیرہ ہے۔ اگر خدا تعالی کے فضل و کرم سے یہ تینوں جلدیں شائع ہوگئیں تو تر دید
مرزائیت میں کسی دوسری تصنیف کی قطعاً حاجت نہ رہے گی۔ ،،

اس مقدمہ میں حضرت شاہ صاحب قدس سر ہُ کے حکم کی بناء پریہلا بیان اس احقر کا

مواتنین روز بیان اورایک دوروز جرح موکرتقریباً ساٹھ صفحات پر بیان مرتب موا<sub>س</sub>

پہلا پہلا بیان تھا۔ ابھی لوگوں نے اکابر کے بیان سے نہ تھے۔ سب نے بیحد پند کیا۔ مجھے یاد ہے کہ دورانِ بیان میں بھی اور مکان پر آنے کے بعد بھی حفزت شاہ صاحب قدس سرۂ دل سے نکلی ہوئی دعاؤں کے ساتھ اپنی مسرت کا اظہار فرماتے تھے۔ اور اس ناکارہ و آوارہ کے پاس دین و دنیا کا صرف یہی سرمایہ ہے کہ اللہ والوں کی رضا، رضائے قت کی علامت ہے۔ واللّٰہ تعالیٰ امثال ان یلحقنی بالصالحین.

#### فتنهُ مُرزائيت يرحضرت شاه صاحب كى ايني تصانيف

مرزائیت کے متعلق تمام ضروری مسائل پرکافی سے زائدرسائل و کتب حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ کے ارشادوا کیاء کی بناء پر لکھے جاچکے تھے۔ لیکن ایک مسئلہ بنوز شنہ باتی تھا کہ مرزائیوں کے نماز روزہ اور تلاوت قرآن اور کلمہ اسلام پڑھنے سے عام مسلمانوں اور خصوصاً تعلیم یافتہ طبقہ کو بخت اشتباہ تھا کہ ان چیزوں کے ہوتے ہوئے ان کو اسلام سے فارج کیے کہا جاسکا ہے۔ بلکہ اس معاملہ میں بعض اہل علم کو بھی یہ اشکال تھا کہ اہل قبلہ اور کلمہ گوئی تیفیر نیز جو محض کسی تاویل کی بناء پر خلاف شرع عقیدہ کا قائل ہواس کی تکفیر میں علائے اہل حق نے بہت کلام کیا ہے۔ اس لیے اس مسئلہ پر حضرت الاستاذشاہ صاحب علائے اہل حق نے بہت کلام کیا ہے۔ اس لیے اس مسئلہ پر حضرت الاستاذشاہ صاحب قدس سرۂ نے خود قلم اٹھا یا اور آ یک رسالہ بنام اک فاد الملحدین و المعناولین فی شنی من صووریات الدین جس میں اس مسئلہ کوقر آن وحدیث اور تقریحات سلف کی روشی میں آن تا بینصف النہار کی طرح واضح فرمادیا۔

بلکہ کفروا بمان کی کمل حقیقت، اہل قبلہ اور کلمہ گوکی شرعی تعریف پرایک نہایت جامع تصنیف فرمادی۔ جس میں اس بات کو بھی واضح کر دیا گیا کہ اگر کسی عقید ہ کفریہ میں مطلقاً تاویل کو مانع کفر قرار دیا جائے تو دنیا میں کوئی کا فر کا فرنہیں رہ سکتا کیوں کہ ہر کا فر کچھ نہ کچھ تاویل اپنے عقید ہ فاسدہ کی کرتا ہے۔ بلکہ فیصلہ یہ ہے کہ اسلام کے وہ احکام جوقطعی الثبوت اور قطعی الدلالت ہیں (جن کو اصطلاحِ فقہ وکلام میں ضروریات دین کہا جاتا ہے) جیسے ان کا انکار صریح کفروار تداد ہے اس طرح تاویل کر کے جمہور امت کے خلاف ان کے نئے معنی بتانا بھی کفروار تداد ہے (بیر کتاب عربی زبان میں ہے)۔

ایک دوسری مستقل کتاب مسئلہ حیات ونزول عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق بھی اپن قلم سے برنبان عربی تصنیف فرمائی جس کا نام , عقیدۃ الاسلام فی نزول عیسیٰ علیہ السلام ،،رکھا۔ یہ کتاب کہنے کوتو اسی ایک مسئلہ کی بہترین وجامع تحقیق ہے۔لیکن حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی تقریر وتحریر کو جانبے والے جانبے ہیں کہ ایک مسئلہ کے شمن میں کتنے علوم ومعارف کے ابواب آجاتے ہیں۔ یہ کتاب بھی اپنے موضوع کی عجیب وغریب تصنیف ہے۔

مقدمہ بھاولپورے واپسی کے بعد مرض روز بروز شد ت پکڑتا گیا۔لیکن اس حالت میں جامعہ اسلامیہ ڈابھیل کے درس حدیث کوجاری رکھا۔ تا آ نکہ قوئی نے بالکل جواب دے دیا اور

لیکن قدرت نے جودیٰی خدمت کا جذبہ بے پایاں آپ کے قلب مبارک میں ودیعت فرمایا تھا وہ بسترِ مرگ پر بھی چین سے نہ لیٹنے دیتا تھا۔افا داتِ علمیہ اور کتب بنی کا سلسلہ اس حالت میں بھی اس طرح جاری تھا۔

تا آ نکہ یہ ارادہ ہوا کہ ایک مرتبہ پھر کشمیر کا سفر کیا جائے ، وہاں اپنے اعزہ وا قارب
کی ملا قات کے علاوہ پیش نظریہ تھا کہ شمیر میں قادیا نی فتنہ پھیلا ہوا ہے۔ ابتک وہاں پہنچ کر
اس کے انسداد کے متعلق کوئی کا منہیں کیا گیا۔ اس سفر کا قصد کرنے کے ساتھ بیضرورت
محسوس فرمائی کہ شمیر کے عوام اردویا عربی کے رسائل تو پڑھ نہ سکیں گے فاری زبان میں
مسلختم نبوت اور قادیا نیت کے متعلق لکھ کر طبع کر کے وہاں ساتھ لے جا کیں اور مفت تقسیم
کریں۔ اس ارادہ کے ساتھ ہی خودا یک رسالہ کی تصنیف شروع فرمادی۔ ابھی یہ تصنیف
شمیل کو نہ پنچی تھی کہ مرض کے اشتد اونے بالکل ہی تو کی کو معطل کر دیا۔ تو ایک طالبعلم کے
میں کو نہ پنچی تھی کہ مرض کے اشتد اونے بالکل ہی تو کی کو معطل کر دیا۔ تو ایک طالبعلم کے
ذریعہ اس ناکارہ خلائق کے پاس پیغام بھیجا کہ میں نے کشمیر کی ضرورت سے فارس زبان
میں مسکلہ ختم نبوت پر ایک رسالہ لکھنا شروع کیا تھا مگر اب میں اس کی تحمیل سے معذور ہوں
میں مسکلہ ختم نبوت پر ایک رسالہ لکھنا شروع کیا تھا مگر اب میں اس کی تحمیل سے معذور ہوں

احقر ناکارہ نے تعمیل ارشاد کو سعادت عظمیٰ سمجھ کرشروع کرنے کا ارادہ ہی کیا تھا کہ حضرت استاذ رحمۃ اللہ علیہ کی حالت بدلنا شروع ہوئی اور بیلم وتقویٰ کا آفاب عالمتاب غروب کے کنارے آلگا۔ یہاں تک کہ ۲رماہ صفر ۱۳۵۲ھ شب دوشنبہ کے اس پیکر علم وتقویٰ بختم دین ودیانت نے دین ہی کی فکر میں اپنی عمر کا آخری سانس پورا کر دیا۔ آپ کے گردو پیش سے گویا بزبانِ حال بیسناجا تا تھا:۔

اگر چہ خرمن عمر مغم تو داد بباد ﷺ بخاک پائے عزیزت عہد نہ شکستم اب وہ کشمیر کا قصد اور وہاں رسالہ فاری کی اشاعت بھی ایک خواب وخیال ہوگیا۔
عرصہ کے بعد آپ کے مسودات میں سے وہ منتشر اوراتی فاری جمع کر کے مجلس علمی جامعہ اسلامیہ ڈا بھیل ضلع سورت نے بنام خاتم النبیین شائع کیا۔اور بہی اورات آپ کا خاتمۃ التصانف قرار یائے۔

فجزاه عنا وعن جميع المسلمين خير الجزاء ووفقنا لاتباع سنته في خدمة الدين المتين وهو الموفق والمعين.

# حضرت شاه صاحب (زر دارالعسام ديوبن

(أ :حضرت مولا نامحرميان صاحب ناظم جمعية علماء مند، دبلي

طالبعلم کی حیثیت سے داخلہ مشہور اسا تذہ اور پہلاسالانہ امتحان

۱۳۱۰ (۱۸۹۳) میں یہ نیرتابال علوم مشرقیہ کے اس عظیم الشان مرکز میں داخل ہوا۔ جواس وقت شخ الہند حضرت مولا نامحمود الحسن صاحب، حضرت مولا ناملیل احمد صاحب محدث مدرسہ عبد الرب دہلی، حضرت مولا نا عبد العلی صاحب محدث مدرسہ عبد الرب دہلی، حضرت مولا نا عبد العلی صاحب محدث مدرسہ عبد الرب دہلی، حضرت مولا نا عکیم محمد حسن صاحب جیسے اکا برعلاء اور ماہرین اسا تذہ کے فیوض و برکات کا کوثر و تسنیم بنا ہوا تھا۔ اور ماہ شعبان ااسا مصر میں حسامی اور ہدایہ اولین کے سالانہ امتحان میں شریک ہوکر اس کا نام نامی (انورشاہ مظفر آبادی) زیب ہوا یہ اولیا دیا۔ اسلامی کے سالانہ دکداد، دارالعلوم دیوبند بابت اسلامی)۔

## قيام وطعام كاانتظام

اس وقت تک دار العلوم میں مطبخ نہیں تھا۔ متنطیع طلبہ جواپنے کھانے کا خرج خود بر داشت کرتے تھے،اور وہ طلبہ جن کو دار العلوم سے وظیفہ ملتا تھا۔ بیسب ہی اپنے طور پر کسی نان بزکے یہاں کھانے کا انتظام کرتے تھے۔

طلبہ کی کثر ت اور دارالا قامہ (ہوشل) میں کمروں کی کمی کی شکایت (جو بہت زیادہ وسعت کے باوجود آج بھی موجود ہے) نئی شکایت نہیں۔اس کی عمر دارالعلوم کی عمرکے برابر ہی ہے۔ کیونکہ علم وعمل کےاس سرچشمہ پر ابتداء ہی سے تشنگانِ علوم کا ایسا ججوم رہا کہ اس کی روز افزوں وسعت،طلبہ کی کثرت کے مقابلہ میں اپنی عاجزی تشلیم کرتی رہی ہے۔ چنانچاس تنگ دامانی کی تکلیف ابتداء میں اس نو وارد طالبعلم کوبھی برداشت کرنی پڑی۔اور
اس غریب الدیار نونہال کوسب سے پہلے بجنور کے ایک زمیندار کے فرزند نوخیز کے ساتھ
جس کا نام مشیت اللہ تھا۔ دار العلوم سے تقریباً چار فرلانگ فاصلہ پر ایک مسجد کے حجر ہے
میں قیام کرنا پڑا۔ جواسیشن کی جانب اسٹیشن جانے والی سڑک کے کنارے اس مقام پر ہے
جس کے قریب آج کل گؤشالہ اور اسکے سامنے دھرم شالہ ہے۔

یه مشیت الله جس کی خاموش اور ساده زندگی ، تقوی وعبادت ، خداتری اور پاک بازی کے جواہر سے مرضع ہوکر یہاں تک بلند ہوئی که اکابر دارالعلوم نے اس کوجلس شوالی دارالعلوم کارکن منتخب کیا۔ اور اس دار فانی کی پر آشوب ہنگامہ آرائیوں سے جبوہ گذشتہ سال پر دہ پوش ہواتو مجلس شوالی کے باضا بطا جلاس نے اس کو حضرت مولا نامشیت الله صاحب کے پر شوکت الفاظ سے یاد کرتے ہوئے تجویز تعزیت میں اس کے اوصا ف جمیدہ ، سلامت روی اور استقامت حال کا اعتراف کیا۔ اور آج ہمارے مخلصانہ جذبات کی تسکین اس کے بغیر نہیں ہوتی کہ: دعاء: رحمهٔ الله و اکومه مثواہ ، کواس کے تذکرہ کالازمی جزو قرار دیں۔ یہ مولا نامشیت اللہ بجنوری حضرت شاہ صاحب کے صرف ساتھ ہی نہیں رہے ، بلکہ میں میں سے ، بلکہ سے میں اس کے بین سے ، بلکہ سے میں سے بین سے بین سے میں سے بین سے میں سے بین س

یہ مولانا مسیت اللہ ببوری مقرت ساہ صاحب سے سرف ساتھ ہی ہیں۔ پہلے ہی دن ارادت مند اور معتقد بھی بن گئے۔ پھر شاہ صاحب سے پچھ سبق بھی پڑھنے شروع کردیئے۔

مولا نامثیت اللہ صاحب نے دیکھا کہ بیکشمیری ہم عمر نوجوان رات گئے تک مطالعہ میں مصروف رہا، اور نصف شب کے بعد جب نیند کا غلبہ ہوا تو وہیں گنڈلی مار کر پڑگیا اور تھوڑی دیر آئھ جھپک کرا تھا اور وضو کر کے نوافل تہجد میں مشغول ہوگیا، نوافل سے فراغت ہوئی تو پھر مطالعہ میں مشغول ہوگیا۔

مولانا مثیت اللہ صاحب کی بدارادت وعقیدت الی پائدارتھی کہ آخر عمر تک حضرت شاہ صاحب کی انسیت کا بھی بدعالم شاہ صاحب کی انسیت کا بھی بدعالم تھا کہ تعطیلات کے زمانہ میں وطن عزیز کی طرح آپ مولانا مشیت اللہ صاحب کے یہاں قیام فرما کرراحت محسوس فرماتے تھے۔اس مسجد کے علاوہ زمانۂ طالب علمی میں آپ کا قیام

محلّہ پٹھان پورہ میں بھی رہااورا یک عرصہ تک جا مع مسجد کے جمروں میں بھی مقیم رہے۔

### درسی کتابیس اوران کی ترتیب

دارالعلوم دیوبند کے عربی درجات میں دفعہ بندی کا قاعدہ بھی بھی ہوا۔ دارالعلوم کے نصاب میں ہرایک فن کی خاص خاص کتابیں متعین ہیں جوطالب علم کو پڑھنی پڑتی ہیں۔ بچھ فنون اور بچھ کتابیں اعطائے سند کے لیے لازمی ہیں۔ باقی فنون اور کتابوں کے پڑھنے نہ پڑھنے کا طالب علم کواختیار ہوتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب نے خودا پی رائے سے یا اپنے اساتذہ کے مشورہ سے جس تر تیب سے کتابیں پڑھیں وہ دور حاضر کے طلبہ کے لیے جیرت انگیز ہے۔

دار العلوم کی سالانہ رو دادوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے دار العلوم میں داخلہ سے اگلے سال یعنی ۱۲ رااسا ہے میں بخاری شریف اورتر ندی شریف پڑھی۔

حدیث کی ان کتابوں کے ساتھ ہی آپ نے تفسیر میں جلالین شریف اور فقہ میں ہدایہ جلالین شریف اور فقہ میں ہدایہ جلد ثانی پڑھی۔اور اس سال منطق میں قاضی مبارک پڑھا۔(روکداد۱۳۱۲ھ)

بخاری شریف اور ترندی شریف پڑھ کینے کے بعد آمدہ سال ۱۳۱۳ھ میں آپ نے حدیث میں ابوداؤد شریف مسلم شریف پڑھی تفسیر میں بیضاؤی شریف، ہیئت اور فلفہ میں تصریح کے شرح پنتمنی اور صدرا پڑھا۔امتحانات میں درجہ اول کی کامیا بی حاصل کی۔(روئداد

ساساھ میں آپ نے موطاً امام ما لک نسائی شریف اور ابن ماجہ شریف پڑھا۔اور فنون میں شمس بازغداورنفیسی کاامتحان دیا۔

#### معاصرطلبه

آپ کے سہ سالہ دورِ طالب علمی میں ڈیڑھ ہزار سے زیادہ طلبہ نے دارالعلوم میں داخل ہو کرتعلیم پائی۔ان میں سے چند نام جانے پہچانے ملتے ہیں۔مجمد کفایت اللہ شاہ جهانپوری - عبید الله سندهی - محمد ضیاء الحق دیوبندی، ضرعام الدین مظفر نگری - محمد صادق سندهی - صدیق احمد فیض آبادی - سید احمد فیض آبادی - حسین احمد فیض آبادی - محمد شفیع دیوبندی - وارث حسن فتح پوری -

سی کس کومعلوم تھا کہ یہی نوخیز اپنے مستقبل میں علم وعمل کے آفاب و ماہتاب ہوں گے اور پچاس سال زہد و تقل می، عبادت وریاضت کے مشاہدوں اور تجربوں کے بعد دنیا اٹکو "حضرت مولانا" کے القاب و آداب کے ساتھ اس طرح یا دکرے گی:

حضرت علامه مولانا محمد كفايت الله صاحب مفتى اعظم بهند وسابق صدر جعية علاء بهند قدس مرة العزيز ـ امام انقلاب حضرت مولانا عبيد الله سندهى \_ حضرت مولانا حافظ محمد ضدر مدرس مدرسه المينيه وبائل و حضرت مولانا ضرعام الدين صاحب صدر مدرس وبانى مدرسه اسلاميه عربيه كله الله ين مدرسه اسلاميه عربيه كله الله يدرسه اسلاميه عربيه كله الله يم مدرسة فيض آباد مولانا محمد صدر مدرس مدرسه عبد الرب وبلى دام ظلهم العالى مهاجر مدينه مولانا محمد من العمل من العمر مدرس مولانا سيد المعرسة العمل العمل مهاجر بانى مدرسه الشرع مدينه منوره و شيخ الاسلام (۲) حضرت مولانا سيد حسين احمد صاحب مدنى شيخ الحديث دار العلوم ويو بندو صدر جعية علاء بند دامت بركاتهم \_

## دارالعلوم میں بحثیب مدرس وصدر مدرس

یکی شمیری نو جوان جو دارالعلوم کے میخانہ علم میں ۱۳۱۷ ہے تکام ہوں اسااہ تک جام پر جام نوش جان کرر ہاتھا۔ ۱۳۱۳ سال بعد (۳) ۱۳۲۷ ہوں ساتی علم بن کراس مقدس خمخانہ میں داخل ہوا۔ اور (۱) حضرت مولانا صدیق احمرصا حب اور حضرت مولانا سیّد احمرصا حب شخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمرصا حب کے برے بھائی تھے۔ ان کے حالات کے لیے ملاحظ ہو۔ تذکر قالر شید جلد دوم فقش حیات جلدا قل وغیرہ ۱۳ اسلام کی برے بھائی تھے۔ ان کے حالات کی سبق میں حضرت شاہ صا حب کے ساتھ نہیں رہے۔ آپ نے دورہ مدیث بھی ۱۳۱۵ ہو کمی برخ حالے۔ جب کہ حضرت شاہ صا حب ۱۳۱۲ ہوں خون سے فرا خت حاصل کر چکے تھے۔ ۱۲ کی برخ حال جب کے دورہ کو مدیث بھی گذر ہے۔ مولانا مشیت اللہ صاحب بجنور سے دوستانہ تعلق اخوت اور بھائی چارہ کی صد

#### بزم درس میں بے پناہ فیاضوں کے مظاہرے کرنے لگا۔

ذکاوت و ذہانت فطری تھی۔ توت حافظہ لفظ فراموثی کی حقیقت سے نا آشناتھی۔ شب وروز مطالعہ طبیعت ثانیہ بن گیا تھا۔ انھیں اوصاف نے آپ کو مدرسہ امینیہ دہلی کا مشہور استاذ بنا دیا تھا۔ اور انھیں خصوصیات نے آپ کو دار العلوم دیو بند میں طبقۂ نلیا کے اسا تذہ میں سب سے زیادہ نمایاں اور ممتاز کر دیا۔

#### صدرمدرسي

یہاں تک کہ جب شخ الہند حضرت مولا نامحود حسن صاحب قدس اللہ سرہ العزیز السلام میں ایپ سیاسی اور انقلا بی پروگرام کے مطابق دفعۃ مکہ معظمہ تشریف لے گئے اور وہاں جا کرمجوں واسیر ہو گئے تو ذمہ دارانِ دارالعلوم کو آپ کا جانشین منتخب کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آئی۔ کیوں کہ حضرت شاہ صاحب کی اعلیٰ شخصیت اس منصب کے لیے پہلے سے منتخب اور موزوں تھی۔ اور بیداییا قبا تھا جو بلاکسی قطع و ہرید کے حضرت شاہ صاحب کے قامت موزوں پر راست آ کر رہا تھا۔

اس سات سالہ قیام میں ایک ناگواروا قعہ ضرور پیش آیا اوراس کا باعث وہ تصادم تھا جواس دور کی سیاسی فضا میں پیدا ہو گیا تھا۔ یہی زمانہ تھا جب روس ، برطانیہ ، فرانس اوران کی جمنوا حکومتوں کا بلاک (جودُ ولِ متحدہ کے خطاب سے موسوم تھا) یورپ کے مرد بیارلیخی امین الدین صاحب بانی مدرسامینید دبلی ، بجور پنچاور مدرسامینید میں درس دینے کے لیے دبلی لے آئے۔ هزت ثاہ صاحب کے خود دھرت شاہ صاحب کے دفور دھرت شاہ صاحب کے دفور دھرت شاہ صاحب کی کوشش کا میاب ہوگ ۔ چنانچ دھرت شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے کہ جب مولانا المین الدین صاحب کی کوشش کا میاب ہوگ ۔ چنانچ دھرت شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے کہ جب مولانا المین الدین صاحب بہت اظامی اور کی میں مولانا المین الدین صاحب بہت اظامی اور محب سے بیش آتے رہ بے تھو یہ خوال کر کے کہ مدرسہ بھیا یہ نے گرمولوی صاحب کی دھکئی نہو، میں مولوی صاحب کی دھکئی نہو، میں مولوی صاحب کی دھکئی اور در سے جو میرے پاس تھے دہ بھی میں نے مولانا کے دوالے کر دیئے ۔ بجی دولی مدرسکا سب سے پہلا مالی سرمایہ تھا ۔ چنانچ مولانا المین الدین صاحب نے اس رقم ہی سے کامیاب رہا۔ سی کاغذ لاکر مدرسے لیے دہشر مدرسکا سب سے پہلا مالی سرمایہ تھا ۔ چنانچ مولانا المین الدین صاحب نے اس رقم ہی سے کاغذ لاکر مدرسے لیے دہشر مدرسکا سب سے پہلا مالی سرمایہ تھا ۔ چوال خوال خدا کے نقل سے کامیاب رہا۔ سی انتظار کے بغیر طلب کا اور کا در در ہی مولانا کاتو کل خدا کے نقل سے کامیاب رہا۔ سی انتظام مدرسہ کی طرف سے تھا اور نقد تخواہ تین روپے ہا ہانہ مقرر کی گئی تھی۔ ا

ترک حکومت کے ہرایک عضو کو یورپ سے نکال بھینکنے کی آخری کوشش کررہا تھا۔اور دُولِ متحدہ کے بھیٹر ئے یورپ اورافریقنہ کے ہرایک محاذ سے دولت آل عثمان پر حملہ آور تھے۔ چنانچہ جنگ بلونا، جنگ بلقان اور جنگ طرابلس کے طوفان اسی زمانہ میں اعظے جن کوخرمن سوز بجلیوں نے ترکی کی طاقت کونذر آتش کردیا۔

دوسری جانب ہندوستان برطانوی سامراج کے بندھنوں سے جنگ آزادی کے میدان کی طرف آ ہستہ آ ہستہ قدم بردھار ہاتھا۔اورش الہندمولانا محمود الحن صاحب جیسے ذکی الحن خوددار، بہادر، جن کی فطرت دردمند تھی اور جن کے رگ و پے ابتدائے شعور سے جذبہ کریت سے سرشار تھے۔ جنگ آزادی کے لیے تیر کمان اور تو پ د تفنگ سنجال رہے تھے۔ دارالعلوم دیو بند جو تقریباً بچاس سالہ عظیم الثان علمی خدمات کے باعث پورے ہندوستان کاعلمی مرکز بن گیا تھا۔ ملک کی اس متصادم فضاء سے اس کامتاکر ہونالازی امرتھا۔ لیکن دارالعلوم دیو بندنے ابتداء سے اپنا تعارف ایک فرہی علمی مرکز کی حیثیت سے کیا تھا۔ اور اس نے اپنا نصب العین بہی مقرر کیا تھا کہ سلمانوں میں فرہی علوم کوزندہ اور کرایا تھا۔ اور اس نے اپنا نصب العین بہی مقرر کیا تھا کہ سلمانوں میں فرہی علوم کوزندہ اور کیا تھا۔ اور اس نے اپنا نصب العین بہی مقرر کیا تھا کہ سلمانوں میں فرہی علوم کوزندہ اور

اس بناء پر ذورداران اہتمام کی کوشش بیتھی کہ اس دور میں بھی سامراجیت کا بے پناہ حربہ ہرایک مسئولیت سے آزاد ہے۔ اور وہ چثم زدن میں دارالعلوم کی بلند عمارتوں کوزمیں دوز کرسکتا ہے۔ دارالعلوم کا دامن سیاسی یا انقلا بی جد جہد کے ہرایک شبہ سے پاک رہے۔ مگر مولا ناعبید اللہ سندھی جیسا گرم مزاج نو جوان جس کی انقلاب بیند فطرت سب سے پہلے اس کے ذہبی جذبات میں انقلاب بیدا کر کے اپنے خاندانی مذہب کے بجائے اس کو حلقہ بگوش اسلام بنا بھی تھی۔ وہ اس مذہبی یونیورٹی کو ایسی سطح پر دیکھنا چاہتا تھا کہ انقلاب بیندنو جوانوں کی بیشانیاں اس کے سامنے بحدہ بیز ہوں۔ اور مسلمانوں کی سیاسی لیڈر شپ اس کے سامیے بی بھی ہور ہو۔

نیتیں دونوں کی بخیرتھیں ۔گرطبعی رجحانات کے اختلاف نے دارالعلوم میں خاموش تصادم کی شکل پیدا کر دی۔جس کے نتیجہ میں مولا ناعبید اللہ سندھی قدس اللہ سر ۂ العزیز کو دار

العلوم سے علیحدہ ہونا پڑا۔

حضرت شاہ صاحب جن کی تمام راحت وتفری مطالعۂ کتب میں منحصرتھی۔ دائرہ اہتمام کے جمعوار ہے۔ لیکن بعد میں جب نوبت یہاں تک پینچی کہ حضرت شیخ الہندقد س الله سرۂ العزیز گرفتار کر کے ما ٹا پہنچا دیئے گئے تو حضرت شاہ صاحب کو خلطی کا احساس ہوا۔ یہ آ پ کی بزرگانہ صدافت تھی کہ جیسے ہی غلطی کا احساس ہوا آ پ نے مولانا عبیداللہ صاحب سندھی کومعذرت نامہ کھااور پہلی باتوں کی صفائی چاہی۔ (ملاحظہ ہوئش حیات جلددوم سے ۱۳۳۰)

#### انتظامي معاملات

حضرت شاہ صاحب کاعلمی ذوق اور شوقِ مطالعہ اس کی اجازت نہیں دیتا تھا کہ آپ
کی دلچپیاں دارالعلوم کے انظامی معاملات سے وابستہ ہوں۔ صدر مدرس کی حیثیت سے
آپ بجالس مشورہ میں ضرور شرکت کرتے تھے۔ اور دارالعلوم دیو بندسے باہر علمی مجالس اور
نہ ہی اجتماعات میں بھی کسی شدید اصرار پرتشریف لے جاتے تھے۔ گریہ تمام نقل وحرکت
قسری اور جبری ہوتی تھی۔ احقر کو یاد ہے کہ پرچہ امتحانات کا مطالعہ بھی آپ کے لیے
باعث کوفت ہوتا تھا۔ آپ اس کو' بے حظم شغلہ' فرمایا کرتے تھے۔

## دارالعلوم سے علیحد گی

مجھی ایسابھی ہوتا ہے کرمخاط بھی مبتلا ہوجاتا ہے اور جوشخص زیادہ سے زیادہ احتیاط سے کام لیتا ہے وہی ابتلا میں پڑجاتا ہے۔حضرت شاہ صاحب قدس سرۂ العزیز کے ساتھ یہی سانحہ پیش آیا()۔

<sup>(</sup>۱) حفرت شاہ صاحب کے متعلق اس موقع پر مختاط 'کالفظ اس معنی میں استعال نہیں ہوا کہ حضرت مرحوم دینی ادر اصلامی امور میں بھی شرکت نہیں فر ماتے تھے اور ان کے یہاں ذاتی مصالح دوسرے امور پر مقدم تھے۔ بلکہ مولا نامحہ میاں صاحب سے بتانا چاہتے ہیں کہ امور دنیاوی سے حضرت شاہ صاحب کوکوئی رغبت نہیں تھی اور حضرت مرحوم کے علمی مشاغل استے کثیر تھے کہ افسیں دوسری چیز وں پر نہ توجہ ہوتی تھی اور نہ فرصت ملتی تھی و واپنے تمام اوقات علمی مشاغل ہی ہیں صرف فر ماتے تھے۔ لیکن مید حضورت کے حضرت مرحوم نے جب ملی میدان میں اپنی سعی وجد و جدکی ضرورت کی دینی یا فلاتی تقاضے ہے موس فر مائی تو اس کو بھی پوراکیا۔ قیقسر

حضرت مولا ناحافظ محمرا حمد خلف حضرت جمة الاسلام مولا نامحمرقاسم صاحب مهتم على المراب المراب على المراب المراب المراب على المراب ال

اہتمام اورظم ونس کی ذمہ داری کی عرجتنی دراز ہوتی ہے وہ محاس اور منا قب کے ساتھ غلطیوں کی بھی ایک فہرست مرتب کردیتی ہے۔ اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اہتمام ونظامت کی درازی عمر وجہ شکایت بن جاتی ہے۔ اس پر نظر نہیں کی جاتی کہ کیا گیا۔ بید یکھا جاتا ہے کہ کیا نہیں ہوا۔ اور اس پر گرفت کی جاتی ہے۔ اور اس طرح ایک مخالف پارٹی کی بنیا دیڑ جاتی ہے۔ نہیں ہوا۔ اور اس پر حال اصلاحات کے نام پر ایک تحریک دار العلوم میں شروع ہوئی۔ اور اس نے اپنے دامنوں کے تاررفتہ رفتہ حضرت شاہ صاحب جیسے عظیم الشان بزرگ کے قبائے عظمت سے جوڑ دیئے۔

داستان بہت طویل ہے۔ اور اس کا آخری باب استعفاء ہے۔ جو تحریک کے رہنماؤں نے بطوراحتجاج پیش کیا۔اوراہتمام کے تدبیر قلم نے اس پر منظوری صادر کرکے احتجاج کوناکام بنادیا۔

اسباب ووجوہات کی تحقیق و تنقیح اور مخطی ومصیب کی تشخیص ہمارے موضوع سے خارج ہے۔ موضوع کا آخری فقرہ میہ ہے کہ کسال طبقۂ علیاء کے مدرس اور تیرہ سال صدر مدرس رہنے کے بعد ۱۳۴۷ھ میں آپ نے دار العلوم دیو بندسے علیحدگی اختیار کی اور دیو بند کے بجائے جامعہ اسلامیہ ڈابھیل کواپنے فیوض و برکات کا مرکز بنایا۔

دارالعلوم کی علمی زندگی میں تغیر واضا فیہ

حضرت شاہ صاحب کے علمی فیوض سے دارالعلوم دیوبند کی علمی زندگی میں کیا اور

اضافہ ہوا۔ یہ بہت ہی دلچیپ موضوع ہے۔ گراس کے لیے ایسے عالم کے قلم کی ضرورت ہے جو درس تدریس کا بورا تجربہ رکھتا ہواور جس نے حضرت شاہ صاحب سے پہلے بھی دارالعلوم کی علمی زندگی کا گہری نظر سے مطالعہ کیا ہو۔ احقر ان دونوں سعادتوں سے محروم ہے۔ لہذااس موضوع کاحق تو ادانہیں کرسکتا تا ہم اپنی فہم ناقص واستعدادِ ناتمام کے مطابق آ پ کے درس کی چندخصوصیات قلم بند کرتا ہے انھیں کو تغیر واضا فہ قرار دیا جاسکتا ہے۔

## ﴿ الْ يَحْقِيقِ وَلَفَيْشِ

حضرت شاہ صاحب کا درس اس پر قناعت نہیں کرتا تھا کہ عبارت کا مطلب سمجھادیا جائے۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ اس مسلہ سے متعلق تحقیق وقد قیق کا سیر حاصل خلاصہ ہوا کرتا تھا۔ جس میں ہر دعوے کی دلیل کتاب کے حوالہ سے پیش کی جاتی تھی۔ یہ خصوصیت حضرت شاہ صاحب ہی گئھی کہ آپ کے سامنے ایک بینچ پر کتابوں کا انبار رہتا تھا۔ اور مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے آپ زبانی حوالہ پر قناعت نہیں کرتے تھے بلکہ کتاب کھول کر مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے آپ زبانی حوالہ پر قناعت نہیں کرتے تھے بلکہ کتاب کھول کر اصل عبارت پیش فر مادیتے تھے۔

مجھی ایسابھی ہوتاتھا کہ جس کتاب کا حوالہ دیا جا تاوہ انبار میں موجود نہ ہوتی تو اس کومنگوا کروہ عبارت پیش فرماتے۔

اوراگروہ کتاب اس وقت دستیاب نہیں ہوسکتی تو اگلے روز وہ کتاب اپنے ساتھ لاتے اورعبارت پڑھکر سنادیتے۔

یہ حضرت شاہ صاحب کے قوتِ حافظہ کا کمال تھا کہ جس عبارت کا حوالہ دیتے تھے اس کے صفحات بھی گویا آپ کو محفوظ ہوتے تھے۔ چنانچہ فہرست مضامین سے آپ شاذ و نادر ہی مدد لیتے تھے۔ بلکہ عام طریقہ یہی تھا کہ سیکروں صفحات کی کتاب میں بھی عبارتِ محولہ کواس طرح بیش کردیتے تھے جیسے پوری کتاب آپ کو حفظ ہے۔ اور اس کے مضامین کے صفحات آپ کے ذہمن میں متحضر ہیں۔ اس کمال کا حیرت انگیز مظاہرہ اس مضامین کے صفحات آپ کے ذہمن میں متحضر ہیں۔ اس کمال کا حیرت انگیز مظاہرہ اس وقت ہوتا تھا جب طلبہ کے سوالات برکوئی تازہ بحث شروع ہوجاتی اور حوالہ کے لیے کوئی

الی کتاب منگائی جاتی جس کا مطالعه سالها سال پہلے کیا ہو۔ یہ کتاب خواہ کتنی ضخیم ہوتی۔ محولہ عبارت اس طرح پیش کردی جاتی گویا س کے صفحات اور سطور آئینہ قلب پرنقش ہیں۔ حضرت شاہ صاحب کے اس طریق کارنے تلامذہ میں شخقیق و تفتیش کا نیا ذوق ہیدا کر دیا۔ یہ ذوق فقط حوالہ کتاب سے مطمئن نہیں ہوتا بلکہ اس کی کاوش اس وقت ختم ہوتی ہے جب اصل عبارت کتاب میں مطالعہ کر کے بحوالہ صفحات اس کونوٹ کرلیا جائے۔

چنانچه حضرت شاہ صاحب کے تلامدہ میں حضرت مولانا حفظ الرحمٰن صاحب۔ حضرت مولانا محمد طيب صاحب تتمم وارالعلوم ديوبند \_مولانا محمد شفيع صاحب\_مولانا محدادریس صاحب کا ندهلوی \_ مولانا سعید احمرصاحب اکبر آبادی جیسے ارباب قلم کی تصانیف میں آپ مید ذوق کار فرما پائیں گے۔ مید حضرات اپنی تصانیف میں جس کتاب کا حوالہ دیتے ہیں اس کے صفحات اور جلد کا حوالہ بھی قلمبند کر دیتے ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہاصل عبارت اصل کتاب میں مطالعہ کر کے بیرحوالہ دیا گیا ہے خوداحقر اینے اس ذوق کے باعث کافی پریشانی برداشت کر چکاہے۔جس وقت جامعہ قاسمیہ مدرسہ شاہی مراد آباد میں تر مذی شریف احقر سے متعلق ہوئی تو اگر چہز مانۂ درس کے نوٹ میرے یاس تھے اور حضرت شاه صاحب کی تقریروں کامجموعه 'عرف الشذی' 'بھی زیرمطالعه رہتا تھا۔ مگراحقر کو نه اپنی لکھی ہوئی تقریروں پر اطمینان ہوتا۔ اور نہ عرف الشذی کے مبہم حوالوں سے دل مطمئن ہوتا تھا۔ بلکہ جو کتابیں بھی دستیاب ہوستیں احقر نے ان کا مطالعہ کیا۔اوراصل عبارت مطالعہ کرنے کے بعد حرف بحرف اپنے پاس قلمبند کرلی۔ چونکہ اصل عبارت نقل كرنے اور قابل يا دواشت مسائل قلمبندكرنے كے ليے "عرف الشذى" كا حاشيه كافي نہيں تھاتوسرِ ورق کے ساتھ ایک سا دہ ورق لگا کرعرف الشذی کی جلد بندھوانی پڑی۔ یہ اوراق بھی عموماً یا د داشتوں سے بھرگئے ہیں اور اس طرح معلومات کا ایک ذخیرہ فراہم ہو گیا ہے۔ مگرافسوں یہ ہے کہ سینہ میں کچھ بھی نہیں صرف سفینہ ہی ہے۔

ای زمانہ کی بات ہے کہ ایک مرتبہ حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر تھا۔ حضرت شاہ صاحب نے نئے فضلاء کی کوتاہ ہمتی کی مذمت کرتے ہوئے شکایت فر مائی کہ تے مدرسین صرف''عرف الشذی' پراعتاد کر لیتے ہیں اور ان کو بیہ خیال نہیں آتا کہ اس کے حوالوں میں بہت کچھ غلطیاں ہیں۔ جب کا تب الحروف نے عرض کیا کہ بیہ خادم صرف حوالوں پراعتاد نہیں کرتا، بلکہ حوالوں کی تھیجے کرتا ہے اور اصل عبارت بھی نوٹ کر لیتا ہے تو حضرت شاہ صاحب بہت خوش ہوئے اور پھر دوسر ے حضرات کے سامنے احقر کے اس فعل کونظیر پیش فر مائی۔

## ﴿٢﴾ تاویل کے بجائے تطبیق وتوجیہ

فن حدیث وسعت نظر جاہتا ہے۔ روایت , بالمعنی ، کرتے ہوئے ایک ہی مفہوم کو راوی حضرات نے موقع اور کل کے لحاظ سے مختلف الفاظ میں بیان کیا ہے۔ اختلاف الفاظ کے ساتھ بسا اوقات انداز میں بھی فرق پیدا ہوگیا ہے۔ مثلاً ایک بات جو ترغیب وتثویق کے ساتھ بسا اوقات انداز میں بھی فرق پیدا ہوگی اس کوقطعی تھم کی صورت میں بیان کر دیا گیا ہے۔ کہیں ایسا ہوا ہے کہ حدیث طویل تھی۔ راوی نے کسی وقتی ضرورت کی بناء پر پوری حدیث ہیں بیان کی ، بلکہ ضرورت کے مطابق اس کا ایک حقہ نقل کر دیا ہے۔ راوی نے مطابق اس جملہ کا وہی مفہوم لیا تھا جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا منشاء مبارک تھا لیکن بعد کے راویوں نے جب تنہا اس جملہ کوقل کیا تو اصل مفہوم ذہن میں نہیں رہا۔

اس طرح بعد کے علاء میں ایک اختلاف کی بنیاد پڑگئی۔اب اس جملہ کا صحیح منشاء وہی معلوم کرسکتا ہے جس کی نظر ذخیر ہ احادیث پر ہواور جس نے کتب حدیث کے ہزاروں صفحات کا مطالعہ کرکے میں مجھ لیا ہو کہ اصل واقعہ کیا ہے۔اور فقط اس ایک جملہ کے نقل کر دینے سے کیا فرق پیدا ہوگیا ہے۔

کین قاصرالہمت اور کوتاہ دست ایک ہی روایت کے الفاظ کیرا پی مرضی کے مطابق ان میں معنی ڈالتے رہتے ہیں۔ یہ بدعت اس امت میں بہت ہی زیادہ قابل ملامت بن جاتی ہے۔ جب کسی دوسری روایت میں اس کے خلاف الفاظ واقع ہوں۔ حضرت شاہ صاحب اس قتم کے معنی پہنانے کے شخت مخالف تھے۔اس کو مدرسین کا ۔۔۔۔ طریقہ فرمایا کرتے تھے۔ یعنی جومحض کارگذاری کے لیے درس دیتے ہیں درس میں اپنی ذاتی تحقیق پیش نہیں کرتے۔

اس معنی پہنانے کو , , تاویل ، ، فرمایا کرتے تھے اور ارشاد ہوتا تھا کہ میں , , تاویل ، ، نہیں کرتا بلکہ تو جیہ یا تطبیق کرتا ہوں ۔ یعنی روایت کے تمام الفاظ جومختلف انداز میں ذخیرہ احادیث میں وار د ہوئے ہیں ان سب کوسا منے رکھ کرایک معنی معین کیا کرتا ہوں ۔ اور جس جملہ کا جوقیقی محل ہے اس پر منطبق کیا کرتا ہوں ۔

# ﴿ ٣ ﴾ احترام فن حديث واحترام ائمه مجتهدين وعلائے حديث

حضرت شاہ صاحب کے اس طرز نے تلامذہ میں دوبا تیں خاص طور پر پیدا کیں:۔

(الف) وہ مثلاً تر مذی شریف پڑھاتے وقت بیہ جائز نہیں سجھتے کہ تر مذی شریف کی

روایت کے الفاظ پران کی نظر مخصر رہے، اور اس موقع کے لحاظ سے حدیث کے معنی پہنا کر

سبکدوش ہوجاتے، بلکہ اس روایت کے وہ الفاظ لامحالہ ان کے پیش نظر رہیں گے جو کم از کم
صحاح ستہ میں وار دہوئے ہیں۔ اس طرح شوقِ مطالعہ کے ساتھ فن حدیث کا خاص احترام

ان کے دل د ماغ پر اثر انداز ہوتا ہے۔

(ب) جب وہ احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دریائے ناپیدا کنار کے ساحل پر کھڑ ہے ہوکراس کی وسعتوں پر نظر ڈالتے ہیں تو جس طرح امام ابوحنیفہ کی عظمت ان کے دل میں گھرکرتی ہے۔ ای طرح ان کے قلوب امام شافعی امام احمد بن حنبال ۔ امام ماک وغیرہ ائمہ مجہدین اور ائمہ حدیث کے احترام سے بھی لبریز ہوجاتے ہیں کہ انھوں نے کس طرح اس بح محیط ، اور اس قلزم اعظم میں ساری عمر شناوری کر کے اس کی گہرائیوں نے تعمینی مسائل کے موتی برآ مد کیے ہیں اور کس طرح اس سمندر کی لہروں کو کتب احادیث کے آئیوں میں سمویا ہے۔ (فہز اھم الله و شکر سعید م

اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ وہ دوسرے ائمہ کے مقلدین یا علائے حدیث سے نفرت نہیں کرتے ، ان کی تحقیر وتو ہین سے ان کے ذہن پاک ہوتے ہیں ، اور اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ے کہ فقہی مسائل کا بیاختلاف ایک علمی بحث اور خوشگوار نظریاتی اختلاف بن جاتا ہے جو ''اختہلاف امتی د حمد '' کی تقیدیق پیش کرتا ہے، جومتعصّبانہ جنگ وجدال اور نفرت وحقارت کے بجائے وسعت مطالعہ اور تحقیق تفتیش کی دعوت دیتا ہے۔

# ﴿ ٣﴾ ﴿ حَقيق فن

تشرح ملا جامی، ایک تصنیف کی حیثیت سے قابل قدر کتاب ہے، مگر درسیات میں اس کاشمول د ماغوں میں ایک خطرناک مرض کے جراثیم پیدا کر دیتا ہے۔ طلبہ کی توجہ فن سے مہت جاتی ہے، اور ان کے د ماغ اس قبل وقال اور عبارت سے متعلق بحث ومباحثہ میں میشن جاتے ہیں جس کا تعلق فن کے بجائے منطقی موشگا فیوں سے ہے۔

نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ منطقی موشگافیوں میں تو مہارت ہوجاتی ہے۔ لیکن فن سے متعلق مسائل میں مہارت تو در کناران پر پوری طرح عبور بھی نہیں ہوتا۔ منطقی موشگافیوں کی گرم بازاری حضرات مدرسین کے دماغوں کو بھی متأثر کرتی ہے، اور وہ فن کے متعلق وسعت نظر پیدا کرنے کے بجائے پوری توجہ شروح ، حواثی ، اور منہیات وغیرہ متعلقات عبارت میں صرف کردیتے ہیں۔ اور انھیں چیزوں کے استحضار کو مدری کو مہارت مانا جاتا ہے۔ اس کا افسوس ناک نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حضرات مدرسین کاعلم درسیات کے حواثی ، شروح اور منہیات تک محدود ہوجا تا ہے۔

حضرت شاہ صاحب اس مرض سے بہت زیادہ بیزار تھے، الفاظ کی ژولیدگی میں مشغول ہونا آپ کے نزدیکے قلیم وقات تھا۔ آپ کی تمام توجّه فن کی تحقیق پرمبذول رہتی تھی، اسی کا مظاہرہ آپ کے درس میں ہوتا تھا۔ آپ کی تقریر شروح اور حواشی کے اقتباسات کا مجموعہ نہیں ہوتی تھی، بلکہ مسئلہ پرمحققانہ تبھرہ ہوتا تھا۔

#### املاءا وردرس

آج ہارے مدرسوں میں درس کا طریقہ جاری ہے یعنی کتاب سامنے رکھ کراس کی

عبارت کی تفہیم میں وقت صرف کیا جاتا ہے۔ لیکن سلف کا طرزیہ بیں تھا۔ ان کے یہاں طریقۂ املاء جاری تھا یعنی وہ مسئلہ کے متعلق اپنی تحقیق پیش فرمایا کرتے تھے، طلبہ اس کونوٹ کرلیا کرتے تھے۔ عبارت کا سمجھٹا اور اس مطلب اخذ کرنا طالب علم کا کام ہوتا تھا۔ اس سے طلبہ میں مطالعہ کے اضافہ کے ساتھ فنی واقفیت پیدا ہوتی تھی اور وہ اپنے زمانہ کے ابن ہمام وابن حجربن جاتے تھے۔

حضرت شاہ صاحب کے حلقۂ درس میں کتابیں بیٹک نکلی رہا کرتی تھیں۔طلبہ عبارت بھی پڑھتے سے زیادہ تحقیق عبارت بھی پڑھتے تھے۔گر حضرت شاہ صاحب کی تقریر کا تعلق عبارت سے زیادہ تحقیق و تقیح مسکلہ سے ہوتا تھا۔ آپ الفاظ کی بند شوں سے بلند ہوکر مسکلہ کے متعلق اپنی ذاتی تحقیق پیش فرماتے تھے۔

حضرت شاہ صاحب کے اس طرز کے لیے مناسب یہ تھا کہ, درس، کے بجائے ہاملاء،،کاطریقہ اختیار کیا جاتا۔تا کہ طلبہ کی توجہ بھی تقریر کے قلمبند کرنے کی طرف رہتی اور اسطرح معلومات کا ایک نا در ذخیرہ فراہم ہوجاتا، اور آئندہ کے لیے مدارس عربیہ میں سلف کاطریقی ''املاء'' دوبارہ جاری ہوجاتا۔ جس سے حضرات مدرسین میں وسعت نظر، اور طلبہ میں توت مطالعہ پیدا ہوتی۔

حضرت شاہ صاحب کے اساتذ ہ حدیث (شیخ الہند مولا نامحمود الحن صاحب، اور امام ربانی حضرت مولا نارشید احمد صاحب کنگوئی ) وسعت نظر، مہارت فن صدیث، تفقہ اور حذات میں یکتائے روزگار تھے۔حضرت شاہ صاحب بھی ان کی جلالت وعظمت اور تبحر علمی کے قائل تھے۔حضرت مولا نا گنگوئی کے متعلق فرمایا کرتے تھے۔'' آپ سے زیادہ انکہ اربعہ کے مذہب کا ماہر میں نے نہیں دیکھا''۔حضرت شیخ الهندگی تحقیقات اپنی تقریروں میں پیش فرمایا کرتے تھے۔ مگر ان بزرگوں کا طریقیہ درس بالکل مختلف تھا۔ ان بزرگوں کی ابتدائی تقریر عبارت کتاب سے متعلق نہایت مختصر ہوتی تھی۔ ان کی مفصل تقریراس وقت ہوتی تھی جب طلبہ سوال کرتے اور طلبہ کے سوالات کا تقاضا ہوتا کہ مطمئن کرنے کے لیے مفصل تقریر کی جائے۔ مگر حضرت شاہ صاحب طلبہ کو اصر ارکی زحمت نہیں دیتے تھے، بلکہ مفصل تقریر کی جائے۔ مگر حضرت شاہ صاحب طلبہ کو اصر ارکی زحمت نہیں دیتے تھے، بلکہ مفصل تقریر کی جائے۔ مگر حضرت شاہ صاحب طلبہ کو اصر ارکی زحمت نہیں دیتے تھے، بلکہ

آپ کی ابتدائی تقریر ہی مفصل ہوتی اور پہلے ہی مرسلے میں آپ طلبہ کوموقع دیتے کہ مسئلہ کے تمام پہلوؤں پرغور کرلیں۔

## حضرت شاه صاحب كاطرزعمل طلبه كے ساتھ

اس عنوان پرروشنی ڈالنے کے لیے صرف ایک جملہ کافی ہے کہ آپ کی ساری زندگی طالب علمانتھی ۔علوم وفنون کا یہ جو ہر تاباں ۔جس کو''ایت من ایات اللّه''. اور''اسلام کا ایک معجز ہ'' مانا جاتا تھا۔ مدرس، اور پھرشنے الحدیث ہونے کے بعد بھی دارالعلوم دیو بند کے احاطہ بی میں اقامت گزیں رہا۔

وى دارالمطالعة تها، وبي آرام گاه، اوروبي ملاقات كا كره-

مہتم صاحبان اور ان دوستوں اور ہزرگوں کے اصرار پر (جن کا احتر ام حضرت شاہ صاحب ضروری سجھتے تھے ) تقریباً چالیس سال کی عمر میں شادی کر لیتھی۔شادی کے بعد ایک زنانخانہ بھی ہوگیا تھا۔مگرروز وشب کے اوقات میں حضرت شاہ صاحب کا قیام زیادہ تراسی حجرہ میں رہتا تھا۔

ایشیائی اور مشرقی تہذیب استاذ کو باپ اور شاگر دوں کو اولا دکا درجہ دیتی ہے۔ حضرت شاہ صاحب،اس کاعملی نمونہ تھے۔آپ کی بے پناہ شفقت ہر دفت طلبہ علوم کے استقبال کے لیے دفف تھی۔آپ کا دروازہ طلبہ کے لیے ہر دفت کھلا ہوا تھا۔بد شوق طلبہ کو مجمی آپ محبت دشفقت ہی سے گرویدہ کرنے کے عادی تھے۔

احقر وہ بدنصیب ہے جو حضرت کی نجی مجلس میں بھی حاضر نہیں ہوا۔ حضرت کے حجرہ میں بھی شایدا کیے مرتبہ ہی حاضری ہوئی ہے۔ حلقہ درس میں بھی کوئی ممتاز حیثیت نہیں رکھتا تھا۔ اس اجنبیت اور بعد کے باوجود جب بھی حضرت شاہ صاحب سے واسطہ پڑاا حقرنے محسوس کیا کہ حضرت کی ہے پناہ شفقت اس ناکارہ کے شامل حال ہے۔

ا۔سب سے پہلے ایک درخواست کے سلسلہ میں حاضر خدمت ہوا۔ اس وقت احقر درجہ وسطنی کی کتابیں پڑھتا تھا۔حضرت کے حلقۂ درس میں شرکت کے لیے ابھی ایک دوسال باتی تھے۔ ذاتی تعارف کچھنہ تھا۔ دارالعلوم کے بینکٹر ول طلبہ میں سے ایک میں بھی تھا۔ یہ وہ وقت تھا کہ حضرت مہتم صاحب دار العلوم دیوبند،۔ برماکم شرعیہ ریاست حیدر آباد،، کے قاضی القضاۃ (چیف جسٹس) کی حیثیت سے حیدر آباد میں مقیم تھے۔ اور نظام حیدر آباد کی نظر میں دارالعلوم کی خاص عظمت تھی۔ متعدد طلبہ ریاست کے وظا کف سے فیضیاب ہور ہے تھے احقر کو بھی چند دوستوں نے مشورہ دیا۔ چنانچہ ایک درخواست نہایت فیضیاب ہور ہے تھے احقر کو بھی چند دوستوں نے مشورہ دیا۔ چنانچہ ایک درخواست نہایت فیضیا میں حاضر ہوا کہ اس پر سفارش تحریر فرمادیں۔

حضرت شاہ صاحب کی رائے یہ تھی کہ اس قسم کی درخواسیں بے سود ہیں وہاں کی فاص تعلق کے بغیر صرف سفارشی الفاظ سے کا منہیں چلتا۔ (چنانچہ نتیجہ کرخواست سے اس کی تصدیق ہوگئی کہ آج تک اس کی رسید بھی نہیں آئی ) گر آپ کے لطف بیکراں نے اس کی اجازت نہیں دی کہ اپنی رائے کو بالار کھتے ہوں ، سفارش لکھنے سے معذرت فرمادیں۔ کی اجازت نہیں دی کہ اپنی رائے کو بالار کھتے ہوں ، سفارش لکھنے سے معذرت فرمادیں۔ جسے ہی احقر نے درخواست پیش کی ، آپ نے بلا تامل مؤثر انداز میں پر ذور سفارش تحریر فرمایا فرمادی سفارش کے تمام الفاظ یاد نہیں رہے البتہ ایک مصرع یاد ہے جو آخر میں تحریر فرمایا تھا۔ عربہ خرواں چے بجب ار بنواز ندگدارا، ،

۲۔ ای زمانہ میں یا اس سے پچھ عرصہ پہلے کی بات ہے کہ احقر کی پھو پی کا انقال ہوگیا۔ احقر کا مکان اسٹیشن کی جانب دیو بند کے آخری کنارہ پر دار العلوم دیو بند سے تقریباً ایک میل کے فاصلے پر ہے۔ حضرت شاہ صاحب کو معلوم ہوا، تو آپ پا بیادہ تشریف لائے۔ اور جہاں تک یا دیڑتا ہے، نماز جنازہ آپ نے ہی پڑھائی۔

۳ دورهٔ حدیث میں احقر کے ساتھ ختم سال پرستای طلبہ تھے۔عبارت عام طور پر مولا نااحمد اشرف صاحب راند بری مولا نااشفاق صاحب سنبھلی مولا نامحود الرحمٰن صاحب جالونی (مرحوم) مولا ناعبد المتین صاحب ہزاروی مولا ناسیف الله برادرخورد حضرت شاہ صاحب (احقر کے مشفق دوست) مولا نامسعود احمد صاحب مراد آبادی وغیرہ پڑھا کرتے سے ۔ایک مرتبہ بخاری شریف کے سبق میں اس مسابقت میں شرکت کا شوق احقر کو بھی

ہوا۔سب سے پہلی صف میں جا کر بیٹھا۔اورسب سے پہلے بہم اللہ پڑھ کراپناحق قائم کر لیا۔ مگر عبارت پڑھی تو چند فاحش غلطیاں ہوگئیں۔حضرت شاہ صاحب کونحوی یاصر فی غلطیوں سے بہت کوفت ہوتی تھی،اورخق سے تنبیہ فرمایا کرتے تھے۔ مگر حضرت نے محسوس فرمایا کہ یہ غلطیاں گھبراہٹ میں ہوئیں ہیں،تو نہایت شفقت اور نری سے اصلاح فرمائی چند سطریں پڑھی تھیں کہ ایک بحث شروع ہوگئ، اور اسی بحث میں گھنٹہ تم ہوگیا جان بیک لاکھوں یائے۔ پھر بھی اس اقدام کی جرائے نہیں گی۔

۳ ۔ ششماہی امتحان تھا۔ اس زمانہ میں سہ ماہی یا ششماہی امتحان تقریری ہوا کرتے تھے۔ چندروز پہلے احقر کی شادی ہوئی تھی۔ امتحان دینے کے لیے حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں پیش ہوا۔ عبارت پڑھی۔ شاید عبارت میں کوئی غلطی بھی کی ، پھرمضمون حدیث یرکوئی بحث نہیں کر سکا۔ خاموش بیٹھ گیا۔

حضرت شاہ صاحب نے ایک سوال کیا۔ احقر یہی سمجھتا ہے کہ اس کا جواب الٹا سیدھا دیا۔ گرتعجب ہوا کہ احقر کونمبر پورے عطافر مائے۔ احقر کا خیال ہے کہ حضرت نے نمبر دیتے وقت وقتی صورتِ حال کا خیال نہیں فر مایا بلکہ نظر شفقت صلاحیت برتھی اور ای لحاظ سے نمبر عطافر مائے۔ اسی قسم کا ایک دلچسپ واقعہ حضرت مولا نااعز ازعلی صاحب کے یہاں بھی چندسال پہلے پیش آچکا تھا۔

حضرت مولانا کے بہاں مقامات حریری کا درس ہوتا تھا۔احقر کواور مولانا اشفاق حسین صاحب سنبھلی کو مقامات سے اتنا شغف تھا کہ حافظ مقامات مشہور ہوگئے تھے۔سہ ماہی امتحان کی نوبت آئی۔امتحان تقریری تھا۔اورا تفاق سے احقر اور مولانا اشفاق صاحب دونوں کا امتحان ساتھ ہوا۔اور کچھالی صورت ہوئی کہ اس وقت درس گاہ میں ہم دوکے علاوہ اور کوئی طالب علم نہیں تھا۔حضرت مولانا نے ساتویں مقامہ کی عبارت پڑھوائی،اور نحوی سوال کرلیا۔جس کے جواب میں ہم دونوں قابل ترین طالب علم بغلیں جھا نکنے گے۔ خصوص انداز میں فرمایا۔''مولانا! ہم تو سمجھے تھے کہ آپ مقامات خوب یادکرتے ہیں'، بڑی محنت کرتے ہیں'۔

حفرت مولانا کے ان ملامتی ارشادات کے جواب میں ہم دونوں دم بخو دہتھ۔ یقین تھا کہ ہم دونوں فیل کر دیئے جائیں گے۔لیکن بعد میں معلوم ہوا کہ دونوں کو پورے نمبر عطاء فرمائے۔ یہ بزگانہ شفقت اس لیے تھی کہ ہماری محنت کا یقین تھا۔

۵۔ کتب درسیہ سے فارغ ہوا ، تو ملا زمت کے سلسلہ میں بھی حضرت شاہ صاحب کی خاص شفقت نے دشکیری فر مائی۔

آرہ ضلع شاہ آباد، صوبہ بہار میں ایک بہت پرانا مدرسہ ہے، مدرسہ حنفیہ، اس نے گور نمنٹ سے ایڈ حاصل کرنی شروع کی اور مولوی فاصل وغیرہ کے درجات کھولے۔ تو ان کو ایسے مدرس کی ضرورت ہوئی جو اوب، تاریخ اور ہیئت وغیرہ کی کتابیں پڑھا سکے۔ حفرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کسی تقریب سے بہار تشریف لے گئے تو ادا کین مدرسہ حنفیہ کے ایک وفد نے حضرت سے ملا قات کی اور مدرسہ حنفیہ کے لیے''ادیب' کی فرمائش کی۔ یہاں جس طرح استاذ محترم حضرت مولا نا اعز ازعلی صاحب کی عنایت خصوصی نے سبقت بہاں جس طرح استاذ محترم حضرت شاہ صاحب کی عنایت خصوصی نے سبقت فرما کر احترکا نام پیش کیا ایسے ہی حضرت شاہ صاحب کی خاص شفقت تھی کہ باوجود یکہ نہ خطرت شاہ صاحب کی خاص شفقت تھی کہ باوجود یکہ نہ خطرت شاہ صاحب کے یہاں کا حاضر باش تھا، اور نہ اور کوئی خاص تعلق تھا، محض از راہ شفقت احقرکن خاص تعلق تھا، محض از راہ شفقت احقرکنام کومنظور فرمایا۔

سیسہ رسیم اور در رہیں۔

یہ ۱۳۳۷ھ، ۱۹۲۷ء کا واقعہ ہے۔ اس وقت احقر کی عمر تقریباً ہیں سال تھی ، داڑھی نہیں تھی۔ صرف سبزہ آغاز تھا۔ مدرسہ حنفیہ کے عمر رسیدہ مدرسین اور اراکین کے لیے عجیب کی بات تھی کہ ایک لڑکے کواس خدمت کے لیے بھیج دیا گیا۔ مگران بزرگوں کی دعاؤں نے امداو فرمائی اور چندا جھاع جواسی ہفتہ ہیں ہوئے۔ ان میں اردو، اور عربی کی تقریروں نے اس خلجان کو رفع کر دیا۔ اور وہ بجائے تحقیر کے احقر کی عزت کرنے گے۔ پھرتقریباً تین سالہ قیام میں ایسی مقبولیت حاصل ہوگئی کہ اگر وہاں پھھاور عرصہ قیام رہتا، تو شایداس حلقہ کی معراج احقر کو حاصل ہوجاتی یعنی مدرسہ شمس الہدئی پٹندکا پرنہل بنادیا جاتا۔ مگرب کی معراج احتی نے خالب نکتا کر دیا تھے تھی ورنہ ہم بھی آ دمی تھے کام کے انگریز می سرکار کی وظیفہ خواری کے ساتھ علم دین کی خدمت گوارانہ ہوئی گلوخلاصی کی انگریز می سرکار کی وظیفہ خواری کے ساتھ علم دین کی خدمت گوارانہ ہوئی گلوخلاصی کی

کوشش کرنے لگا۔ ۱۹۲۹ء میں وہاں سے علیحدہ ہوکر جب مدرسہ شاہی مراد آباد میں تقرر ہوا، تو اس موقع پر بھی ان دونوں بزرگوں کی شفقت کار فر ماتھی۔حضرت مولا نا اعز ازعلی صاحب نے کوشش فرمائی اور حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ نے نہایت شاندار الفاظ میں احقر کی سفارش فرمائی۔

اہتمام دارالعلوم سے وہ اختلاف جس کا اشارہ پہلے گزر چکا ہے احقر کے دیو بند سے چلے جانے کے بعد رونما ہوا عملی طور پر میں نے کسی پارٹی کی حمایت میں پھٹی کہا البتہ میر سے ربحانات اہتمام کی حمایت میں تھے۔ اور حضرت شاہ صاحب کو اس کاعلم تھا۔ گرآرہ یا مراد آباد سے دیو بند حاضر ہوکر جب بھی خدمت اقدس میں حاضری ہوئی ، تو احقر نے حضرت کے مشفقانہ طرز میں کوئی فرق نہیں محسوس کیا۔

### طريقة اصلاح

ایک بات اور یادآگئی۔ دیوبند کے طلبہ اس زمانہ میں صافہ باندھا کرتے تھے۔ یہ صافے گاڑھے، کبرون یا ہمل کے ہوتے تھے۔ بھاگل پوری سبز صافے خاص مقبولیت رکھتے تھے۔ احتر کے پاس ایک بناری صافہ تھا، جس کے پتوں پر تقریباً جھے جھانگل سنہری کام تھا۔ ایک مرتبہ یہ صافہ باند ھے ہوئے حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ شاہ صاحب کی نظر زرکار بلوں پر پڑگئی۔ اثناء گفتگو میں آپ نے مسئلہ بھی بیان فرمادیا''کہ مرد کے لیے چارانگل سے زیادہ سنہری کام جائز نہیں ہے' بیان کا بیر بیا تنا لطیف تھا کہ اس وقت احتر کو بیا حساس بھی نہیں ہوا، کہ تنبیہ اور اصلاح مقصود ہے۔ حضرت سے رخصت ہونے کے بعد غور کرتا رہا کہ اس مسئلہ کو گفتگو کے سیاتی وسباتی سے کیا تعلق ہے۔ بہت دیر بعد خودا پنے صافہ کا خیال آیا۔ اور پھر پلے کے کام کونا پاتو چارانگل سے زائد تھا۔ اس کے بعد خودا پنے صافہ کا خیال آیا۔ اور پھر پلے کے کام کونا پاتو چارانگل سے زائد تھا۔ اس کے بعد اس صافہ کے زنانہ کیڑے بغواد نے گئے۔ طلبہ کے ساتھ لطف و کرم کی یہ چند مثالیں بعد اس صافہ کے زنانہ کیڑے بغواد می میاں کن زگلتان من بہار مرا'

#### تلامده

وارالعلوم کے تقریباً ۱۸ اسالہ قیام میں کم از کم دو ہزار طلبہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ سے بلا واسطہ متفیض ہوئے۔ ان کی کمل فہرست کے لیے ایک مستقل جلد در کار ہے۔ بہت سے حضرات وہ ہیں جو گمنامی کے گوشوں میں جھیپ کر خاموش خدمات انجام دے رہے ہیں۔ وہ تلاندہ، جن کی خدمات نے ہیں: تلاندہ، جن کی خدمات نے ہیں: تلاندہ، جن کی خدمات نے ہیں: مراد آباد۔ (۱) مولا نا فخر الدین احمد صاحب شنخ الحدیث جامعہ قاسمیہ مدرسہ شاہی مراد آباد۔ (آپ نے دور ہُ حدیث شریف حضرت شنخ الہندمولا نامحمود الحسن صاحب سے پڑھا ہے۔ گرحفرت شاہ صاحب سے ہو میں گرحفرت شاہ صاحب سے ہو میں آپ نے اتنا استفادہ کیا ہے کہ آپ تلاندہ کے زمرہ میں سب سے بہلے نمبر پر شار کیے جاتے ہیں۔

(۲) مولا ناحفظ الرحمن صاحب - ناظم عوى جعية علاء هند - (۳) مولا نامجمه طيب صاحب مهتم دارالعلوم ديوبند\_(٧) مولا نامفتي عتيق الرحمن صاحب باني دناظم اعلىٰ ندوة المصنفين (دبلي) (٥) مولا نا حبيب الرحمن صاحب شخ الحديث (مُوناته مِعْنِ ضلع اعظم كُدُهه) (٢) مولا نا محمر بن موكي، سملکی \_ بانی مجلس علمی \_ ( ۷ ) مولا نا بدر عالم صاحب مؤلف فیض الباری وغیره ، نزیل مدینه منوره \_ ( ۸ ) مولا نامناظراحسن گیلانی برابق صدر دینیات ،عثانیه یو نیوری، حیدرآ باد (دکن) و (۹) مولانا محمدادرلین صاحب کا ندهلوی \_صدر جامعها شرفیه، لا هور \_(۱۰) مولا نامفتی محمشفیع صاحب، سابق مفتی دارالعلوم دیوبند\_(۱۱)مولانا محمر صادق صاحب نجیب آبادی،مؤلف انوارالمحود\_(۱۲)مولانا قاضی سجاد حسین صاحب، صدر مدرس مدرسفتچوری، دهلی۔ (۱۳) مولانا سعیداحمہ صاحب اکبر آبادی، رئیل مدرسه عالیه، کلکته (۱۴) مولانا محمد پوسف صاحب بنوری - (۱۵) مولانا محمد ادریس صاحب سکروڈوی، مدرس مدرسہ حسین بخش، دہلی۔ (۱۲) مولانا محمد جراغ صاحب ( كوجرنواله) (١٤) مولانا احسان الله خال صاحب تأجور مرحوم - (١٨) مولانا مصطفع حسن صاحب علوی (پروفیسریو نیورځ کلمنوً) (۱۹)مولا نامیرک شاه صاحب کشمیری \_ (۲۰)مولا نامحمه تعیم صاحب لدهیا نوی ـ (۲۱) مولا نا حبیب الرخمن صاحب لدهیا نوی ـ (۲۲) مولا ناحمید

الدين صاحب فيض آبادي، شيخ الحديث مدرسه كلكته- (٢٣) مولانا محمود احمه صاحب نانوتوي،مفتى مدميه بھارت (مهوكينك) (۲۴)مولانا حامد الانصاري صاحب غازي، مابق مري مدينه بجنوروجه دريت بمبئي وغيره \_ (٢٥) مولا نامنظوراحمه صاحب نعماني (مديرالفرقان) (٢٧) مولانا سلطان محمود صاحب سرحدی \_ (۲۷) مولانا محمد المعیل صاحب سنجملی \_ (۲۸) مولانا محمد تق صاحب دیوبندی۔ (۲۹) مولانا تحجمه ادریس صاحب میرشی۔ (۳۰) قاضی زین العابدین صاحب میرتھی۔(۳۱) مولانا محمرصاحب انوری، لائل پوری۔ (۳۲) مولانا غلام غوث صاحب سرحدی (۱۳۳) مولانا عبد الرحمن صاحب کامل بوری - سابق صدر مدرس مظاهرعدم سهار نبور ـ (۳۴) مولانا شائق احمد صاحب عثانی، ایدیشرعصر جدید، کراچی ـ (۳۵) مولانا قارى اصغرعلى صاحب مدرس دارالعلوم ديوبند\_ (٣٦) مولا نا عبدالحق صاحب نافع سابق استاذ دار العلوم\_(١٣٥) مولا ناعبدالوباب صاحب مهتم مدرسه عين الاسلام باث بزاري جا نكام\_(٢٨١) مولانا محمر لیعقوب صاحب صدر مدرس مدرسه معین الاسلام باٹ ہزاری جا نگام۔ (۳۹) مولانا فیض اللہ صاحب مفتى مدرسمعين الاسلام باك بزارى جانكام \_ ( ٢٠٠ ) مولانا محد طابرصاحب قاسى مرحوم \_ (۱۲) مولانا تحمر بوسف صاحب سابق مير واعظ تشمير - (۲۲) احقر تحمر ميال ديو بندي -(۱۳۳ ) مولانا سيد اختر حسين صاحب مدرس دار العلوم ديوبند\_ (۱۲۴ ) مولانا يعقوب الرحمان صاحب عثمانی \_ (۴۵) مولانا فیوض الرحمٰن صاحب پروفیسراور نمیل کالج لا مور ـ (۴۶) مولانا عبد الحنان صاحب ہزاروی۔ (۷۷) مولانا آل حسن صاحب دیو بندی میم میرٹھ۔ (۴۸) حفرت مولا ناشاه عبدالقادرصاحب رائپورگ \_(۴۶) حضرت مولا ناشاه وصی الله صاحبٌ \_(۵۰) مولا نادُ اكرمصطفىٰ حسن علوى \_ (٥١) مولا ناغلام الله خال صاحب راوليندى \_

## جضرت شاه صاحب سے دوملا قاتیں

(ز: (پروفیسر) سیّدابوظفرندوی ریسرچ اسکالرگجرات و دییا سجا (احمد آباد)
حضرت مولانا سیّدمحد انورشاه صاحب محدث تشمیری دیوبند سے میری پہلی ملاقات
جامع مسجداحمد آباد میں اس وقت ہوئی، جب مولانا حسین احمد صاحب مدنی احمد آباد کی ساہر
متی جیل سے رہا ہوکر آئے تھے۔حضرت شاہ صاحب کے ساتھ مولانا مرتضیٰ حسن صاحب
می تھے۔دونوں حضرات کو (یاد آتا ہے) قصبہ آند میں کی تبلیغی ضرورت سے دعوت دی
گئی تھے۔دونوں حضرات کو (یاد آتا ہے) قصبہ آند میں کی تبلیغی ضرورت سے دعوت دی

جامع منجد میں پہلے مولانا حسین احمد صاحب مدنی نے پھر تقریر کی اور پھر مولانا مرتضی حسن صاحب کابیان ہوا۔ جس کو وام نے بہت پند کیا۔ لیکن حضرت شاہ صاحب کی بھی ہولے۔ خاکساراس وقت عربی ہمصری لباس میں تھا، جو جاذب نظر تھا، اور جناب شاہ صاحب سے قریب تر، اس لیے حضرت شاہ صاحب نے مجھ ہی سے تخاطب کی ابتداء کی ۔ میرانام اور کام پوچھ کر خاموش ہو گئے۔ پھر خاکسار نے پچھ با تیں دریافت کیں، جن کا جواب دے کر حضرت موصوف پھر خاموش ہو گئے اور مجھے افسوس ہے کہ وہ با تیں اب مجھے یا ذہیں رہیں۔ حضرت موصوف پھر خاموش ہو گئے اور مجھے افسوس ہے کہ وہ با تیں اب مجھے یا ذہیں رہیں۔ اس زمانہ میں جمعیۃ العلماء کا ناظم بندہ تھا، اور خلافت آفس میں اس کا بھی دفتر تھا، مربیر کالج سے آکراس جگھہ شام تک جمعیۃ کا کام انجام دیتا تھا۔

جامع مبجد میں حضرت شاہ صاحب سے ملا قات کے دوسرے دن جب جمعیۃ کے دفتر بہنی ہو تا مع مبحد میں حضرت شاہ صاحب کو دوسر کے ساتھ بیٹھا دیکھا، خاکسار بھی پاس ہی جا بیٹھا، سلام مسنون اور مصافحہ کے بعد میری خیریت دریافت کی ،اور پوچھا کہ کالج میں آپ کیا پڑھاتے ہیں؟ عرض کیا کہ عربی، فاری اور اردو، پوچھا کہ فاری کی کون کتاب؟ جواب دیا کہ دیوان حافظ، ایف، اے کو، اور، شاہنامہ فردوی، نی، اے، کو، ارشاد ہوا کہ شاہ نامہ کا کونسا

ھتہ؟ عرض پرداز ہوا کہ سہراب اور رستم کا بیان۔حضرت شاہ صاحب اس کے بعد خاموش ہو گئے ۔اور منتظر رہا کہ شاید کچھاورار شاد فر مائیں گے۔لیکن جب دیر تک سکوت رہاتو خاکسار نے خود ہی ابتداء کی ،اور مختلف مسائل پر گفتگو کی ،اوراس وفت آنجناب کی علمی قابلیت کا صحیح انداز ہتھوڑ ابہت ہوا۔اور میرے دل میں اسی دن سے آپ کی وقعت پیدا ہوگئی۔

میں جب رنگون میں تھا، تو نو جوانوں نے , مجمع الاحباب، نامی ایک المجمن قائم کی اوراس کے ماتحت ایک تبلیغی ممیٹی قائم کی ۔ خاکساراس کا صدرتھا۔ اس کمیٹی نے رنگون سے متصل' جوگاؤں' بہتی میں ایک عربی مدرسہ تبلیغیہ، کی بنیاد رکھی تا کہ مبلغین پیدا کیے جائیں۔ چھٹا درجہ پاس کرنے کے بعداعلی تعلیم کے لیے پچھطلبہ دیو بند، مدرسہ امینیہ دہلی اور ندوہ تجھیج گئے، خاکساران دنوں رنگون سے واپس آ کراحمہ آباد کے مہا ودیا لیہ میں فارس، عربی کا پروفیسرتھا۔ سال میں دو دفعہ طویل چھٹیوں میں وطن جایا کرتا۔ دہلی راستہ میں ہونے کے باعث میر سے سردیہ خدمت کی گئی کہ دہلی اور دیو بند، میں قیام کر کے رنگونی طلبہ کی علمی حالت کی رپورٹ بھیجا کروں۔

اس سلسلہ میں ایک دفعہ دیو بند جانا ہوا۔ مولوی جعفر رنگونی کے یہاں قیام کیا، طلبہ کے افلاتی اور علمی معلومات حاصل کئے، اور ان کی ضرور توں کو بھی رپورٹ میں شامل کرلیا۔ فرائض منصی سے فارغ ہونے کے بعد بغرض تفریح باہر نکلا، نماز عصر مسجد میں اداکر کے باہر سائبان میں ایک طالب علم سے باتیں کر رہاتھا کہ کسی نے میر ہے مونڈ ھے پرہاتھ رکھا، اور السلام علیک کی سریلی آ واز کان میں گونجی، آ واز آشنا معلوم ہوئی، پھر کرد یکھا تو ایک فرشتہ صورت وسیرت مسکرا تا ہوا کھڑاتھا۔ میں ادب سے کھڑا ہوگیا، اور سلام کے بعد مزاج پری کی ۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا، کہ احمد آباد سے آپ کب آئے؟ عرض کیا کہ آج ہی کی ۔ اس کے بعد آپ کہاں ٹھیرے ہیں؟ میرا غریت خانہ حاضر ہے۔ یہ من کر حاضر ہوا، ارشاد ہوا کہ آپ کہاں ٹھیرے ہیں؟ میرا غریت خانہ حاضر ہے۔ یہ من کر عضر ہوا، ارشاد ہوا کہ آپ کہاں ٹھیرے ہیں؟ میرا غریت خانہ حاضر ہے۔ یہ من کر محمد ہو گئی میری ملاقات نہوگی، جو اپنے دولت کدہ پر قیام کی دعوت دیتے، اور پھر حافظ کا یہ عالم کہ گہری ملاقات نہوئی تھی، اور مجھے بھو لئیس اور دیکھتے ہی شناخت کرلیا، بیشک!

مافظ حدیث کا حافظ ایسا ہی ہونا چاہئے۔ چند منٹ کے بعد مجھے سکون ہوا، تو سرسے قدم کی میں نے ایک نظر دیکھا، سفیدریش ، بڑی بڑی آ نکھیں، نکلتا قد ، کیا کہوں آپ سے ، بس دل میں کھپ گئے، اور تاریخوں میں صحابہ کے جو حالات پڑھے تھے اس کا ایک نمونہ سامنے کھڑ انظر آیا، پھر کمال اخلاق سے کھڑ ہے کھڑ ہے تھوڑی دیر تک باتیں کرتے رہے ، اس دن سے میرے دل میں آپ کی عظمت کا جوسکہ بیٹھا، اس کا اثر آج تک ہے۔ اس اخلاق جمیدہ نے میرے لیے آئندہ ملاقات کا دروازہ کھول دیا۔

میرا دل جا ہتا ہے کہ مولا نا سیدمحمد از ہرشاہ قیصر نے حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے متعلق مجھ سے مضمون لکھنے کی جوفر مائش کی ہے اس سے میں فائدہ اٹھاؤں۔اور حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ کے متعلق اپنے تا ثر ات کو تفصیل سے بیان کروں۔ مگر بیخت تحریم میں شاہ صاحب رحمہ اللہ کے متعلق اپنے تا ثر ات کو تفصیل سے بیان کروں۔ مگر بیخت تحریم میں کہ طویل تکلیف دہ علالت کی حالت میں لکھ رہا ہوں، میر سے لیے بصورت موجود، ممکن نہیں کہ طویل مضمون لکھ سکوں۔ سر دست ان ملا قاتوں کے ذکر پر اپنا سلسلۂ گفتگو ختم کرتا ہوں۔

# حضرت الاستاذمحدث تشميري رحمهاللد

لأز: جناب مولا نامحم صاحب انوري رحمة الله عليه

الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى.

حضرت علامہ مفتی کفایت اللہ صاحب دہلوی شاہجہان پوری کا ایک رسالہ ,,روض الریاصین، ہے جوعر بی فصاحت و بلاغت کا قابل قدر آئینہ اور علم وعلاء کا تذکر ہُ مبارک اور مدرسہ امینیہ دہلی کی مخضر تاریخ ہے۔ بیرسالہ حضرت مولا نا امین الدین صاحب مرحوم کے ارشا، پر لکھا گیا۔ حضرت شخ الہند قدس اللہ اسرارہم کی منقبت وفضائل میں بھی ایک طویل عربی قصیدہ اس سے کمتی ہے۔ حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے مدرسہ امینیہ کے علاء کے مناقب بیان فرماتے ہوئے لکھا ہے کیے

ونحتم ذا الكلام بذكر حبر الله فقيد المثل علام فريد البهم الكري المثل علام فريد البهم الكري المراح العلم مقتض الفنون الله كل المزايا كالمصيد و علم كو دُهوندُ ذكال و الله والله فراك و شكار كرف والله بين، تمام فضيلتين ان كفر الكراد بين -

نبیه فائق الاقران یدعیٰ ﴿ بانور شاه موموق الحسود بزرگ مرتبہ بمسروں پرفائق جن کوانورشاہ کہدکر پکاراجا تا ہے حاسدوں کے محبوب ہیں۔ فہذا الحبر غارس ذا النخیل ﴿ واول موقظ القوم الرّقود کیوں کہ بیعلامہ اس درخت کے لگانے والے ہیں، اورسوتی قوم کواول اول جگانے والے۔

اس رسالہ کے سم ۸ کی شکل میں اینے قلم سے حضرت مفتی صاحب نے حضرت شاہ

صاحب رحمه الله كحالات لكه بين:

'' علامه فهامه جناب مولا نا مولوی سیدمحمرا نورشاه صاحب ساکن کشمیرٌ بےنظیر شخص ہیں، ذہن وذکاء، ورع وتقوی میں فرد کامل، مدرسہ ہذا میں ابتداءً مدرس اول تھے، بلکہ جیا کہ آئندہ اشعار میں ذکر کیا گیا ہے اس شجرعلم کے لگانے والے آپ ہیں، کیوں کہ مولا نامحدامین الدین صاحب جب دہلی تشریف لائے اور مدرسہ قائم کرنے کا ارادہ کیا تو اس وقت ان کے پاس نہ سامان تھا نہ روپیہ آپ نے محض متوکلاً علی الله سنہری مسجد میں پڑھانا شروع کیا، مولانا مولوی محمد انور شاہ صاحب آپ کے شریک تھے، دونوں صاحبوں نے طرح طرح کی تکلیفیں اٹھا ئیں، فاقے کئے، مگر استقلال کو ہاتھ سے نہ چھوڑا۔ آہتہ آہتہ اہل دہلی کوخبر ہوئی اورلوگ متوجہ ہونے گئے۔ یہاں تک کے مدرسہاس حالت کو پہنچا جوآ پ کی نظر کے سامنے ہے۔غرض کہ ابتدائی زمانہ کی کس میری کی حالت میں مولا نا مولوی محمد انورشاہ صاحب اس مدرسہ کے اعلیٰ واوّ ل محسن ہیں۔ان کاشکریہ ادا كرنااور بميشدان كويا در كھنا اہل مدرسه پر فرض ہے، مولا نانے ايك عرصه تك مدرسه مزاميں درس دیا، اورطلبہ کومستفید فرمایا۔ پھر والدین سلمہما اللہ تعالی کے تقاضے اور اصرار سے وطن تشریف لے گئے، ۱۳۲۵ ھیں جج کوتشریف لے گئے۔واپسی پر دہلی میں دوماہ قیام فر مایا، اوراب بھی وطن میں تشریف رکھتے ہیں۔خدا تعالی مولانا کوتا در سلامت رکھے،اوران کے بِنظیر علمی کمال ہے لوگوں کو فائدہ پہنچاہے ،، ۔ آمین!

حقرت رائپوری مدخلئا نے فرمایا کہ میں جن ایام میں حضرت شاہ صاحب نوراللہ مرقدہ کی خدمت میں مدرسہ امینیہ میں پڑھتا تھا حضرت شاہ صاحب ڈیڑھ پیسہ کی روٹی منگا کر کھایا کرتے ہے، سارا دن درس متعددعلوم فنون کا دیتے، دو پہر کوشدت گر ماجون اور جولائی کے مہینے میں کتب بنی فرماتے جبکہ ہرشخص دو پہر کی نیند کے مزے لیتا ہوتا تھا۔ موسم سرمامیں دیکھا گیا ہے کہ بعد نماز عشاء صبح صادق تک مطالعہ فرمارہے ہیں اور او پر کی رضائی کہیں سے کہیں پڑی ہوئی ہے، مغرب سے عشاء تک ذکر ومراقبہ میں مشغول رہے۔

کہیں سے کہیں پڑی ہوئی ہے، مغرب سے عشاء تک ذکر ومراقبہ میں مشغول رہے۔

آ ہ! آ ب حضرت مفتی کفایت اللہ صاحب د ہلوی بھی نور اللہ مرقد ہم ہو چکے ہیں۔

حضرت شاه صاحب قدس سرهٔ فرماتے ہیں۔

بگذازازیادگل وگلبن که میم یادنیست که درزمین و آسال جزنام تن آبادنیست برروان ره روان جم رحمتے بفرسته باش که حسن بے بنیا د باشد عشق بے بنیا د نیست شرح حال خودنمودن شکوهٔ تقدیر نیست کا ناله برسنت نمودن نوحه و فریا د نیست (مرثیه حضرت شخ الهندر حمه الله)

میرتقی میر کہتے ہیں ۔

کیسی کیسی خبتیں آنکھوں کے آگے سے گئیں ان و کیھتے ہی دیکھتے کیا ہوگیا کی بارگ کہا میں نے کتنا ہے گل کا ثبات ان کی نے یہ سکر تبتم کیا سحر گوش گل میں کہا میں نے جاکر ان کھلے بند مرغ جمن سے ملا کر کا کہنے فرصت ہے یاں اک تبتم ان سودہ بھی گریباں میں منہ کو چھپا کر انگل کہنے فرصت ہے یاں اک تبتم ان سودہ بھی گریباں میں منہ کو چھپا کر ان کہنے فرصت ہے یاں اک تبتم ان سودہ بھی گریباں میں منہ کو چھپا کر ان کہنے فرصت ہے یاں اک تبتم ان سے ان کہنے فرصت ہے یاں اک تبتی میں منہ کو جھپا کر ان کہنے فرصت ہے یاں اک تبتی میں منہ کو جھپا کر ان کہنے فرصت ہے یاں اک تبتی میں کہنے فرصت ہے یاں اک تبتی میں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی میں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی میں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی ہیں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی ہیں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی میں کہنے فرصت ہے یاں ایک تبتی ہیں کرنے فرص ہیں ک

ہرآنچہزاد بناچار ہایدش نوشید ﷺ زجام دہر مئے کل من علیہا فان حضرت خواجہ عزیز الحن مجذوب فر ماتے ہیں۔

بس اتنی ی حقیقت ہے فریب خواب ہستی کی کی گئت کہ کہ تکھیں بند ہوں اور آدمی افسانہ ہوجائے حال دنیا رابہ پرسیدم من از فرازانہ کی گفت یا خواب است یاباد است یا افسانہ باز پرسیدم بحال آئکہ دروے دل بہ بست کی گفت یاغول است یا دیوے است یا دیوانهٔ موت العالم حضرت مفتی صاحب کا وصال فردوا حد کا مرنانہیں ہے بلکہ

ایک قوم کی موت ہے۔

وماکان قیس هلکه هلک و احدِ گی ولکنه بنیان قوم ته ذما عالم میں بہت سے ایسے نفوس قدسیہ وتے ہیں جن کی زندگی مرکز تفل کا حکم رکھتی ہے، ان کاعالم بقاء کو کوچ ستون کا مرکز تفل سے بل جانا ہے۔ تدریس حدیث وافتاء وارشاد و تلقین ہی یتیم نہیں ہوئے، بلکہ سیاست کا بہت بڑا امام، معاشرت کا عظیم الثان حکیم، رخصت ہوا۔ حضرت مولانا عبدالقا درصا حب رائپوری مذظلۂ العالی نے فرمایا، ابھی ابھی لائل پور میں کسی نے سوال کیا کہ صاحب حکمت کون لوگ ہوتے ہیں؟ فرمایا:۔ مثلاً ' دعفرت مفتی کفایت الله صاحب' اسکے ایک ہفتہ بعدوصال کی خبرشائع ہوگئ۔ انا لله و انا الیه داجعون مصاحب' اسکے ایک ہفتہ بعدوصال کی خبرشائع ہوگئ۔ انا لله و انا الیه داجعون مصاحب کفایت اللہ استاذ افاضل علی کہ جہان مثل اود پر کمتر (۱)

حَضِرت مفتی صاحب ہے ہمارے شاہ صاحب قدس سرۂ کو بہت تعلق اور شغف تھا بماول بور کے مقدمہ پر جب حضرت تشریف لے گئے، احقر بھی ہمراہ تھا۔ لا ہور پہنچ کر فرمایا، مولانا کفایت الله صاحب ملتان جیل میں ہیں ان سے مل کرآ گے جانے کا خیال ہے۔ جنانچے ملتان کا مکٹ لیا گیا۔ اسٹیش پر خدام کا مجمع استقبال کے لیے موجودتھا شہر میں تشریف لے جاتے ہی تقاضا فرمایا کہ میں سنٹرل جیل مولانا سے ملاقات کرنا ہے، مجلس احرار کے کارکنوں نے اجازت حاصل کرنے کا انظام کیا،احقر کوبھی ساتھ لیا۔جیل تشریف لے گئے۔حضرت مفتی صاحب کو جب معلوم ہوا کہ حضرت شاہ صاحب ملاقات کے لیے تشریف لائے ہیں، گویاعید ہوگئ، اپنی کونفری ہے ملا قات کے کمرے میں تشریف لائے ، معانقہ مصافحہ ہوا، دیر تک آنسو بہاتے رہے۔ بار بار حفرت سے خیریت دریافت کرتے تھے، بڑی ہی مسرت کا اظہار فرمایا، احقر سے بار بار پیار فرماتے۔ پھرمولا نا حبیب الرحمٰن صاحب لدهیا نوی،مولانا قاری عبدالرحمٰن مرحوم،مولانا احرسعید صاحب دہلوی،مولانا عبدالحليم صاحب صديقي ،مولا نا دا وُ دغر نوى \_مظهر على اظهر ، چودهرى افضل حق صاحبان ميه سب حضرات بھی چوں کہ ای جیل میں نظر بند تھے۔حضرت شاہ صاحب کی زیارت کے لیے جمع ہو گئے عجیب مجلس تھی۔مولا نا داؤد صاحب غزنوی نے حضرت مفتی صاحب مرحوم کی وساطت سے حضرت شاہ صاحبؓ سے عرض کیا کہ وہ مفردات القرآن علامہ راغب اصبهانی کا اردو میں ترجمہ کرنا چاہتے ہیں، حضرت بہت خوش ہوئے اور مولانا کے دریافت كرنے پر بہت ى كتب كے نام نوث كرواد يئے جن سے امداد كى جاسكے۔ زمانہ جيل ميں علمی ودین خدمات تحریری کے متعلق سب حضرات سے فردا فردا بھی گفتگوفر ماتے رہے، ڈیڑھ گھنٹہ ملا قات رہی آخر میں فرمایا کہ حافظ ابن تیمیہ کو حکومت نے جب جیل بھیجا تو

(۱) يد حفرت في البند كاشعر ب، مولانا غلام رسول مرحوم كم مرشد من بم في نام بدل ديا ب-

آپ سے دریافت کیا کہ شاگردوں میں کون صاحب زیادہ مجبوب ہیں؟ آپ نے حافظ بن قیم کا نام لیا، ان کو بھی ساتھ بی نظر بند کردیا گیا، کسی چز کو ضرورت بوتو کئے۔ آپ نے کا غذہ تلم، دوات طلب کی، یہ سامان دیدیا گیا، آپ نے لکھ لکھ کر سب کا غذات پر کردیے، اس کے بعد جیل کی دیواروں پر لکھنا شروع کر دیا۔ یہ حضرت مولائ غایت الله صاحب مرحوم اور حضرت مولانا کا جم سعید صاحب دبلوی کی طرف اشارہ تھا کہ حضرت منتی صاحب جمعیة صاحب کے ساتھ ان کے مجبوب شاگرد کو بھی نظر بند کیا گیا۔ حضرت منتی صاحب جمعیة علی ہندگی مجلس منتظمہ کا کوئی اجلاس کا میاب نہیں جمحتے تھے جس میں حضرت شاہ صاحب کی شمولیت نہ ہو، اکثر مشاورت کے لیے خود دیو بند تشریف لاتے یا حضرت کو تار دے کر دبلی بلاتے۔ رسالہ فصل المخطاب فی مسئلة ام الکتاب جب مطبع قاسمی والوں نے جلد طبح کر کے نہ دیا تو کا بیاں احتر اور مولا نامجم ادر ایس صاحب سکروڈوی کے ہاتھ حضرت مفتی صاحب مفتی صاحب کے پاس دبلی بھیجیں تا کہ اپنی گرانی میں طبع کرادیں۔ حضرت مفتی صاحب مفتی صاحب مفتی صاحب کے پاس دبلی بھیجیں تا کہ اپنی گرانی میں طبع کرادیں۔ حضرت مفتی صاحب مفتی صاحب کے پاس دبلی بھیجیں تا کہ اپنی گرانی میں طبع کرادیں۔ حضرت مفتی صاحب اکر علی حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں پیش فر ماتے دہتے تھے۔

حفرت حکیم الامت مولانا تھانویؒ فرمایا کرتے تھے کہ حفرت مولانا انور شاہ صاحب حقانیت اسلام کی زندہ ججۃ ہیں، ان کا اسلام میں وجود دین اسلام کے حق ہونے کی دلیل ہے۔ فرماتے تھے، مولانا انور شاہ صاحب کے ایک ایک فقرے پرایک رسالہ تصنیف کیا جا سکتا ہے۔ حضرت تھانو گ ہے بھی فرماتے تھے کہ حضرت شاہ صاحبؓ سے میں نے اس قدر استفادہ کیا ہے کہ میرے قلب میں ان کا احترام اس طرح ہے جبیا کہ اپنے اسا تذہ کا، گو میں نے ان کی با قاعدہ شاگر دی نہیں گی۔

شوال ۱۳۳۸ ہیں جب احتر دورہ حدیث میں شامل ہونے کی غرض سے دار العلوم دیو بند میں شامل ہونے کی غرض سے دار العلوم دیو بند میں حاضر ہوا تو سامان دار العلوم کے جمرے میں رکھتے ہی حضرت شیخ البندگی زیارت کے لیے حضرت کے آستانہ پر حاضر ہوا، دیکھا کہ علماء وصلحاء کاعظیم اجتماع ہے، گرمی کا وقت ہے، ایک بزرگ جھت کے بچھے کا رسہ تھینچ رہے ہیں اور نرم نرم مترنم آواز میں فرمارہ ہیں، بھائی بیٹھ جاؤ حضرت کے اردگرد بھیڑ نہ کرو، ہوا کگنے دو۔ وہ بزرگ حضرت شاہ صاحب

" تتھے۔بعدعصر شیخ الہندُگی سہ دری کے سامنے جار پائی بچھائی جاتی ، جاروں طرف کرسیاں رکھی جاتنیں، حیار پائیاں بچھے جاتنیں علاء صلحاء وطلباء دارالعلوم بقصد زیارت جمع ہوجاتے۔حضرت شاہ صاحب بھی دیے یاؤں آ کر دور بیٹھ جاتے،حضرت کی جب نظر پڑتی تواپنے پاس والی كرسى ير بنهات حضرت شيخ الهند جب مسائل بيان فرمانے لگتے ـ سبحان الله علوم ومعارف كا بحرزخّارموجیں مارنے لگتا۔ بھی کسی مسئلہ پر فرماتے ، بھٹی اسکے متعلق مولوی انورشاہ صاحب سے یو چھنا جا ہے، کیوں شاہ صاحب بیمسکلہ یوں ہی ہے؟ عرض کرتے، ہاں حضرت فلال محقق نے یوں ہی لکھا ہے۔ مالٹا سے جب حضرت واپس تشریف لائے تو نصار کی سے ترک موالات کا مسئلہ زیرغور تھا۔ قرار یایا کہ حضرت شاہ صاحب سے بیمسئلہ تحریر کرایا جائے۔ حضرت نے فتو کی لکھااور حضرت شیخ الہندگی خدمت مبار کہ میں حاضر ہوکر نہایت ادب سے بیٹھ کر سنایا۔احقر نے دیکھا کہ صرف دس سطور تھیں کیکن ایسا جامع مانع کہ حضرت شیخ الہند ٌ نہایت محظوظ ہوئے۔احقر کے والد ماجد مرحوم چوں کہ اس روز زیارت کی غرض سے حاضر ہوئے تھے،اس لیےاحقر بھی وہاں حاضر تھا۔مولا نااحمہ اللّٰہ یانی پتی،حضرت مولا ناحسین احمہ صاحب مدنى مدظله العالى بس بيحضرات حاضر تھے۔

جس روز احقر دیوبند حاضر ہواتو حضرت شخ البندگی دعوت مع خدام زائرین، حضرت شاہ صاحب کے ہاں تھی، بعد نماز مغرب تین صد سے زائد مہمان حضرت کی معتب میں نودرہ کی حجب برتشریف فرما ہوئے ۔ عجیب انوار و برکات کا نزول ہور ہا تھا۔ حضرت شاہ صاحب وجد کے عالم میں تھے، کھانے سے فراغت کے بعد حضرت دیر تک تشریف فرمار ہے۔
ایک دفعہ احقر حضرت شخ البندگی خدمت میں حاضر تھا، دن کے دی ہج ہوں گ، بارش ہور ہی تھی، فرمانے گے، بھائی مولوی مجرحسن صاحب! شاہ صاحب کے ہاں چلنا ہے بارش ہور ہی تھی، فرمانے گے، بھائی مولوی مجرحسن صاحب! شاہ صاحب کے ہاں چلنا ہے تاج انہوں نے ہمیں مہمانوں سمیت مدعوکیا ہے۔ علیم صاحب فرمانے گے، حضرت بارش تو ہور ہی ہے، کھانا ہیں منگالیا جائے گا۔ فرمایا ہمیں بھائی میرے ایک مخلص نے دعوت کی ہے، وہیں جاؤں گا۔ چنا نجے بارش ہی میں چل دیئے راستے میں سامنے سے شاہ صاحب تشریف لارہے تھے، عرض بھی کی کہ کھانا، در دولت پر پہنچا دیا جائے۔ فرمایا، پچھ تکلیف تشریف لارہے تھے، عرض بھی کی کہ کھانا، در دولت پر پہنچا دیا جائے۔ فرمایا، سامنے سے شاہ صاحب تشریف لارہے تھے، عرض بھی کی کہ کھانا، در دولت پر پہنچا دیا جائے۔ فرمایا، پچھ تکلیف تشریف لارہے تھے، عرض بھی کی کہ کھانا، در دولت پر پہنچا دیا جائے۔ فرمایا، تی تھی تا ہوں گا۔ خوت کیا کہ کھانا، در دولت پر پہنچا دیا جائے۔ فرمایا، پی تھی تکلیف

نہیں،آپ کے گھر پر کھانا کھا کیں گے۔

احقرایک دفعہ ہوشیار پور میں مولانا گرامی سے ملنے گیا (۱۹۲۵ء میں احقر چھ ماہ ہوشیار بور میں ایک عربی مدرسہ میں مدرس رہاتھا) گرامی صاحب کہنے گئے کہ آ یا نے حدیث مولا نامحمود الحن صاحب سے پڑھی یا مولا نا انور شاہ صاحب سے؟ میں نے عرض کیا، حدیث توشاہ صاحب مدخلاء ہی سے پڑھی ہے، ہاں بیعت حضرت شیخ الہندر حمداللہ کے دست مبارک پر کی ہوئی ہے۔خوش ہوئے ، دیر تک باتیں کرتے رہے۔ پھر فرمانے لگے، میں نے شاہ صاحب کی شان میں بہت سے اشعار کہے ہیں، ایک شعربیہے ، چِ فِصاحت چِه بلاغت چِه معانی چِه بیاں ﷺ جلوہ فرمائے در آغوش زبانِ انور ای شعر کوجھوم جھوم کر بار بار پڑھتے گئے ۔حضرت شیخ الہندر حمداللہ کامر ثیہ بھی سنایا۔ ماتم عشق دل زنده تماشا دارد 😘 خصر ازخویش شد ومرگ تمنا کرد از کجا تا بکجاماتم شخ الهنداست 🥵 ناله برخورد بگوشم که مسیا می کرد حضرت مولا ناسید ناشاه عبدالقا در رائپوری دامظلیم العالی فرماتے تھے کہ مجھ دنوں میں نے بھی خفرت شاہ صاحب سے پڑھا ہے، ابھی میں سنہری مسجد میں، مدرسہامینیہ دہلی میں داخل نه ہوا تھا دوسری درسگا ہوں میں پڑھتا تھا، پہتہ چلا کہ حضرت مولا نا کریم بخش صاحب مرحوم لدھیا نوی (جومدرسی مربی گلاو تھی ضلع بلند شہر میں تمیں سال مدرس اول رہے، ہرفن میں کمال تھاخصوصاً علم ہیئت اور ریاضی کے تو امام تھے ) گلا دُٹھی سے حضرت شاہ صاحب کے ماس آئے ہوئے ہیں، میں ملاقات کے لیے متجد سنہری میں گیا، دیکھا ایک حجرے میں دروازہ بند کر کے اندھیرے میں حضرت شاہ صاحب ذکر دوضر پی جبر کے ساتھ کر دے ہیں الله الله الله الله ، دريتك اسم ذات كا ذكركرتے رہے۔ اس وقت عمر شريف اكيس بائيس سال کی ہوگی فرمایا، جب حضرت شاہ صاحبٌ بازار نکلتے ،تو سر پررومال ڈال کرآ تکھوں کے سامنے بردہ کر کے نکلتے مبادا کسی عورت پر نظر پڑجائے ۔ قرمایا، میں نے ملاحسن، میبذی معرت سے روھی ہیں۔ جب تقریر کرنے تو کہیں ہے کہیں، نکل جاتے، ایبامعلوم ہوتا کہ ساری عمر فلیفه اور منطق میں صرف کردی ہے۔حضرت شاہ صاحب بھاول پور کے سفر میں احقر نے فرماتے تھے مولانا عبدالقا در جو حضرت را پُوری خلیفہ ہیں، ترفدی شریف مجھ سے پڑھا کرتے تھے۔حضرت مولانا عبدالقا در دام ظلاء فرماتے ہیں کہ واقعی حضرت شاہ صاحب این میں اوغیر مقلد ہوگیا تھا حضرت شاہ صاحب کی ہرکت سے حفی فد ہب پر استفامت نصیب ہوئی۔ فرمایا ایک مشہور المحدیث عالم سے حضرت شاہ صاحب کا مناظرہ ہوا، غالبًا گلاوشی ہی کا واقعہ ہے۔حضرت شخ الهند اور حضرت مولانا خلیل احد سہار نبوری اور دیگر بزرگار دین جمع تھے۔حضرت نے ان سے دریا فت فرمایا ، کہ آپ کو محدث ہونے کا دعوی ہے جمجے بخاری کی وہ طویل صدیث جس میں ہرقل اور ابوسفیان کا مکالمہ فرور ہے جتنے طریق سے امام نے نقل کی ہے سنا دو، وہ بچارے سانہ سکے، کہنے گئے، کہ آپ فرور ہے جتنے طریق سے امام نے نقل کی ہے سنا دو، وہ بچارے سانہ سکے، کہنے گئے، کہ آپ نہی سنا دو، تو شاہ صاحب نے ساری صدیث سنا دی، بلکہ دور تک پہنے گئے۔کہ آپ بی کا منافی ہے۔

حضرت مولانا احمدخال صاحب رحمه الله كنديال ضلع ميانوالي كي بهت تعريف فرمايا كرتے تھے، ايك دفعه حضرت مولانا احمد خال صاحبٌ قصبه سليم پورضلع لدهيانه تشريف لائے، احقر کو پہتہ چلا، زیارت کے لیے حاضر ہوا، مولا ناعبداللہ سلمہ کے، مکان پر قیام تھا، مولا ناعبدالله صاحب اورمولا ناعبدالغني صاحب مفتى مالير كوثله مرحوم نے تعارف كرايا ، اور مولا ناعبدالله صاحب نے بی بھی کہا کہ بی حضرت شاہ صاحب کا خادم ہے اور حضرت بھی اس یر خاص نظر عنایت رکھتے تھے، اور میں نے بھی ان سے بچھ پڑھا ہے میرے استاذ ہیں، حضرت مولا نُانے بہت ہی شفقت فر مائی ، آ دھی رات تک گفتگوفر ماتے رہے،حضرت شاہ صاحب کا بھی ذکر شروع رہا۔ دوسرے روز پھر بعد نماز فجر احقر سے حضرت ہی کا تذکرہ فرماتے رہے۔فرمایا کہ جب مولا ناحسین علی صاحب نے حضرت شاہ صاحب کومیانوالی جلسه پر مدعو کیا،حضرت تشریف لائے نہایت بصیرت افروز تقریر فر مائی، میں بھی حاضر ہوا، مجمع کثیر تھا ہزار ہامخلوقِ خدا جمع تھی سینکڑوں علاء زیارت کے لیے حاضر ہوئے تھے، میں نے کندیاں کاعرض کیا۔ درخواست قبول فرما کرمیرے غریب خانہ پر قدم رنجہ فرمایا۔ میں نے اینے کتب خانہ کی سیر کرائی ، نہایت مسرور ہوئے ۔ میں نے سب لوگوں کو کمرہ سے باہر بٹھا دیا،اور حضرت کی گفتے مختلف کتب کا مطالعہ فرماتے رہے اور''نوادرالاصول' حکیم ترمذی کی نکال کر فرمایا کہ یہ کتاب مستعار دیوبند لے جانے کے لیے عنایت کریں، دوماہ تک واپس ارسال کردی جائے گی۔ کندیاں میں علاء نے حضرت سے علمی استفادے کیے لیکن میں حضرت کی میز بانی میں مصروفیت کے باعث استفادہ سے محروم رہا،اس کا افسوس رہا فرمایا، کہ ایک صاحب نے حاضرین میں سے عرض کیا مولانا نے مسئلہ خضاب پرایک محقیق تحریک سی ایک صاحب نے حاضرین میں سے عرض کیا مولانا نے مسئلہ خضاب پرایک محقیق تحریک سے بعض نے دائر مائی ہے میں نے لاکر پیش کی ،غور سے ملاحظ فرماتے رہے لیکن زبانِ مبارک سے بچھنہ فرمایا۔

۔ فرمایا کہ حضرت شاہ صاحب کاملین میں سے تھے، آپ کے وصال سے علماء یتیم ہو گئے، طلبہ کو تو حدیث بڑھنے کے لیے اساتذہ مل سکتے ہیں۔ لیکن علاء کی پیاس کون بجھائے گا۔غرض کئی گھنٹے حضرت مرحوم حضرت شاہ صاحب ہی کا ذکر خیر فر ماتے رہے(۱)۔ حضرت مولا ناحسین علی صاحبٌ والی بھچر ان ضلع میا نوالی خدام الدین لا ہور کے جلسه پرتشریف لائے چونکہ حضرات علاء دیو بند کثر الله سواد ہم بھی تشریف فر ماتھے حضرت شاه صاحبٌ \_حضرت مولا نامفتى عزيز الرحمٰن صاحب مهتم دار العلوم مرحوم،حضرت مولا نا شبيراحمه صاحب مرحوم،مولا نامرتضٰی حسن صاحب مرحوم وغیر ہم سب ایک مکان میں قیام یذیر تھے۔حضرت مولاناحسین علی صاحب ملاقات کے لیے تشریف لائے، دو گھنے تک ملاقات کا سلسلہ جاری رہا۔حضرت شاہ صاحبؓ سے ملاقات کر کے بہت متاکثر ہوئے، اینے شاگردوں کوحدیث کا درس دے کر کتب حدیث ختم کرانے کے بعد فر مایا کرتے ،اگر فن حدیث میں بصیرت حاصل کرنے کی آرز و ہے تو حضرت شاہ صاحب کے پاس جاؤ، دیو بند، پھر ڈابھیل طلبہ کواہتمام سے بھیجے ۔احقر پر بردی شفقت فرمایا کرتے۔اکثر فرمایا کرتے کہ مولا ناانورشاہ صاحب بڑے محدث ہیں۔

حضرت مولا نا خودبھی بلندیا ہیہ کے بزرگ علامہ محدث اورمفسر تھے،ترجمۃ القرآ ن کا

<sup>(</sup>۱) یہ بزرگ بہت بڑے علامہ محدث مغسراور عارف باللہ تھے۔سلسلہ ارشاد وتلقین بہت وسیع تھام پددی سلسلہ میں بیعت لیتے تھے،نہایت بلند پاپیا خلاق کے مالک تھے، کتب خانہ ظلیم الشان فراہم فر مایا تھا، نظیف اور نہایت زکی تھے۔۱۲

در م مشہور تھا علماء دور دور سے آپ کے حلقہ در س میں حاضر ہوتے۔ حضرت خواجہ محمد عنہ ان موی زئی شریف کے اجلہ خلفاء میں سے تھے، حضرت شاہ صاحب سے فرمانے گئے، موالا ہم سراج احمد حضرت کے صاحبزادہ صاحب نے احادیث مبسوط سرحی کی تخری کی ہے کچھ حصّہ مکمل فرمالیا ہے، حضرت نے فرمایا، بدائع کی تخری کی فرماتے تو بہت احجہ ابولا۔ موالا تا حسین علی رحمہ اللہ حضرت عالی موالا نا گنگوہ می قدس سرۂ العزیز کے شاگر در شید تھے۔ ۱۳۰۳ ہے میں حدیث، گنگوہ حاضر ہو کر پڑھی، خودا نی زبان مبارک سے فرماتے تھے۔ معقولات رام بور میں پڑھیں فنا فی التو حید تھے۔ طحاوی شریف کی تخیص کھی ہے، طبع ہو بچی ہے۔

عارف بالله حفرت میاں شیر محمد صاحب شرق بوریؒ نے جب حفرت شاہ صاحبؓ کا نام اور شہرت نی تو دعاء فر مایا کرتے کہ زندگی میں شاہ صاحب کی زیارت ہوجائے۔

ایک دفعہ لاہور حضرت کی تشریف آوری من کی، کار بھیج کر دعوت دی، مضرت نے پہلے تو انکار فرمادیا۔لیکن مولا نا احمالی صاحب دام ظلۂ کے اصرار پر منظور فرمالیا، شرق پور پہنچ اوراپ قد وم میمنت لزوم سے شرق پورکومشرف فرمایا، حضرت میاں صاحب رحمہ اللہ بہت ہی ممنون ہوئے۔حضرت کے سامنے دوز انو ہوکر بیٹھے کہ آپ نائب رسول ہیں، میرا بی چاہتا ہے کہ جناب کے چہرہ مبارک پُر انوار کود کھتا ہی رہوں، گفتگوفر ماتے رہے میرا بی چاہتا ہے کہ جناب کے چہرہ مبارک پُر انوار کود کھتا ہی رہوں، گفتگوفر ماتے رہے اور حضرت شاہ صاحب خاموش سنتے رہے، کہیں کہیں پچھارشاد بھی فرماتے رہے، میاں صاحب مرحوم نے فرمایا مجھنجات کی انشاء اللہ تعالی تو قع ہوگئ ہے۔حضرت جب واپس چلنے گلے تو بہتہ پاء پختر مرک تک ساتھ مشابعت کے لیے تشریف لائے، جب موٹر چلئے گلی تو پہند میں چارنوری وجود ہیں ایک ان میں سے حضرت شاہ صاحب ہیں۔میرے ایک مخلص دوست کہتے ہیں کہ میں نے دیو بند میں حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں عرض کی، حضرت شرق پورتشریف لے گئے تھے،میاں صاحب کوکیما پایا؟ فرمایا،میاں صاحب عارف ہیں اور شیحے معنی میں عارف ہیں۔

علامہ علی مصری حنبلی صحیحین کے تقریباً حافظ تھے،مصر سے سورت آئے، وہاں سے دہلی مولوی عبدالوہاب اہلحدیث کے پاس صدر بازار میں غالبًا آئے،نماز کے اوقات کے

متعلق ان ہے مناظرہ ہو گیا،مولوی عبدالوہاب صاحب نے ان کونکلوادیا، بیجارے نووارد مسافر تھے پریشان تھے،سورت سے چوں کہ راندریجی گئے تھے اور مولانا مہدی حسن صاحب دام فیوضهم سے بھی ملاقات ہوئی تھی۔مولانانے ان کو دیو بندحاضری کامشورہ دیا تھا۔ دہلی میں جب پریشان پھررہے تھے تو کسی نے ان کو پھر دیو بند جانے کا مشورہ دیا۔ فرمانے لگے، میں دیو بندنہیں جاؤں گا، کیوں کہ اہلحدیث نے میرے ساتھ ایسا سلوک کیا ہے حالانکہ حنابلہ کا مذہب اہلحدیث سے اقرب ہے، دیوبندتو حفیہ کا مرکز ہے وہاں خدا جانے کیاسلوک ہوگا۔ آخر کسی سیٹھ کے پاس اپنا نفذ اور سامان امانت رکھ کر دیو بند آنے جانے کا کرایہ لے کر چلے۔ دیو بند مدرسہ میں ظہر کی نماز سے قبیل پہنچ گئے ،نماز کی جماعت کے بعدمولا نا حبیب الرحمٰن مرحوم کی عادت تھی کہ دائیں بائیں سامنے اور بیچھے جاروں طرف طائرانہ نظر ڈال کر دیکھا کرتے تھے، کئی ایک اموران کے ذہن میں ہوتے تھے، ان میں سے ایک بید کہ کوئی نو وار دہوتا تو اس کی محقیق فرماتے۔ چنانچہ علامہ علی کوبھی دیکھایا س گئے، حالات یو چھے۔مہمان خانہ میں جو محن مسجد کے جانب جنوب ہے لے گئے۔خدمت کی، علامہ خوش ہو گئے، عرب طلبہ جواس وقت پڑھتے تھے ملنے آئے ، اس پران کومزید انبساط ہوا، وحشت اور اجنبیت دور ہوئی فرمانے لگے، پیملائے دیو بند بہت بڑے مہمان نواز ادر کریم النفس ہیں، بیلوگ صحابہ رضوان الله علیہم اجمعین کے قدم بقدم چلنے والے اور متبع سنت نبوی صلی الله علیه وسلم معلوم ہوتے ہیں، میں یہاں آ کر محظوظ ہوا۔

مولوی جمری کی کمنی فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یہ لوگ علوم وفنون میں بھی فائق الاقران ہیں، علامہ نے کہا یہ بات میں مانے کو تیار نہیں 'ھے اعجام ''یہ بے چار ہے جی ہیں۔ عصر کی نماز کے بعد چندعرب طلبہ ان کو لے کر باہر سیر کے لیے نکلے، یہ حضرات مزارات کی طرف جارہ ہے، ایک صاحب نے علام علیؒ کے ہاتھ میں 'القاسم' کاوہ نمبردیا جس میں شاہ صاحب کا عربی تھیدہ مرثیہ حضرت شاہ عبدالرحیمؒ درج تھا، یہ چالیس ابیات پر مشتمل ہے۔علامہ نے دیکھا، فورا فرمایا'' اِنسی تبت من اعتقادی'' میں نے اپنے پہلے خیال سے رجوع کرلیا''۔اس تھیدہ سے زمانہ جاہلیت کی مہک آرہی ہے بلیخ تھیدہ ہے، خیال سے رجوع کرلیا''۔اس تھیدہ سے زمانہ جاہلیت کی مہک آرہی ہے بلیغ تھیدہ ہے،

میں اس عالم وین کی زیارت کرنا جا ہتا ہوں۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب سے سرسری ملا قات ہوئی۔ا گلے دن صبح کے وقت حضرت مولا ناشبیراحمہ صاحب عثانی مرحوم کے سیحے مسلم شریف کے درس میں جابیٹھے،مولا نا مرحوم نے عربی زبان میں تقریر فرمائی،علامہ کی نے اعتراضات کرنا شروع کئے ،مولا نا جواب دیتے رہے، درس ختم ہوا،تو مولوی محمہ یجیٰ نیمنی ے فرمایا کہ بیخص بہت بڑاعالم دین ہے لیکن میری تسلی نہ ہوسکی ،اس کے بعد بخاری شریف کے درس میں حاضر ہوئے حضرت شاہ صاحبؓ نے بھی بلیغ عربی میں تقریر فرمائی ،علامہ نے کچھ سوالات کئے، حضرت جواب دیتے رہے، درس کے بعد فر مانے لگے، کہ میں نے عرب مما لک کاسفر کیا اور علمائے زمانہ سے ملا ہوں،خودمصر میں کی سال حدیث شریف کا درس دیا ہے میں نے شام سے لیکر ہند تک اس شان کا کوئی محدث اور عالم دین نہیں دیکھا، میں نے ان کو ہر طرح بند کرنے کی سعی کی آلیکن ان کے استحضار علوم اور تیقظ ، حفظ اور انقان، ذکاوت اور وسعت نظر ہے میں حیران رہ گیا۔ بلآ خرعلامہ نے تین ہفتہ قیام فرمایا،حضرتؓ سے استفادہ فرماتے رہے سند حدبیث بھی حضرت سے حاصل کی ۔حضرت شاہ صاحبٌ فرماتے تھ،ان کومحد ثین کےعلوم اور شیخین کی کتب برنظر ہے،علام علی کہنے لگے،' کو حَلفتُ الله أغْلَمُ مِنْ أبي حَنِيْفَة لَمَا حَنِثْتُ" الرمين تم كعاليتا، كه ثناه صاحب ابوحنيفة سے زياده علم ر کھتے ہیں تو میں حانث نہ ہوتا''۔حضرت شاہ صاحب کو پتہ چلاتو سخت نارضگی کا اظہار فرمایا، اورارشادفر مایا، ہمیں امام کے مدارک اجتہاد تک قطعاً رسائی نہیں ہے۔ دیو بندسے علامہ کے واپس مصر ہونے پر درسگاہ نو درہ میں عظیم الثان جلسہ ہوا، حضرت شاہ صاحب نے عربی میں تقریر فرمائی۔علامہ نے بھی جوابی تقریر فرمائی، حضرات دیوبند کے مکارم اخلاق،مہمان نوازی، تقویٰ وطہارت، بالخصوص علوم نبوی کی اشاعت وخدمت پراینے تاکثرات کا اظہار فرمایا۔ نیزییہ کہاگر میں دارالعلوم دیوبند میں حاضر نہ ہوتاتو ان فیوض وبرکات سےمحروم جاتا، جو مجھے یہاں حاضری پرنصیب ہوئے ، فرمایا ، میں چونکہ نبلی مذہب سے علق رکھتا ہوں اورحديث لاتَشَدُّوا الرحَال الاالي ثلثةِ مَسَاجِدَ (نمازكَ فَضيلت كَحْصُول كَ لي تین مساجد کےعلاوہ سفر نہ کرو) کے پیش نظر مجھے خوف تھا کہ اگر قیامت میں سوال ہوا کہ تم

نے بیسفر کیوں کیا، تو میرے پاس کوئی جواب نہیں، کین اب بفصلہ تعالی امید توی ہے کہ بیہ میر اسفر عبادت میں گنا جائے گا کہ میں نے ایسی مقدس درسگاہ کی زیارت کی اور مولا نامحمہ انور شاہ جیسے محدث اور ہزرگان دین کے علوم سے فیضیاب ہونے کا شرف حاصل کیا۔ واپسی پر راند رمیں مولا نا مفتی مہدی حسن صاحب دام ظلا سے پھر ملاقات ہوئی، تمام واقعات والدت سنائے فرمانے لگے کہ مولا نا انور شاہ صاحب استے ہوئے امام وقت ہونے کے باوجود مقلد ابی حنیفہ ہیں۔ مولا نا نے فرمایا، اس سے ہی ابی حنیفہ ہے علوم کا اندازہ ہوسکا باوجود مقلد ابی حنیفہ ہیں۔ مولا نا نے فرمایا، اس سے ہی ابی حنیفہ ہے علوم کا اندازہ ہوسکا عہدے مصریبی کی علامہ نے ''المنار'' میں اپنے اس سنر کوذکر فرمایا، اور علاء دیو بند کے کمالات علمی اور عملی پرایک طویل مقالہ سپر قالم کیا۔

حضرت تھانویؒ لکھتے ہیں کہ قاری مولوی محمد طیب صاحب سلمہ اللہ تعالیٰ نے ذکر کیا، حضرت تھانویؒ لکھتے ہیں کہ قاری مولوی محمد طیب صاحب سلمہ اللہ تعالیٰ نے ذکر کیا، حضرت شاہ صاحب ایک روز فرمانے گئے کہ 'تفسیر بیان القرآن' کو دیکھے کرمعلوم ہوا، کہ اردو میں بھی علوم ہوتے ہیں ۔، حضرت تھانویؒ فرماتے ہیں کہ مجھے ریہ شکر بہت مسرت ہوئی کہ ایک عالی قدر اہل علم نے تصدیق فرمادی۔

رائے کوٹ احقر کے پاس حضرت شاہ صاحبؒ کے وصال کے ایام میں ایک نامینا عرب جو بہت بڑے فاضل تھے،تشریف لائے ،فر مانے لگے ,کہ ہند کے ایک بہت بڑے محد شاور عالم دین بزرگ کا انتقال ہو گیا ہے، میں ابھی ریاض نجد ہی میں تھاوہاں ان کے لیے دعائے مغفرت ہور ہی تھی ،ان کا نام مولا نامحمدانورلیا جاتا تھا۔

حضرت کے وصال پرخاص اہتمام اطلاعات کانہیں کیا گیاتھا۔لیکن گرجرنوالہ، لاہور،
لدھیانداور یو پی کے اضلاع ہے، اور دور دراز علاقوں ہے بھی لوگ جنازہ میں شامل ہو گئے۔
مولانا محمد یوسف بنوری سابق مدرس جامعہ ڈابھیل، نے اپنی عالی قدر تالیف
''نفحہ المعنبر فی ہدی المشیخ الانور ''میں علامہ رشید رضام مری مدیر''المنار''۔
ومصنف تفییر المناروکت عدیدہ کے قدوم دیو بند کے موقعہ پر حضرت شاہ صاحب کی وہ
محرکۃ الآراتقریر بلیغ ورشیق عربی درج فرمائی ہے۔جس میں اکابر دیو بند کے حالات،
طریق تدریس حدیث اور دیگراہم مسائل ذکر فرمائے گئے تھے جود کیھنے ہی ہے تعلق رکھی

ہے۔ دیکھنے والے کہتے ہیں، کہ علامہ رشید رضاح جموم رہے تھے اور اپنی جوالی تقریر میں شاہ صاحبؓ کے کمالات علمیہ کا بر ملا اعتراف کیا، اور حضرات دیو بند کی خدمت حدیث نبوی پر ایک بسیط مضمون, المنار،، میں شائع فر مایا۔

بہاول پورے تاریخی مقدمہ میں شہادت کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جانبدار ہوکر جب حضرت شاہ صاحب تشریف لے گئے، احقر حضرت کے ہمراہ تھا مولانا اسعد الله صاحب سہار نپوری اور احقر دونوں کو حضرت شاہ صاحبؓ نے مختارِ مقدمہ بنوایا۔ چنانچیاحقر کو۱۹ریوم سعادت رفافت نصیب ہوئی،حضرت کوان ایام میں مرض بواسیر کا دورہ شدیدتها،خون کثرت سے آتار ہا۔صفرا کاغلبہ ہوگیا تھا۔ پیاس مند ت کی رہتی تھی مضعف میں قوت اورقوت میں ضعف موگیا تھا۔مولانا مولوی مفتی محد شفیع صاحب دیو بندی کا پہلے بیان ہوا،ایک دن بیان دوسرے دن جرح ہوئی،مولا نا مرتضیٰ حسنؓ جاند پوری کا دودن بیان ہوا، تیسرے دن جرح ہوکریانچویں دن عدالت کا وقت شروع ہونے سے ایک گھنٹہ بعد تک رہی۔ پھر حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں اطلاع دی گئی، کاریے تشریف لائے ، زائرین كا جوم تقار وسركث جج صاحب مرحوم نے نہايت اعلى انتظام فرمايا تھا، تاكه كارواكى سننے والوں کو دفت کا سامنا نہ کرنا پڑے۔ جب حضرت شاہ صاحب نے کمرہُ عدالت میں قدم مبارک رکھا،تمام حاضرین اٹھ کھڑے ہوئے تا آ نکہ مرزائی بھی کھڑے ہوگئے۔احقرنے حضرت کے ضعف ونقابت کے باعث جج صاحب سے عرض کر کے آرام کری کا نظام کروایا تھا، کہ حضرت بیٹھ کر بیان دیں گے، ہم دونوں کے لیے بھی کرسیاں رکھی ہوئی تھیں ۔لیکن ہمیں تواد باکھڑے ہی رہنا تھااور کام بھی کرنا تھا،اس لیے دونوں کرسیاں اٹھوادی تھیں، کمال یہ کہ مرزائی ہر دومخاران مدعاعلیہ بھی اپنی اپنی کرسیاں اٹھوا کر زمین پر بیٹھ گئے ۔حضرت کے حکم سے حوالجات کتب نکال کر پیش کرنا بھی احقر کے سپر دتھا اور حضرت کی بین کرامت تھی جس عبارت کے متعلق ارشاد فر ماتے احقر فورا نکال کر پیش کرتا تھااور حضرت پڑھ کر جج صاحب کو ساتے تھے، بیان شروع ہوتے ہی تمام کچہری میں سناٹا چھا گیا تھا، حاضرین ہمہتن گوش تھے، حضرت کابیان نہایت سکون واطمینان سے من رہے تھے، باو جودضعف کے آوازاتن بلند جاتی

تھی کہ عدالت کے اندر باہر سب کو پورا بیان سنائی دیتا تھا۔ مرز ائی لوگ مولانا مرتضیٰ حسن کے بیان میں شور مچاتے تھے لیکن حضرت کے بیان میں سب کی زبانیں گنگ ہوگئی تھیں۔ ایسا منضبط اور اصولی بیان لائےیُن د أت و لاا ذن سَمِعَتْ.

تنج صاحب کی آرزوتھی کہ بیان ایسا ہونا جا ہے جس سے مجھے نتیجہ تک پہنچنا آسان ہوجائے کہ کن وجوہ کی بناء برکسی کی تکفیر کی جاسکتی ہے، سوحضرت کا بیان ماشاء اللہ ایسائی تھا۔ جج صاحب نہایت محظوظ ہور ہے تھے کہان کی مراد برآئی ، وہ فرماتے تھے کہ جزئیاتِ منتشرہ کی بھر مار ہے کوئی خاص نتیجہ برآ مزہیں ہوتا۔افسوس ہے کہ' بیانات علاءر ہانی'' کے نام سے جو کتاب شائع ہوئی ہے،اس میں وہ تفصیلات درج نہیں ہیں نیز جو جوعبارات اثناء بیان میں تشریحات وتفسیرات کے ساتھ پیش فرمائی جاتی تھیں، وہ بھی پوری درج نہیں کی كئير \_صرف اتنابيان طبع موا جوحضرت شاه صاحبٌ جج صاحب كواملا كرواتے تھاس میں حوالجات کی عبارات کا صرف اول اور آخری لفظ لے لیا گیا ہے، حالانکہ حضرت شاہ صاحبٌ بوری عبارات معه تشریح وتفسر سناتے تھے، اگر ذرا تکلیف انجمن مؤید الاسلام بھاول پور کے منتظمین گوارا فرماتے، یا کم از کم احقر لائل پوری کو حکم فرماتے تو حضرت شاہ صاحب کا پورامشرح مفصل ومبسوط بیان ۲۰ اصفحات پر آجاتا ،اس کیے کہ احقر بھی پوراپورا بیان ساتھ ساتھ لکھتا جاتا تھا۔ فیصلہ مقدمہ پڑھئے معلوم ہوجائے گا کہ فاضل جج نے اپنے صادق مصدوق فیلے کا مدار زیادہ تر حضرت شاہ صاحب ہی کے محققانہ بیان پر رکھا ہے۔ حضرت شاہ صاحب کا بیان سننے کے لیے پنجاب، بلوجتان، کراچی اور دیگر دور دراز علاقوں کے علماء ونضلاء ورؤساء اور آفیسران ریاست آئے ہوئے تھے۔ انجمن مؤید الاسلام بھاول بورنے جوتمہیدی الفاظ حضرت کے بیان, البیان الاز ہر،، پر لکھے ہیں۔ ملاحظه فرماييًا:

بسم الله الرحمن الرحيم. حامداً ومصلياً.

شخ الاسلام والمسلمين اسوة السلف وقدوة الخلف حضرت مولانا سيدمجمد انورشاه صاحب كالثميرى قدس الله اسرار جم كى بلندمستى كسى تعارف اورتو صيف كى محتاج نهيس، آپ

کومرزائی فننے کے دوواستیصال کی طرف خاص توجہ تھی، حضرت شیخ الجامعہ معاحب کا خطاشاہ صاحب کی خدمت میں دیو بند پہنچا، تو ڈا بھیل تشریف لے جانے کا ارادہ فرما بچکے تھے اور سامانِ سفر با ندھا جا چکا تھا، مگر مقدمہ کی اہمیت کو لمحوظ فرما کر ڈا بھیل کی تیاری کو ملتو کی فرمایا۔ اور ۱۹ اراگست ۱۹۳۳ء کو بھاول پور کی سرز مین کو اپنی تشریف آوری سے مشرف فرمایا۔ حضرت کی رفاقت میں پنجاب کے بعض علاء مولا نا عبد الحنان خطیب آسریلیا مجدلا ہور وناظم جمعیة علاء پنجاب، ومولا نا مجمد صاحب لائل پوری فاضل دیو بند، ومولا نا مجمد زکریا صاحب لدھیا نوی وغیر ہم بھی تشریف لائے۔ ریاست بھاولپور اور المحقہ علاقہ کے علاء اور فائرین اس قدر جمع ہوئے کہ حضرت کی قیام گاہ پر بعض اوقات بیٹھنے کی جگہ نہ لئی تھی، اور زائرین مصافحہ سے مشرف نہ ہو سکتے تھے۔

20 مراگت ۱۹۳۱ء کو حضرت رحمة الله علیه کا بیان شروع ہوا، عدالت کا کمرہ امراء وروکسائے ریاست وعلاء کی وجہ سے پرتھا، عدالت کے بیرونی میدان میں دورتک زائرین کا اجتماع تھا باوجود یکہ حضرت شاہ صاحب عرصہ سے بیار تھے اورجہم مبارک بہت نا تواں ہو چکا تھا۔ مگر متواتر پانچ روز تک تقریباً پانچ پانچ کھنٹے یومیہ عدالت میں تشریف لا کرعلم وعرفان کا دریا بہاتے رہے، مرزائیت کا کفروار تداداور جل وفریب کے تمام پہلوآ قاب نصف النہار کی طرح روثن فرمادیے، حضرت شاہ صاحب کے بیان ساطع البرہان میں ممئلہ ختم نبوت اور مرزاکے اڈعاء نبوت ووجی و مدعی نبوت کے فروار تداد کے متعلق جس قدر مواد جع ہے اوران مسائل و حقائق کی تو ضح و تفصیل کے لیے جو مخی مباحث موجود ہیں شاید مرزائی نبوت کے رد میں اتناعلمی ذخیرہ کی شخیم سے خیم کتاب میں بیجا نبیس ملے گا، حضرت شاہ صاحب کے بیان پرتبرہ اکر کا خار میں بہرہ اندوز شاہ صاحب کے بیان پرتبرہ کرنا خاکسار کے فکر کی رسائی سے با ہر ہے ناظرین بہرہ اندوز موکر حضرت شاہ صاحب کے بیان پرتبرہ کرنا خاکسار کے فکر کی رسائی سے با ہر ہے ناظرین بہرہ اندوز میں دعاء فرما ئیں کہ اللہ تعالی حضرت مرحوم کے اعلی علیہ نبیں میں مدارج بلند فرما ئیں ۔ آئین!

حفرت کا حافظه اس وقت قابل دیدوشنیدتھا جب حوالہ دیے وقت کتاب کھولتے ہی فورا انگلی مبارک عبارت پر ہوتی ، جج صاحب لکھئے! عبارت یہ ہے۔بعض دفعہ احقر کو فرماتے کہ عبارت نکال کردے، تا کہ دکھاؤں، بعض دفعہ صفح بھی ارشادفر ماتے ، بیان بیٹھ کر فرماتے لیکن حوالجات پیش فرماتے وقت کھڑے ہوجاتے ، تو راۃ شریف کی بعض آیات عبری الفاظ میں سنائیں اورایئے دست مبارک سے لکھ کرجے صاحب کودیں۔

چنانچایک آیت اح کویاد ہے۔ نیابی مِفُرَسٹ مِستحیخ کاموخ یاقیم لَخَ الُومنِ إلاَ وَتِشْماعُون،نِبيّ من قُربِكَ مِن أَخِيُكَ كَاخِيُكَ يُقِيُمُ لَكَ الهُكَ اِلَيْهِ تَسْمَعُونَ. ارشادفرمایا، كه حضرت مولی علی بیناوعلیه السلام نے این دست مبارک ہےلکھ کراس آیت کا بی اسرائیل میں اعلان فرمایا ۔ فرمایا جج صاحب لکھئے، ہارا دین متواتر ہےاور دنیا میں کوئی دین متواتر نہیں ،تواتر کی تعریف بیان فرما کراس کےاقسام تواتر اسناد، تواتر طبقه، تواتر قدر مشترك، تواتر توارث بیان فر مائے ، فر مایا، تواتر کی ایک قتم معنوی بھی ہے، اورتواتر کی کسی ایک قتم کا منکر کا فرہے۔مرزا غلام احمہ نے تواتر کے جمیع اقسام کا انکار کیاہے، جرح کے روز جلال الدین ٹمس مرزائی مختار مدعا علیہ نے سوال کیا کہ آپ نے تواتر کے منکر کو کا فرکہا ہے حالا نکہ بیتو ایک اصطلاح ہے جوعلاء نے گھڑر کھی ہے اس کامنکر کیسے کا فر ہوسکتا ہے۔ارشا دفر مایا کہتم لوگ مانتے ہو یانہیں کہ بیقر آن مجید وہی قرآن ہے جوحضور نبی کریم میں اللہ بنازل ہوا،اور ہم تک محفوظ چلاآ یا،جلال الدین نے کہا كه بم مانتے ہیں، فرمایا اس حالت حفاظت كانا م تمہارے ہاں كياہے؟ جلال الدين نے كہا '' توارّ'' فرمایا اس کامنکر کا فر ہوگا یانہیں؟، مرزائی مختار نے اقرار کیا۔ فرمایا کہ میں یہی تو کہدر ہاتھا۔قادیانی مختار نے سوال کیا کہ امام رازیؒ نے تو اتر معنوی کا انکار کیا ہے۔ چنانچہ فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، میں بحرالعلومٌ نے تصریح کی ہے۔ فرمایا، جج صاحب ہارے یاس فواتح الرحموت کتاب موجود نہیں ہے بتیں سال ہوئے میں نے بیہ کتاب دیکھی تھی،ان صاحب نے حوالہ دینے میں دھوکا دیا ہے، بحرالعلومٌ امام رازیٌ کے متعلق یہ لکھتے ہیں کہ انھوں نے فرمایا ہے کہ یہ جو حدیث ہے لاتہ جسمع امسی علی الضلالة، یہ تو اتر معنوی کے درجہ کوئبیں پہنچتی ، نیبیں کہ تو اتر معنوی کے جمۃ ہونے کا انکار کرتے ہیں بلکہ اس مدیث کے متواتر معنوی ہونے کاانکار کرتے ہیں۔ چنانچہ جج صاحب نے قادیانی مختار کو کھم دیا کہ اصل عبارت پڑھ کرسا ہے ،اس نے ذرا تامل کیا تو حضرت شاہ صاحب نے کتاب اس کے ہاتھ سے چھین کی کہ لاؤ میں عبارت سناتا ہوں ،اس نے کہا کہ میں ہی سادیتا ہوں ،اس نے کہا کہ میں ہی سادیتا ہوں جب سنایا، تو وہی عبارت تھی حضرت شاہ صاحب نے ارشاد فرمائی تھی ۔ فرمایا ، جج صاحب! یہ صاحب ہمیں مفحم کرنا چاہتے ہیں ۔لیکن میں چوں کہ طالب علم ہوں دوچار کتابیں ، دیکھر کھی ہیں ، میں ان سے انشاء اللہ فحم نہیں ہونے کا۔

-قادیانی مختار نے سوال کیا آپ نے فرمایا کہ مدعی وحی نبوت واجب القتل ہے، تو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ابن صيا دكو كيوں قتل نه فر مايا بلكه فاروق اعظم كو بھى روكديا، فرمايا، جج صاحب لكھے، ابن صياد نابالغ تھا، اور نابالغ كوشريعت ميں قل نہيں كيا جاتا۔ سوال آپ نے فرمایا تھا کہ رسول الله طالع الله علی فدمت میں مسلمہ کذ اب کے دوقاصد آئے،حضور طِلْنَا اِللَّهُ ان سے دریا فت فرمایا، کہ کیاتم بھی مسلمہ کاعقیدہ مانتے ہو؟ انھوں نے اثبات میں جواب دیا، تو فرمایا کہ اگریہ بات نہ ہوتی، کہ قاصدوں کوتل نہیں کیا جاتا تو میں تم دونوں کو آل کرتا، اب سوال یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے رواج کا تباع کیا؟ فر ما یا که نبی کریم صلی الله علیه وسلم کابی فر ما نا که قاصدوں کوتل نہیں کیا جاتا ہے بجائے خودتشریعی حکم ہے نبی رواج کا متبع نہیں ہوتا بلکہ حکم خداوندی کا متبع ہوتا ہے۔حضرت کی قیام گاہ یر زائرین کا ہجوم رہتا تھا ہر وقت کسی نہ کسی موضوع پرتقر ریفر ماتے رہتے تھے، بہت سے لوگ حضرت سے بیعت بھی ہوئے رات دن یہی شغل تھا، رات کے ایک بجے تک بیٹھے رہتے قرآن وحدیث وفقہ تصوف وغیر ہا علوم وفنون کے دقیق دقیق مسائل علاء کرام وصوفیاءعظام دریافت کرتے رہتے ہرایک جواب میں الیم محقق اورمبسوط تقریر فرماتے گویا ساری عمر اسی میں لگائی ہے۔ایک عالم دین نے مسئلہ وحدۃ الوجود، اور وحدت ِشہود کے متعلق سوال کیا،بس پھر کیا تھا تین دن عصر سے مغرب تک اور مغرب سے عشاء تک اسی پر بیان فرماتے رہے۔حضرت مجد دالف ٹاٹی کی عبارات زبانی سنارہے ہیں،معارف لد نیہ میں بیفر ماتے ہیں، مکتوبات شریفہ میں بیفر ماتے ہیں، حضرت شاہ ولی اللہ کی سیحقیق ہے، عبقات میں شاہ اسلمیل شہیر ؓ نے یوں فرمایا،حضرت شیخ اکبرمحی الدین ابن العر فی نے

فتوحات میں بیفر مایا ہے،فصوص الحکم میں بیارشاد ہوتا ہے،حضرت مولا نا حاجی کی نظموں پہ تظمیں وحدۃ الوجود پرطویل طویل پڑھ کر سنار ہے ہیں،حضرت مولا نادین پوری بھی مع اپنے خدام کے تشریف فرما رہتے تھے، مولانا غلام محمر صاحب گھوٹوی، حضرت مولانا عبد اللطیف ناظم مدرسه مظاهر العلوم، مولانا مرتضى حسن صاحب، حكيم عبد الرشيد افسر الاطباء بهاول يور، غرض ہر طبقہ محظوظ ہوتا تھا،حضرت ناظم صاحب سہار نپوری بڑی عقیدت کے ساتھ دوزانو سامنے بیٹھے رہتے تھے اور استفادہ فرماتے رہتے تھے،مولا نامٹس الدین بھاولپوری مرحوم ك كتب خاند ي مجم كبيرطبرا في كاقلمي نسخد منكايا ، حضرت ناظم صاحب كرآئ ، احقر كوهم فر ما یا کہروزانہ مجھےاس میں سے احادیث نقل کر کے دیا کر ، چنانچہ نشان دہی **فر مائی جاتی** اور احقر کو بیسعادت نصیب ہوئی، فرمایا کہ للمی کتاب کا پڑھنا مشکل ہوتا ہے میں آپ کوطریقہ سکھا تا ہوں۔ چنانچے تھوڑی می رہ نمائی سے احقر نے خوب سمجھ لیا۔ مجم کے اس نسخہ میں کہیں اعراب ونقاط كانام ونثان بهي نهيس \_مولا نامفتي محرشفيع صاحب اورمولا نامحمه مرتضى حسن مرحوم کے بیانات پہلے خود ملاحظہ فرماتے ، جگہ جگہ رہنمائی فرماتے جنب خود تسلی فرمالیتے ،تو کچہری میں جانے دیتے ،کیکن خود حضرت کوئی تیاری نہ فرماتے ،ایک بجے شب تک تو جیسے او پر گزرا وعظ وتلقین وارشاد و بیانِ مسائل ہوتا رہتا،صرف ایک گھنٹہ آ رام فرماتے۔ دو بج تہجد کے ليا المحت ، فجر كى نماز تك مرا تب رہتے ، پاس انفاس ميں مشغول رہتے اول وقت نماز فجر كى ا مت خود کرتے پھر سورج نکلنے تک کچھ پڑھتے رہتے، جائے بی کرموٹر سے تو کچبری تشریف لے جاتے ،سات بجے سے ایک بجے تک بیان ہوتار ہتا۔ضعف ونقاہت بغایت تھالیکن تکان مطلقاً محسوس نہ فرماتے ،تمام رفقائے سغر ودیگر علماء کا خوب اہتمام سے تفقد فرماتے رہتے ،مجلس مشاورت میں خاص خاص علاء کوشامل فرماتے۔احقریراتن نوازشات وعنایات کی بارش ہوتی رہتی تھی کہ بیان سے باہر ہے۔احقر نے قادیانیوں کی کتب سے بعض نی با تیں نکال کر پیش کیں، بہت خوش ہوئے اور بار بارعلاء کو بلا کر دکھاتے۔ جب تک احقر مجلس مشاورت میں حاضر نه ہوتا بات شروع نه فر ماتے ،تخلیه میں بھی مشور ہ فر ماتے اور باصرار فرماتے کہ تیری اس میں کیا رائے ہے۔ بھاول پورشہر میں جامع مسجد ودیگر مقامات پر

قادیانیت کے خلاف تقریر کرنے کے لیے علماء کو بھیجة رہتے تھے، دو دفعہ احقر کو بھی بھیجا، ان ایام میں اس قدر حضرتؓ کے چہرۂ مبارکہ پرانوارت کی بارش ہوتی رہتی تھی، ہر شخض اس کو محسوس کرتا تھا۔احقرنے بار ہادیکھا کہاندھیرے کمرے میں مراقبہفر مارہے ہیں کیکن روشنی ایسی جیسے بجلی کے قمقے روشن ہوں، حالانکہاس وقت بجلی گل ہوتی تھی، بھاولپور جامع مسجد میں جمعہ کی نماز حضرت اقدس پڑھایا کرتے تھے۔ بعد نماز کچھ بیان بھی ہوتا تھا، ہزاراں ہزار کا تجمع رہتا تھا۔ پہلے جمعہ میں فرمایا,,کہ حضرات! میں نے ڈابھیل جانے کے لیے سامان باندھ لیا تھا کہ یکا یک مولانا غلام محمر صاحب شخ الجامعه کا خط دیو بندموصول ہوا، کہ شہادت دینے کے لیے بھاول پور آ ہے۔ چنانچہ اس عاجز نے ڈابھیل کاسفر ملتوی کیااور بھاولپور کاسفر کیا۔ پیخیال کیا کہ ہمارا نامہُ اعمال تو سیاہ ہے ہی،شایدیہی بات میری نجات کا باعث بن جائے كه محدرسول الله صلى الله عليه وسلم كاجانبدار موكر بهاولپور مين آيا تقاب، بس اس فرمانے پرتمام مسجد میں چیخ و چہاڑ پڑگئی،لوگ دھاڑیں مار مار کر اور پھوٹ پھوٹ کر رور ہے تھے۔خود حضرت برایک عجیب کیفیت وجد طاری تھی۔ایک مولوی صاحب نے اختیام وعظ پرفر مایا، کہ حضرت شاہ صاحب کی شان ایس ہے اور آپ ایسے بزرگ ہیں وغیرہ حضرت فوراً کھڑے ہو گئے۔فرمایا حضرات ان صاحب نے غلط کہا ہے ہم ایسے نہیں ہیں، بلکہ ہمیں توبہ بات یفین کے درجہ کو پہنچ گئی ہے کہ ,,ہم سے گلی کا کتا بھی اچھا ہے، بلکہ ہم اس سے گئے گذرے بیں،، سبحان الله، انکسار اور تواضع کی حد ہوگئ۔ لا ہور اسی سفر کے سلسلہ میں دوروز قیام فرما يا تفا\_ آسريلين بلدْنگ كي مسجد مين بعد نماز فجر وعظ فرمايا -علاء ونضلاء، عوام وخواص بالخصوص ڈاکٹرمحمدا قبال اوران کے ساتھی اہتمام سے حاضر ہوتے تھے۔ بیان ہوتا تھا۔''اللہ تعالى كاذكركرو، ما لك تعالى سے علاقه بيداكرو 'غرض حضرت نے خطبہ شروع فر مايا۔الحمد لله نحمدهٔ ونستعینهٔ النع وعظاری پربیش کرفر مار ہے تھے، احقر کے دل میں وسوسه سا گزرا کہ مجد میں تو شاید کرسی بچھانا سوئے ادب ہو۔حضرت نے فوراً خطبہ بند کر دیا، فر مایا کہ مجد میں کرسی بچھانا نبی کریم صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے چنانچ مسلم شریف میں روایت ہے کہ ایک سائل کے جواب دینے کے لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے مدینہ کے بازار

سے کری لائی گئی۔ راوی کہتا ہے کہ اس کری کے پائے سیاہ تھے غالبًا لوہے کے تھے، مصلے کے قریب رکھی گئی، حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر بیٹھ کر جوابات دیئے، یہ فرمایا اور پھر خطبہ شروع فرما کر حضرت نے وعظ کیا،احقر ندامت سے پسینہ پسینہ ہوگیا۔

قادیانی مختار نے کہا کہ تحذیر الناس میں مولانا محمد قاسم نا نوتوی ؓ نے بھی بعد خاتم النبيين نبي كا آنا تجويز كيابي فرمايا، جج صاحب لكھئے وصرت مولانا محمد قاسم رحمه الله نے اینے الہامی مضمون میں نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے خاتم النبیین ہونے کے متعلق دلاکل وبرابین ساطعہ بیان فرمائے ہیں، اور ار عبدالله بن عباس کی علمی توجیهات فرمائی ہیں۔ان لوگوں پرچیرت ہے جوتحذیرالناس کو بغور بالاستیعاب دیکھتے نہیں۔ای رسالہ میں جابجا نبی كريم صلى الله عليه وسلم كاخاتم التبيين زماني مونا اوراس كااجماعي عقيده مونا اوراس برايمان ہونا ثابت فرمایا ہے۔ رسالہ کے ص•ا کی عبارت میں آپ کولکھوا نا چاہتا ہوں، حضرت مولا نا فرماتے ہیں, سواگر اطلاق اورعموم ہے، تب تو ثبوت خاتمیت زمانی ظاہر ہے ور نہ تسلیم لزوم خاتمیت زمانی بدلالهٔ التزامی ضرور ثابت ب، ادهر تصریحات نبوی مثل انست منى بمنزلة هارون من موسى الا انه لانبى بعدى او كما قال جوبظا بربطرز مذكوراس لفظ خاتم النبيين سے ماخوذ ہے،اس بات ميں كافى ہے كيوں كەرىم ضمون درجه تواتر کو پہنچ گیا ہےاوراس پراجماع بھی منعقد ہو گیا ہے گوالفاظ مذکور بسند تو انز منقول نہ ہوں ۔سو بيعدم تواتر الفاظ باوجودتوا ترمعنوى يهال ايبابي موگا جبيها تواتر اعداد ركعات فرائض ووتر وغيره باوجود يكهالفاظ احاديث مثعر تعدا دركعات متواتر نهيں جبيبااس كامنكر كافر ہے ايباہي اس کامنکر بھی کا فرہوگا''۔

ای رسالہ کے دوسر ہے صفحات میں بھی جا بجاحضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتمیت زمانی کا اقرار فرمایا ہے۔ نیز مناظرہ عبیبہ جو صرف اسی موضوع پر ہے۔ نیز آ ب حیات، قاسم العلوم، انتقار الاسلام وغیر ہا کتب مصنفہ حضرت نانوتو گ دیکھنا چاہئے۔ حضرت مولانا مرحوم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے تین طرح کی خاتمیت ثابت فرماتے ہیں، ایک مرحوم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایم تندی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بالذات یعنی مرتبہ حضور علی تھی کا خاتمیت ذاتی کا ہے کیوں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بالذات یعنی مرتبہ حضور علی اللہ علیہ وسلم

وصف نبوت کے ساتھ موصوف بالذات ہیں اور دیگر انبیاء کرام علیہم السلام موصوف بالعرض اورآپ کے واسطے سے جیسا کہ عالم اسباب میں موصوف بالنور بالذات آ فاب ہاس کے ذریعے سے تمام کوا کب قمر وغیرہ اور دیگر اشیاءارضیہ متصف بالنور۔ یہی حال وصف نبوت کا ہے۔حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم اس سے متصف بالذات ہیں اور اسی وجہ سے آ تخضور مِنْ الله كوسب سے پہلے بوت ملى - حديث ميں ہے كنت نبياو ادم منجدل بين المهاء و الطين. اور دوسر ح حضرات انبيا عليهم الصلوّة والسلام حضور صلى الله عليه وسلم كواسطر عمصف بالنبوة موئ ،حديث مين ارشاد ب, لوكان موسى حيا لما و سعمه الأ اتباعی،، اگرمویٰ علیهالسلام زنده ہوتے توان کوبھی میرےاتباع کے بغیر چارہ نہ ہوتا،، ۔ پارہ نمبر ساکے آخری رکوع میں ارشاد ہوتا ہے۔ واذ احد اللّٰہ میشاق النبييـن لمااتيتكم من كتابٍ وحكمةٍ ثم جاء كم رسولٌ مصدقٌ لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنهُ. الآية. الآيت سے صاف واضح ہے کہ بی کریم محم صطفیٰ طِلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ جیبا کہ اس امت کے رسول ہیں نبی الانبیاء بھی ہیں، تمام انبیا<sup>ع</sup>لیہم السلام کی جماعت کو ایک طرف رکھا گیااور نبی کریم صلی الله علیه وسلم کوایک طرف،اورسب سے حضور مِتَالْتِیَاتِیمْ پر ایمان لانے اور مدد کرنے کا عہدو پیان لیا گیا، آیت میں، شسم جساء کسم فرما کرتھر تک فرمادی گئی که حضور صلی الله علیه و کلم کاز مانهٔ ظهور سب سے آخر میں ہوگا۔

آیت میثاق دروی ثم هست 🔞 این همداز مقتضائے ختم هست

حضور صلی الله علیه وسلم کاامات کرنا بھی اسی امری صراحت کرتا ہے۔ و اسٹل من ادسلنا من قبلک من دسلنا الآیہ بھی اسی کی طرف مثیر ہے کہ لیلۃ المعراج میں انبیاء کا اجتماع حضور صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ ہوا۔ اور ابن صبیب عبد الله ابن عباس سے راوی ہیں کہ یہ آیت لیلۃ المعراج میں نازل ہوئی (انقان) اور انساخہ طبیعہ ما ذا انسصتو ا، اور احادیث شفاعت بھی اسی فضیلت محمد یہ کا علان کرتی ہیں۔ معلوم ہوا کہ حضور صلی الله علیہ وسلم پر نبوت کا اختمام ہوا اور کہ خصور صلی الله علیہ وسلم کے دین کی نہ کی کا زندہ رہنا ضروری تھا، تا کہ بطور نمائندہ سب کی اسمال میں الله علیہ وسلم کے دین کی نصرت کریں۔ چنا نجے عیسی علیہ السلام کا انتخاب میں اور اسلمعلی کو جوڑ دینا موان اس لیے کہ آپ انبیاے بنی اسرائیل کے خاتم ہیں اور سلسلہ اسحاقی ، اور اسلمعلی کو جوڑ دینا موان اس لیے کہ آپ انبیاے بنی اسرائیل کے خاتم ہیں اور سلسلہ اسحاقی ، اور اسلمعلی کو جوڑ دینا موان سرے حضور سے معلی علیہ السلام نے تین امور کا اعلان فرمایا۔

(۱) یا بنی اسرائیل انی رسول الله الیکم. ''اے بی اسرائیل میں نقط تہاری طرف مبعوث ہوکرآیا ہول'۔

دوسری جگه آل عمران میں 'ور سولا کلی بنی اسر ائیل'' فرمایا گیاہے۔''صرف بی اسرائیل کی طرف رسول بناکز''۔

(۲) مصدقاً لمابین یدی من التوراة. (۳) و مبشراً برسول یاتی من بعدی اسمهٔ احمد. "مین ایک عظیم الثان رسول برق کی خوشخری سانے آیا ہوں جو میرے بعدم بعوث ہوں گے ان کا نام احمد ہے"۔ قرآن عزیز اعلان کرتا ہے کہ وہ رسول برق جن کے متعلق عالم ارواح میں انبیاء علیم السلام سے عہدو پیان ہوا، اور بثارات دی گئی تھیں آچکا۔,, جاء الحق و صدق الموسلین. " محدیث شریف میں ہے،، انبی اولی الناس بعیسیٰ بن مریم (۱)، الحدیث. " مجھزیادہ قریب ہے سی علیا السلام سے بنبت تمام لوگوں کے اور بلاشہوہ وزول فرما کیں گئی۔

انبیائے بی اسرائیل کے آخری نی اولوالعزم کا خاتم النبیین علی الاطلاق کے دین کی تفرت کے لیے تشریف لانا اور شریعت محمدید پرعمل فرمانا، حضور صلی الله علیه وسلم کے افضل المحمدید ای احمد الدواؤدا بن الی شیبابن حبان نے روایت کیاموفوعاً الانبیاء اخوان العلاقت امتها تهم شتی و دینهم واحد وانی اولی النّاس بعیسیٰ بن مویم لانه لم یکن بینی وبینه نبی وانه خلیفتی علیٰ امّنی وانه نازل الخ۔

الانبیاءاورخاتم الانبیاء ہونے کاعملی مظاہرہ ہے، فضیلت محمد یہ کودنیا پرواشگاف کردینا منظور ہے، آپ کاحضورا کرم سلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں تشریف لانا ایسا ہی ہے جسے ایک نبی دوسرے نبی کے علاقہ میں چلا جائے۔ چنانچہ حضرت یعقوب علیہ السلام حضرت یوسف النظیلا کے علاقہ میں تشریف لے گئے تھے، جب حضرت عیسی علیہ السلام دوبارہ تشریف لائیں گئو نبی ہی ہونگے کیاں بحثیت حکماً عدلا تشریف آوری ہوگی بطور جحمن خرمانے کتشریف آوری ہوگی۔ روایات سے پت چاتا ہے کہ قرب قیامت میں عیسائی اقوام کی مسلمانوں سے مرجمیر رہے گی، الہذا اہل کتاب کی اصلاح کے لیے تشریف لائیں گے، ثالث وی ہوتا ہے جو ہردوفریق کے زدیک مسلم ہو۔ ہماری کتابیں عقیت کم الاسلام تحییة السلام، التصریح تما تو اتو فی نزول المسیح، اس باب میں دیکھنا چاہئے۔

دوم فاتمیت زمانی یعن آپ کا زمانه نبوت اس عالم مشاہدہ میں تمام انبیاء کیم السلام کے آخر میں ہے، آپ کے بعد کی کونبوت کی تفویض نہ ہوگی۔ ابی بن کعب سے مرفوعاً روایت ہے۔ بدئسی ہی المحسن عن ابی بدئسی ہی المحسن عن المحسن عن ابی هریس نه مرفوعاً کنت اول النبیین فی المحلق و اخر هم فی البعث، (کذا فی روح المعانی: ص: ۱۱، ج: ک). حضرت سی علیالسلام آخصور سلی الله علیہ و کم سے پہلے نی بنائے جا چھے ہیں فزول عیسی کاعقیدہ اسلام کا اجماعی اور متواتر عقیدہ ہے۔ مرزاغلام احمد نے اجماع کو ججة مانا ہے اور اس کے منکر پرلعنت کا اعلان کیا ہے۔ انجام آسم من سمام رزاصا حب نے کفار کے تواتر کو جہ مانا ہے اور اس کے منکر پرلعنت کا اعلان کیا ہے۔ انجام آسم من سمام رزاصا حب نے کفار کے تواتر کو جہ مانا ہے ورائی جے جا نیکہ تمام امت محمد ہے کو اتر سے ثابت شدہ عقیدہ (تی آن القلوب)۔

حضرت نا نوتو گ نے تئیسری خاتمیت مکانیہ ثابت فرمائی ہے یعنی وہ زمین جس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جلوہ افروز ہوئے وہ تمام زمینوں میں بالاتر اور آخری ہے اور اس کے اور اس کے اور کوئی زمین نہیں اس کوبدلائل ثابت فرمایا ہے۔

قادیاتی مخارمقدمه نے سوال کیا کہ امام مالک سے منقول ہے کہ وہ عیسیٰ علیہ السلام کی موت کے قائل ہیں۔ احقر سے فرمایا کہ ابی کی شرح مسلم شریف نکالو۔ چنانچہ ج اص ۲۲۲ مطبوعہ مصر سے ذیل کی عبارت پڑھ کرسنائی۔ وفی المعتبة قال مالک بینا الناس قیام مست معون لاقامة الصلواة فتغشاهم غمامة فاذا عیسیٰ قد نزل النع "عتبہ میں مست معون لاقامة الصلواة فتغشاهم غمامة فاذا عیسیٰ قد نزل النع "عتبہ میں

ہے کہ امام مالک ؓ نے فرمایا درانحالیکہ لوگ کھڑے نماز کی اقامت من رہے ہول گے کہ ا جا تک ان کوایک باول و هانپ لے گایکا یک حضرت عیسی علیه السلام نازل ہوں گے''۔ امام ما لکٹ کا بھی وہی عقیدہ ہے جوساری امت محدید کا اجماعی اورمتواتر عقیدہ ہے ہم نے تتبع کیا ہے کوئی تمیں اکتیں صحابہ احادیث نزول عیسیٰ بن مریم علیہ السلام کے راوی ہیں، تا بعین کا تواحصاء بھی مشکل ہے۔امام تر مذی نے پندرہ صحابہ گنوائے ہیں،ہم نے مزید پندرہ كالضافه كيا۔ چنانچ مسند احمد وكنز العمّال وديگر كتب حديث كا مطالعه كرنے والوں سے مخفی تهين - مارارسال "التصريح بما تواتر في نزول المسيح" كامطالع كياجائـ ۔ قادیانی نے سوال کیا کہ علماء بریلوی،علماء دیو بند بر کفر کا فتو کی دےرہے ہیں اور علماء د یو بندعلاء بریلوی پر۔ارشاد فرمایا کہ جج صاحب!احقر بطور وکیل تمام جماعت دیو بند کی جانب ے گذارش کرتا ہے کہ حضرات دیو بندان کی تکفیرنہیں کرتے ، اہل سنت والجماعت اور مرزائی مذہب والوں میں قانون کا اختلاف ہے،علماء دیو بند اور علماء ہریلوی میں واقعات کا اختلاف ہے قانون کانہیں۔ چنانچہ فقہائے حنفیہ نے تصریحات فرمائی ہیں کہ اگر کوئی مسلمان کلمہ کفر كسى شبكى بناء يركهم المهاتواس كى تكفيرندكى جائے گى، ديھور د المحتار، وبحر الرائق: احقر محمد لائل پوری عرض کرتا ہے کہ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ العزیز نے اپنی تقرير بخارى شريف فيض البارى مين فرمايا ہے كمقبلى اور محمد ابرا ہيم وزير يہلے زيدى تصاور بعض صحابہ رضی الندعنہم پرطعن بھی کرتے تھے سب پرنہیں اور مقبلی نے آمام بخاری پر بھی طعن کیے ہیں۔اس پرایک غیرمقلدصاحب نے برافروختہ ہوکراعتراضات کردیئے کہ د یکھئے صاحب،شاہ صاحب نے علاءاحناف کے قدیم اصول کے مطابق علاءا ہلحدیث پر اعتر اضات فرمادیئے۔حالانکہ حضرت شاہ صاحبؓ نے توان کے زیدی ہونے کے زمانہ کی بات ذکر فرمائی ہے اور فیض الباری میں متعدد مقامات پر ان کی تعریف بھی فرمائی ہے، چنانچ مقبلی نے جوطعن امام بخاری پر کیے ہیں اس کے متعلق ص ۱۸۵ج وفیض الباری میں فرماتے ہیں۔ "مقبلی کہتے ہیں کہ امام بخاری اپنے تعصّب کی بناء پر مجہول رواۃ سے توروایات لیتے ہیں کیکن امام محر جیسے امام سے نہیں لیتے اور بیزیدی صاحب جب اهتغال بالحديث فرمان كيتوزيديت منت علي كيئ داوراكف والمسلحدين مين كي مقامات پرمحمہ بن ابراہیم وزیریمانی کی''ایٹارالحق''سے حوالے پیش کیے ہیں اور جا بجا ان کی تعریف فرمائی ہے۔ چنانچہ اکفار الملحدین ص ۲۳ پر فرماتے ہیں:۔

"لان الكفر هو جحد الضروريات من الدين اوتاويلها".

ایآرالحق علی الخلق ـ للمحقق الشهیر الحافظ محمد بن ابراهیم الوزیر الیمانی ص ۱۲۲۱، اکفار الملحدین کے ۳۳، ۳۳ پر متعدد عبارات "ایارالحق" سے نقل فرمانے کے بعد لکھتے ہیں: "وقد قال ذالک المحقق محمد بن ابراهیم الوزیر الیمانی فی کتابه" (ایارالحق: س:۲۲۰)

علاق ہریں یہ کتاف النبلاء میں ان کے زیدی ہونے کی تقریح موجود ہے اس کے بعد اس سے رجوع کرنا بھی نہ کور ہے ان حالات میں رجوع کے بعد بھی انسان میں اپنی گذشتہ زندگی کے نشانات رہ جاتے ہیں، الروش الباسم، جو محمہ بن ابراہیم وزیر یمانی کی تصنیف ہے، خیال پڑتا ہے کہ اس کے پچھ شواہد اس میں مل سکتے ہیں۔ رہے مقبلی صاحب، تو ''العلم الشامخ فی ایشار الحق علی الأباء و المشائخ'' میں امام بخاری پر ان کے مطاعن موجود ہیں، چوں کہ ان علماء کورد تقلید سے شغف تھا، اس لیے غیر مقلدین کوان کا دامن پاک کرنا ضروری ہے۔ البدر الطالع علامہ شوکانی کی تصنیف ہے فیر مقلدین کوان کا دامن پاک کرنا ضروری ہے۔ البدر الطالع علامہ شوکانی کی تصنیف ہے ذیری رہ چکے ہیں ۔افسوس ہے کہ معرض صاحب (شوکانی) بھی زیری رہ چکے ہیں ۔افسوس ہے کہ معرض صاحب نے فیض الباری اورا کفار الملحد بین وغیرہ کتب کا مطالعہ فر مانا گوارانہ فر مایا ،اعتراض کر کے مض اپنا دل شائدا کیا۔

دوسری بات یکھی کہ حضرت رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے فیض الباری جہم میں فرمایا ہے کہ بخاری شریف میں 'آنت اساجھل'' جوندکور ہے بیظیر ہے امام الب حنیفہ کے ''ولو صوب باباجھل'' کی اور بیلغت اساء ستہ کبترہ میں مطرقہ ہے ، سوجس کی نے امام الب حنیفہ پر اس کے باعث اعتراض کیا ہے اس کو بخاری شریف ہی سے دکھے لینے کی توفیق نہ ہوئی۔ چنا نچہ ابوالعلاء نحوی سے بینہ ہوسکا کہ بخاری شریف ہی سے دیکھے لیتے۔ معترض صاحب ارشاد فرماتے ہیں:۔

"كەمولاناانورشاە صاحب مرحوم اس كۈنحوى غلطى بتاتے بيں اورامام ابى حنيفه

رحمہ اللہ سے اعتراض دور کرنے کے بجائے امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کی غلطی نکال کر جو دراصل ان کی غلطی نہیں ہے، جواب دیا جاتا ہے حالانکہ حدیث کی توجیہ بیان کرنے کے بعد اگر مولانا عبد الحی لکھنوی کی وہ عبارت جوانھوں نے التعلیق الممجد کے مقدمہ میں کھی ہے، لکھ دیتے تو اچھاتھا''۔

حضرت شاه صاحب قد سره العزيز في جو يحمار شادفر مايا ب بحنم درج كياجاتا به فيض البارى جهص ١٩٠٥ قول انت اب اجهل هذا نظير قول ابى حنيفة ولو ضرب باباقبيس وهذه لغت في الاسماء الستة المكبرة مطردة وجهل من طعن فيه على ابى حنيفة ولم يوفق لحفظة مثله في البخارى كما وقع لابى العلاء النحوى".

معترض صاحب سے کیا کہاجائے ولکن عین السخط تُبُدِی الْمَسَاویا کامظاہرہ اسے بڑھ کرنہیں ہوسکتا۔ معترض صاحب نے ساری عبارت نقل نہیں کی، کہیں دیکھنے والے دیکھنے دلیں کہ حضرت شاہ صاحب امام بخاری پراعتراض نہیں کرنا جاہتے ہیں بلکہ امام ابی صنیفہ رحمہ اللہ کی تائید میں پیش کرنا جاہتے ہیں، فرماتے ہیں کہ بیلغت مطردہ نہیں ہے اور بخاری جیسی کتاب میں موجود ہے۔ معلوم نہیں، اعتراض کس لفظ سے بھولیا۔

حضرت شاه صاحب تقرير تذى مي فرمات بي - وحقيقة الامران في لغة فصيحة من لغيات العرب يكون اعراب الاسماء الستة با لالف في الاحوال الثلث كما هو مذكور في الكتب النحو، وكما قال شاعر، ان اباها وابا اباها على قد بلغا من المجد غايتاها

(العرف المنذى ١ ١٣)

نطق الانور المى ۱۲۹ مرتبه محمد لائل پورى، وه صاحب فرماتے ہیں کہ:۔

"شاه صاحب کو چاہئے تھا کہ التعلیق الممجد کے مقدمہ میں جوعبارت ہلکھ دیتے، اگر جناب ہی ذرا تکلیف فرمالیتے تو سامنے آجا تا کہ التعلیق الممجد کے مقدمہ سے زیادہ زور دار عبارت میں فیض الباری اور تقریر ترفدی میں جناب کے ارشاد کی تعمیل فرمادی ہے اور اگر کتب نحومتداولہ ہی کا سرسری نظر سے مطالعہ فرمالیا ہوتا، تو شاید آپ بھی امام اعظم پر اعتراض کرنے والوں پر تعجب فرماتے۔ دیکھوا بن عقیل شرح الفیہ ابن مالک

ص ۷۷۸اشمونی مشرح الفیه -

آپجی فتح الباری ہے ہی فابت کررہے ہیں کہ تینوں حالات میں منصوب پڑھنا مطردہ شاذہیں پھرآپ و خود حضرت شاہ صاحب نوراللہ مرقدہ کی تائید کررہے ہیں۔
''فصل المحطاب فی مسئلةِ ام الکتاب ''حضرت شاہ صاحب کی بنظیر کتاب ہے، بعض مدعیان عمل بالحدیث نے اس کا جواب بزعم خود کھاہے ۔ لیکن علمی دنیا میں اس کوایک محدث کے رسالہ کا جواب کہنا خود علم کی توہین ہے، ہاں عربی زبان میں مختلف عنوانات میں سوقیا نہ دشنام طرازی کا خوب مظاہرہ کیا گیا ہے تقریباً دوسومقام کتاب میں ان خدا جو تیم کی اللہ کے جہال سوءاد بی کر کے اپنادل شخد آکیا ہے تشریباً دوسومقام کتاب میں از خدا جو تیم توفیق ادب ہے ادب محروم ما ندلطف رہ ۔ حالا نکہ علاء اہل حدیث خود حضرت از خدا جو تیم توفیق ادب ہے ادب مرحوم کے وصال پر ایک طویل مقالہ ہے رقام کیا ہے اور اس میں میں حضرت شاہ صاحب مرحوم کے وصال پر ایک طویل مقالہ ہے رقام کیا ہے اور اس میں ایخ درد دل کا اظہار کیا، اور حضرت کے منا قب اور علمی فضائل بیان کے اور محبت بھرے الفاظ میں متعدد طلاقاتوں کاذکر کیا۔ اور ہے کہ منا قب اور علمی فضائل بیان کے اور محبت بھرے الفاظ میں متعدد طلاقاتوں کاذکر کیا۔ اور ہے کہ منا قب اور علمی فضائل بیان کے اور محبت بھرے الفاظ میں متعدد طلاقاتوں کاذکر کیا۔ اور ہے کہ منا قب اور علمی فضائل بیان کے اور محبت بھرے الفاظ میں متعدد طلاقاتوں کاذکر کیا۔ اور ہے کہ منا قب اور علی عالم دین رخصت ہوگیا۔

مولانا ثناءاللّٰدصاحب مرحوم تو متعدد بارملا قات فرما کرحضرت ؒ ہے علمی استفادات فرماتے رہے ہیں۔

حفرت شاہ صاحب امرتسر تشریف لاتے رہے،علاء الجحدیث، احناف کی نسبت زیادہ سے زیادہ تعداد میں حفرت کی مجالس میں شریک ہوا کرتے تھے، اور اس کا اہتمام خصوصی رکھتے تھے۔

## حضرت شاه صاحب كالبحرعلمي لازر ذوق مطالعه

(ال جناب مولا ناسید محمد ادر کیس صاحب سکرو و وی که حضرت شاہ صاحب کیل و نہار ، منح شام کتب بنی میں مصروف رہتے تھے۔ جس وقت بھی کوئی دیکھنا چاہتا تو کتاب کے مطالعہ ہی میں دیکھے گا کتاب سے الگ ہو کر بھی فکر ، خیال کتاب ہی میں رہتا تھا۔ چلتے پھرتے ، المحصے بیٹھتے ، کھاتے پیتے غرضیکہ کوئی ساعت ایسی نہ تھی جس میں فالی الذھن ہو کر وقت گذارتے ہوں۔ شب میں چند گھنٹوں کے سواء جن میں آ پ سوجاتے بیشتر حصہ کتب کے مطالعہ میں ہی صرف ہوتا تھا۔ ابتدائے شب میں ابتا ہے تک کتاب دیکھتے رہتے ، نیند کے فلبہ سے جب عاجز ہوجاتے سوجاتے اور میں کتاب دیکھتے رہتے ، نیند کے فلبہ سے جب عاجز ہوجاتے سوجاتے اور دوایک گھنٹہ کے بعدائھ کروضوفر ماتے اور کتاب کیکر بیٹھ جاتے ۔ منح صادق ہونے تک مطالعہ میں گذارد سے ۔ اور صح کی نماز کے بعد پھر کتاب کے مطالعہ میں مشغول ہوجاتے۔ ایک میں گذارد سے ۔ اور صح کی نماز کے بعد پھر کتاب کے مطالعہ میں مشغول ہوجاتے۔ ایک مرتبہ خود ہی مجھ سے فرمایا کہ میں کی وقت بھی دماغ کوفارغ نہیں چھوڑ تا ہوں ان چند گھنٹوں مرتبہ خود ہی میں جھے نوم غرق ہوتی ہے میرافکر کتاب یا کی مسئلہ کی تحقیق میں دہتا ہے۔

بار ہااییاد یکھا گیا کے نماز کے لیے مجد جارہے ہیں اور کوئی بات کی حدیث یا کی مسئلہ کے متعلق ذہن میں آئی تو مسئراتے ہوئے تشریف لیجارہے ہیں اور نماز کے بعد فورا کتاب اٹھائی اور کھنا شروع کیا اور مسئراتے ہوئے ہی کچھکھنا شروع کردیا کبھی بغیر کتاب کے بیٹے ہوئے کیا دواشت کے طور پر ہوئے کر میں تفکر دیکھا تو جلدی جلدی کتاب اٹھائی اور سکراتے ہوئے یا دواشت کے طور پر کھنے لگے۔غرضیکہ دن رات تمام ساعتوں میں آپکا فکر کتاب اور علی تحقیق کے باہر نہ ہوتا تھا۔ بردی بردی ضخیم کتاب کو ایک مرتبہ ابتداء سے دیکھنا شروع کیا اور دو دن میں از اول تا خردیکھکر ختم کردیا۔ ہزار ہا صفحات کی کتاب جب تک ختم نے فرما لیتے علیمہ ہنے نے دور بہت جلد ہی ختم کردیا۔

میں ۱۳۱۸ ہے کے ختم پردار العلوم دیو بند میں داخل ہوا تھا۔ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ بھی غالبائی کے ابتداء میں دار العلوم میں بسلسلہ دُرس تشریف فرمائے ہوئے تھے۔ حسن اتفاق سے مجمعے خدمت کا شرف مدرسہ میں داخل ہونے کے چند ماہ بعد ہی حاصل ہو کمیا تھا۔ میں نے کیل ونہار منبح دشام ، مرض وضحت ، غرضیکہ ہر حال میں کتاب بی کے ساتھ مشغلہ دیکھا، آپ کے پاس آنے دالے آتے ، کوئی بات دریا فت کرتے جواب دے کرفور آئی کتاب پرنظر فرمالیتے۔

## زىرمطالعه كتباورشوق كتب بني

جہاں تک یاد کام کرتی ہے، زیر مطالعہ کتب دیدیہ ہی ہوتی تھیں۔ درسیات میں حدیث وفقه وتغییر کی کتاب گاو بگاه بی و کیمتے موئے پایا۔ بیشتر متعدمین کی کتب شروح ا حادیث زیرمطالعہ ہوتی تحیی، خصومیت سے حافظ ابن قیم، حافظ ابن دقی العیداورای تم کے لوگوں کی کتابیں جوجد بدطبع موکر آتی تھیں ان کو بزے شغف کے ساتھ مطالعہ فرماتے تھے اور جس کتاب جدید کے طبع ہونے کاعلم ہوتا فور اس کے حصول کی کوشش فرماتے اور حاصل کر کیتے۔ متدرک جس وقت حیدرآ باد میں ملبع ہونی شروع ہوئی ، یہ ز مانه مولا تا حبیب الرخمن خال شروانی مرحوم ومغفور کے حیدرآ باد می امور ند مبید کے عہد و پر تقرر کا زمانہ تھا، کتاب موصوف کے طبع ہونے کا جب علم مواتو حیدر آباد کے اس ادارہ کو بہت دعا ئیں دیں۔ مولا تا صبیب الرحمٰن خاں مرحوم نے جب ایک جلد طبع ہوگئ فورا بھیج دی اور ساتھ ی لکھا کہ اگر چہ کتاب بوری طبع ہونے پر شائع ہونے کا قاعدہ ہے محرآب کے ساتھ خصوصی رعایت کی وجہ سے ایک حصہ بھیج رہا ہوں اور باتی دوسری مرتبدارسال خدمت کروی جائے گی۔مجلد کرا کر بذر بعدرجٹری یے حصدارسال کیا۔ کتاب کے وصول ہونے پر جوخوشی چرو سے نمایاں ہوری تھی دیکھنے سے تعلق رکھتی ہے اور جود عائیں زبان مبارک سے جاری تھیں سننے سے وابستہ ہیں۔

ای طرح جب طعطاوی کی تغییر مصر میں طبع ہونی شروع ہوئی ایک ایک یارہ کرکے

اس كومنكايا - جتنا حصط جوتار بإوه آتار بإ، اورجس وقت جوحصه آتاسب مطالعه جهوژ كر

اں طرف متوجہ ہوجاتے۔

قلمی کتب جوطع نه ہوئی تھیں ان کی طبع اور اشاعت کا اشتیات اکثر ظاہر فر مایا کرتے سے تفییر مظہری کے طبع کے انظام کی طرف اکثر کو گوں کو توجہ دلاتے سے اور بہت تعریف فر مایا کرتے اور تمناتھی کہ یہ تفییر کسی طرح طبع ہو کر معرضِ وجود میں آجائے۔ الجمد للہ تفییر مظہری دس جلدوں میں مکمل ہو کر طبع ہوگئ ہے۔ جس کوند والمصنفین و ہلی نے اپنی نگرانی میں طبع کرایا ہے جن تعالی کارکنانِ ادارہ کو جزائے خیر عطافر مائے۔

## جمله علوم وفنون ميں اقتد ار کامل

جو کتاب زیر درس ہوتی اس کا مطالعہ محض درس کی غرض ہے بھی بھی نہیں و کیھتے تھے،اپنے ہی ذوق اور علمی تحقیق کے پیش نظر کتاب کا مطالعہ فرماتے تھے۔ جو سئلہ زیر تحقیق ہوتا اس کی جھان بین میں دن رات ایک فرمادیے ،اور تقیدی نظر سے دیکھتے۔قادیانی فتنہ کی طرف جب توجه فرمائی تومسَلْتَكَفِر مِينُ اكفار الملحدين " اورمسَلختم نبوة مِين نحاته النبيين " مسَل حيات عيسى " میں۔عقیدہ الاسلام جیسی کتابیں تصنیف فرما ئیں اور ہرمسکا کی تحقیق میں محققانہ بحث *کر*کے كوكى كوشة تشدنه جهورًا، يورى سير حاصل بحث كى -جهال تك يادداشت كاتعلق عامم التبيين ۴۸ گھنٹہ کی میعاد میں اس طرح تحریر فرمایا کہ ایک ساعت بھی بستر پر کمرسیدھی نہ فرمائی ،اوراس ۸۸ گھنٹہ کی مدت میں حسب معمول درس بخاری بھی مدرسہ کے اوقات میں جاری رہا اور ایک منٹ نينز بين فرمائي قراءت فاتحه خلف الامام كے مسئله ميں ابتداءًا يك فارى رساله جس كانام غالبًا فاتحة الخطاب تصنیف فرمایا تھا، پھرز مانۂ دارالعلوم میں دوسری بارقصل الخطاب تالیف کیا جس میں بورے سط وتفصيل ساس مسكركوبيان كيا-بدييان اگرچ سلسلة تعنيفات مين موگا مگريهان بدوكهلان ك ليے مذكور مواكد حضرت شاه صاحب كا خداق علمى تحقيقات اور مطالعه كتب ميس كس قدرانهاك سے تھا، اور آپ کے دن رات دینیات ہی میں مشغول رہتے تھے۔ دوسر ےعلوم وفنون کی کوئی كتاب بھى نہيں د كھتے تھے، زمانہ قيام دار العلوم سے پہلے ہى بھى ديھى موں گى \_ جہائنك اپناعلم ہاں کےمطابق سے کہنے کی جرائت ہے کہ کتب منطق وفلے اور ای قتم کی دوسرے علوم کی کوئی

کتاب آپ کے پاس ہیں دیکھی اور نہ بھی مطالعہ کرتے ہوئے پایا۔طالب علمی یااس کے مابعد زمانہ اور قبل از قیام دارالعلوم ان علوم کود یکھا ہوگا۔گران علوم ہیں بھی جس مسئلہ کو بھی بیان فرماتے ایسا معلوم ہوتا تھا کہ فنی مسائل کی تحقیقات میں کوئی دقیقہ ہیں چھوڑا ہے، اور ہملم پر کافی وافی عبور ہے، اور محققانہ نظر ہے اور عام علوم پر پوراا قتد ار اور حاکمانہ ملکہ حاصل ہے۔ کسی علم کے کسی مسئلہ پر جب بیان ہوتا تو معلوم ہوتا کہ اس فن کے تمام ائمہ کے اقوال متحضر ہیں، اور نیز تحقیقی نظر ہے اور حضرت شاہ صاحب کی رائے وقتیق ان سب پر حاوی ہے اور بہت ہی عمیق نظر ہے۔ طالب علمی مضرت شاہ صاحب کی رائے وقتیق ان سب پر حاوی ہے اور بہت ہی عمیق نظر ہے۔ طالب علمی مضرت شاہ میں اسطر لا ب اور رقع مجیب اور رقع مقتطر جیسے فن کے نایا بر رسائل لکھے ہوئے قلمی حضرت شاہ صاحب نے احقر کو دیئے سے جو میر ہے پاس موجودی ہیں ۔ علم ریاضی وعلم نجوم میں پوری دسترس صاحب نے احقر کو دیئے سے جو میر ہے پاس موجودی ہیں ۔ علم ریاضی وعلم نجوم میں پوری دسترس مقی حتی کے رمل و جفر کے قواعد کے ماہر سے۔

چنانچا یک مرتبہ پنجاب کے ایک صاحب جو پیری مریدی بھی کرتے تھے ، علم جفر کی بعض چیزیں دریافت کرنے کی غرض سے ہی پنجاب سے تشریف لائے اور دو تین روز قیام کرنے کے بعد اپنا مقصد حاصل کر کے والیس تشریف لے گئے ۔ علم طب بھی شاہ صاحب نے بعد علوم دیدیہ وہلی میں گئیم واصل خال کے زمانہ میں پڑھا تھا اگر چہ مطب نہیں کیا مگر کتابوں پر پورا عبور تھا نفیسی ، شرح اسباب خارج او قات میں دیو بند کے زمانہ قیام میں پڑھائی ہیں ۔ ایک مرتبہ دیو بند میں عشم رضی الدین دہلوی جن کوشفاء الملک کا خطاب ملاتھا، پڑھائی ہیں ۔ ایک مرتبہ دیو بند میں عکیم رضی الدین دہلوی جن کوشفاء الملک کا خطاب ملاتھا، تشریف لائے ، حضرت شاہ صاحب نے ایک گھنٹہ سے زیادہ ہر جست تقریر فرمائی ۔ جس میں تشریف لائے ، حضرت شاہ صاحب نے ایک گھنٹہ سے زیادہ ہر جستہ تقریر فرمائی ۔ جس میں فن طب کے اصول بیان کئے ، سننے والے چرت میں شے ، عربی زبان پر تقریر اور تجریر دونوں طریقوں پر ملکہ واقد ارتھا، فصاحت و بلاغت کے ماہر شھے۔

حفظوذ كاء

حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا حفظ وذکاء حق تعالیٰ کی طرف سے ایک خاص موہبت تھی۔ صدیوں ہی میں کوئی ہستی ایسی پیدا ہوتی ہے۔ ہزاروں صفحات کی کتاب ایک مرتبدد کھے لینے کے بعد (جہاں تک آپ کے حالات سے معلوم ہوتا ہے ) پھر ہاتھ میں نہیں اٹھاتے تھے۔ سالہا سال کے بعد جب بھی اس کتاب میں کسی مسئلہ کا حوالہ فر ماتے تو چند

منٹ میں اس مسئلہ پرانگی رکھ کر فرمادیتے کہ یہ ہے۔ نہاس کی کوئی یا دداشت کہیں لکھی ہوتی اور نہ ہی کہیں نوٹ ہوتا۔ اس وقت ایبا معلوم ہوتا کہ ابھی پچھ مدت پہلے یہ کتاب نظر سے گذری ہے اور کتاب کے دائیں بائیں صفحات خیال مبارک میں موجود ہیں۔ مناظرہ ومباحثہ کی کسیم میں حضرت شاہ صاحب کی معیت ایک ضخیم کتب خانہ کی معیت کا کام کرتی تھی۔ کسی بھی مسئلہ کی ضرورت پیش آتی آپ سے دریافت کرلیا جاتا اس میں کسی فن کی خصوصیت نہیں جس فن وعلم کا بھی ہو ہرفن کے مسئلہ میں بیسانیت پائی جاتی میں کسی فن کی خصوصیت نہیں جس فن وعلم کا بھی ہو ہرفن کے مسئلہ میں بیسانیت پائی جاتی صاحب کوتی تعالی نے عطافر مایا تھا اور حفظ و ذکاء کا معتد بہ حصہ عطاکیا تھا۔

جس زمانہ میں آپ دیو بند تعلیم کی غرض سے تشریف لائے تو مولوی امین الدین صاحب مرحوم (جن کے نام نامی سے مدرسدامینیہ جو پہلے سنہری مسجد میں تھا اور اب تشمیری گیٹ دہلی میں ہے) ای زمانہ میں دیو بندمیں تعلیم یاتے تھے، اور حضرت شاہ صاحب سے بیشتر استفاده فرماتے اور خدمت کیا کرتے اور ایک خاص اُنس حفرت شاہ صاحبؓ ہے رکھتے بتھے۔اوربعض خارجی کتابیں پڑھتے تھے۔ای طرح مولا نامشیت اللہ صاحب بجنوری جن کی وفات ای سال ہوئی (حق تعالیٰ مغفرت فرمائے )ان کاتعلق بھی ای زمانہ تعلیم میں حضرت شاہ صاحب ؓ ہے ہوگیا تھا۔مولوی مشیت الله زمانه تعلیم میں اکثر شاہ صاحب ؓ کو بجنور لیجایا کرتے اور بعد فراغت مستقل قیام کی غرض سے بجنور لے مگئے۔ادھر مولانا امین الدین صاحب مرحوم نے بعد فراغت مخصیل علم سنہری مسجد دہلی میں مدرسہ عربیہ کے قیام کا ارادہ کیا تو درس کے لیے نظر انتخاب حضرت شاہ صاحب کی طرف ہوئی اور دہلی سے بجنور مہنچے اور حضرت شاہ صاحب سے این ارادہ قیام مدرسہ کا تذکرہ کیا اور فرمایا، کہ آپ دہلی تشریف لے چلئے میں آ ب بی کے لیے بجور آیا ہوں، شاہ صاحب نے فرمایا، چوں کے مولوی امین الدین صاحب نے زمانۂ قیام دارالعلوم میں میری بہت خدمت کی تھی اور مجھ سے مانوس تھے بیخیال كركے كەمدرسە چلے نہ چلے مرمولوى صاحب كى دل شكنى نە بود بلى كے ليے بجنور سے مولوى صاحب کے ساتھ ہو محے۔ یہ تو معلوم تھا ہی کہ مولوی صاحب کے پاس کوئی سر ماینہیں وہلی پہنچ کر ۱۱ ایا کاروپے اپنے پاس تھے مولوی صاحب کے حوالہ کر دیئے اور کہا مولوی صاحب ان کو خرچ کیجئے مولوی صاحب نے ان میں سے کچھ کھانے میں خرچ کیے اور کچھ کے کاغذ لاکر با قاعده رجشر بنوائے جس میں طلبہ کا داخلہ وغیرہ اور حساب وغیرہ لکھنا شروع کر دیا طلبہ بھی اچھی تعداد میں جمع ہو گئے چندہ بھی آنے لگااور مدرسدامینیدی بنیاد مشحکم ہونے لگی۔ای زمانہ کا ایک دا قعہ خود حضرت شاہ صاحب نے بیان فرمایا کہ میرٹھ میں ایک مولوی صاحب غیر مقلد تصے غالبًا ان کا نام مولوی احمر الله فرمایا تھا بیمولوی صاحب غیرمقلد بیشتر حنفیوں کے ساتھ الجھتے اور دعوت ِمناظرہ دیتے رہتے تھے۔میرٹھ میں حضرت شاہ صاحب کے نام کی شہرت ایک مناظرہ کی وجہ سے ہوچکی تھی جوتھوڑے ہی زمانہ پہلے مقام گلاؤتھی میں ہو چکا تھا اور غیر مقلدوں کو سخت ہزیمت ہوئی تھی اور ایک ہی نشست کے بعد چیکے سے بھاگ نکلے تھے اس مناظرہ گلاویھی میں دیو بند کےعلاء میں سے بڑے بڑے علاء جمع ہوئے تتھاور حضرت مولا نا تُلُونِیُّ کی خاص توجہ اس مناظرہ کی طرف تھی۔مولانا مُنگوبیؓ نے دیوبند سے بحثیت سر پرست دارالعلوم ہونے کےسب ہی کوگلا دیھی پہنچنے کا امر فر مایا تھااس کے بعد بھی مولوی احمہ الله غيرمقلد كاحنفيول كودعوت مناظره ديناباعث تعجب تفامير محط كے دوصاحب مولوى احمدالله صاحب سے دعوت مناظرہ کا کاغذ لے کر حضرت شاہ صاحب کے باس دہلی سنہری مسجد میں قبل ازعشاء يهنيج ـ اورشاه صاحب رحمه الله كوكاغذ دعوت مناظره دكھلايا ـ شاه صاحب اي شب میں دہلی سے میرٹھ کے لیے روانہ ہو گئے اور اخیر شب میں میرٹھ پہنچ کرمولوی احمد اللہ غیر مقلد کے محلہ کی مسجد میں قیام فرمایا۔اور مسج قریب ہونے کوتھی لیٹ مجے۔ جودوصا حب میر تھ کے ساتھ تھان میں سے ایک نے دوسرے سے کہا، کہ شاہ صاحب کے ساتھ کوئی کتاب تو نہیں، دوسرے نے جواب دیا کہ ضرورت نہ ہوگی۔ جب مبح محی تو نماز مبح ای معجد میں يرهى ،مولوى احد الله بهى نماز ميس موجود تھے بعد اختام نماز مولوى احد الله سے ملاقات كى ،اور فرمایا کہ یتحریرآپ کی ہے؟ انھوں نے جواب دیا کہ ہاں میری ہے۔ شاہ صاحب نے فرمایا، بسم الله مين موجود مون بيثه جائية اورمسئله عين فرماليجئة اورجونسا بهي مسئله آپ جا ہيں اختيار کرلیں۔اورشروع کر دیں۔مولوی احمہ اللہ نے کہا، آپ ہی شروع فرمایئے۔شاہ صاحب

نے فرمایا، فاتحہ خلف الامام کا مسئلہ آپ کے خیال میں زیادہ زور دار ہے اس کوشروع کروں یا کوئی اورمسئلہ جوآ پ کہیں؟ جواب دیا کہ ای مسئلہ کے متعلق فرمائے۔جولوگ نماز میں موجود تھے بیٹھ گئے اور کچھلوگ جن کواطلاع ہوئی وہ بھی آ گئے ۔حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ میں شروع کرتاہوں،میری طرف سے صرف ایک شرط ہے کہ جب تک میں ختم نہ کرلوں آپ درمیان میں نہ بولیں جو کچھاعتر اض وسوال ہو بعد میں کہیں۔حضرت شاہ صاحب نے متواتر دو تھنٹے فاتحہ خلف الامام کے مسئلہ پر پوری بسط وتفصیل کے ساتھ تقریر فرمائی اور کوئی حدیث موافق دنخالف،ضعیف وتوی معہ حوالہ کتب نقل کیے بغیر نہ چھوڑی۔تقریرختم کرنے کے بعد فرمایا کہاب آپ کو جو کچھ کہنا ہوفر مائے۔( کا تب الحروف نے بی<sup>منکر عرض</sup> کیا کہاس کو کیایاد رماہوگا،فرمایایوں بی ہوا)جواب میں کہنے لگا کہ مجھے تو کھھ یا نہیں رہا۔شاہ صاحب نے فرمایا، ای برحدیث دانی کا دعوی کرتے ہو، کہنے لگا، میں نے تو دعوی نہیں کیا۔ شاہ صاحب نے فرمایا كەلكەدىجئے مجھے حدیث دانی كا دعوى نہیں۔غرض لكھ كرند دیا۔ شاہ صاحب نے فر مایا كه بیشک جوائمہ کی تو قیرنہیں کرتاحق تعالی اس کے حفظ کوسلب کر لیتے ہیں۔ بیدن جمعہ کا دن تھا آپ نے جمعہ میر تھ میں ادا کیا، تمام شہر میں رفتہ رفتہ اس مناظرہ کا جرحیا ہو گیا، لوگوں نے جمعہ کے بعد جامع مجد میں شاہ صاحب کو گھیرلیا اور کہنے لگے کہ باقاعدہ مناظرہ ہوکراس سے تحریر لیجائے۔ لوگول كالمجمع كثيرشاه صاحب كولي كرمولوى احمد الله كے محلّم كى مسجد ميں جا پہنچا،مولوى احمد الله نے لیت لعل کر کے پولیس بلوالی اور فتنہ کے خوف سے پولیس انسپکڑنے مجمع کومنتشر کر دیا۔ یہ واقعہ خودشاہ صاحب کی زبانی سنا ہوانقل ہے جس سے آپ کی یا دداشت وحفظ اور احادیث پر کس قدروسیع نظری کا پیة چلناہے۔

دوسرادا قعہ جس ہے آپ کے حفظ وذ کاء کا انداز ہ کیا جا سکتا ہے۔

حضرت مولا ناشبیراح رسم زمانہ میں قرآن پاک کے فوائد تحریر فرمار ہے تھے یہ وہ زمانہ ہے جہ کے بیدہ فرمانہ ہے جہ دارالعلوم دیو بند کو چھوڑ کرمقام ڈاجھیل ضلع سورت میں حضرت شاہ صاحبؓ اور حضرت مولا ناشبیراحم صاحبؓ وغیرہ تشریف لے گئے تھے اور ای مقام ڈاجھیل میں فوائد قرآن یاک کی تکمیل ہوئی۔

حفرت مولا ناشبیر احمد صاحبؓ کی عادت تھی بھی بھی توائد کے متعلق مزید تسکین خاطر دنو ثیّق کے پیش نظر فوائد کے متعلق لکھا ہوا حضرت شاہ صاحبؓ کو سنا دیا کرتے تھے اور اگر کو کی اشکال ہوتا تو دریا فت بھی فرمالیا کرتے تھے۔

جس دن حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی وفات کا تار ڈابھیل پہنچا تو حضرت مولا ناشبیر احمہ صاحب پر بے صبری اور غم کے آثار زیادہ نمایاں تھے، بیساخۃ چینیں اور دہاڑے مار مار کر رور ہے تھے اور فر مار ہے تھے آہ! ہمارے لیے موجب تسکین وطمانیت کون ہے، کس کے باس جا کراب تسکین فاطر کریں گے، کس سے اپنے علمی اشکالات حل کرائیں گے۔ اس وقت ایسامعلوم ہوتا تھا کہ جوغم ورنج کا پہاڑ مولا ناشبیرا حمد صاحب عثاثی پر گراہے وغم ورنج کی بہاڑ مولا ناشبیرا حمد صاحب عثاثی پر گراہے وغم ورنج کی دوسرے کونہیں۔

بعد و فات ہی بیروا قعہ بیان فر مایا کہ جب میں فوائد لکھتے لکھتے ان آیات پر پہنچا جو حضرت دا ؤی علیٰ میتنا وعلیہالصلوٰ ۃ والسلام کے قصہ میں ہیں :

"وَهَل آتَاكَ نبؤ الخصم انتسورواالمحراب اذادخلوا على داود ففزع منهم قالوا لاتخف خصمن بغى بعضناعلى بعض فاحكم بيننا بالحق ولاتشطط واهدنا الى سوآء الصراط. ان هذا اخى له تسع وتسعون نعجة ولى نعجة واحدة فقال اكفلينها وعزنى فى الخطاب قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك الى نعاجه وان كثيراً من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض، الا الذين امنوا وعملوا الصالحات وقليل ماهم وظن داؤد انما فتناه فاستغفر ربه وخرراكعاً واناب.،،

حفرت داؤد علیہ السلام نے اپنے اوقات کی تقسیم یوں کررکھی تھی۔ ایک دن لوگوں کے جھٹر وں کا فیصلہ کرنا۔ ایک دن اپنے اہل وعیال کے لئے ، ایک دن اللہ کی عبادت کرنا۔ جس دن اللہ کی عبادت کرتے مکان بند کر دیا جاتا در بان پہرہ دیتے تا کہ عبادت الہی میں کسی تھ کمی کھنڈت نہ ہو۔ عبادت کے دن ہی بیوا قعہ پیش آیا کہ جب ان انتظامات کے ساتھ عبادت میں مشغول تھے کہ ناگاہ کئی تحض دیوار بھاند کر ان کے باس آ کھڑے ہوئے۔ داؤد علیہ السلام باوجودا بی قوت و شوکت کے بیا ماجراد مکھ کر گھبراٹھے کہ بیآدی ہیں یا اورکوئی مخلوق ،

آ دمی ہیں تو ناوقت آنے کی ان حالات میں جرأت کیے ہوئی در بانوں نے کیوں نہیں روکا، اگر در دازے سے نہیں آئے تو اتنی اونجی دیوار پھاند کر آنے کی کیاسبیل کی ہوگی۔خداجانے السے غیر معمولی طور پر کس نیت اور کس غرض سے آئے ہیں۔غرض اچا نک ریے عجیب ومہیب واقعدد مکھ کرخیال دوسری طرف ہٹ گیااور عبادت میں جیسی میسوئی کے ساتھ مشغول تھے قائم ندرہ سکی۔ ان آیات کی تفیر میں عام مفسرین متاخرین نے اسرائملیات سے مجھ ایسے واقعات لکھے ہیں جوایک نبی کی شایا نِ شان نہیں بلکہ ایک اچھے آ دمی کے متعلق بھی مناسب نہیں خیال کیے جاتے، چہ جائے کہ داؤد علیہ السلام جیسے نبی کے متعلق ان باتوں کا تصور کیا جا سکےمفسرین متاخرین یہ لکھتے ہیں کہ داؤڈ کی ننا نو نے بیبیاں تھیں اس کے باوجود داؤدعلیہ السلام نے ایک پڑوی کی بیوی کوایے نکاح میں لیا، اس پرمتنبہ کرنامقصود ہےاوراس کے حاصل کرنے کے جوطریقے وواقعات لکھے ہیں وہ ایک سیجے طریق پر چلنے والے انسان کے ليے نا مناسب اور سيح سمجھ والے كے ليے نا قابل تسليم ان آيات ميں واؤد عليه السلام كوان کے اس فعل پر متنبہ کرنا ہے متقد مین مفسرین اور ائمہ حدیث ان متاخرین کے درج ذیل آیات واقعات کویه کهه کرر د کردیتے ہیں که بیاسرائیلیات میں بیان کر دہ ہیں جن کی کوئی سند نہیں اور نہ ہی ریقصے تسلیم کے قابل ہیں۔اور کوئی بات متقد مین کے یہاں ایس نہیں ملتی جس سے بیاشکال حل ہوسکے کہ آخران انتظامات کے باوجود کددربان مقرر ہیں مکان بندہے کوئی راہ اندر آنے کی نہیں ہے، اچا تک دیوار بھاند کر چند آ دی کیوں آئے اور اس قصہ میں غرض كياب مولانا شبيرا حرصاحب فرمايا كميس ١٥دن ان آيات كمتعلق تغيش وتحقيق ميس سرگردان اور پریشان رما- جهان تک امکان میں تھا،قدیم وجدید تفسیریں اور شروح حدیث کو چھان مارا اور کوئی بات آلی قابل تسکین نہ ملی جس سے بیظش دور ہوتی کہ بالآخر بدالیا کیوں ہوا جس سے داؤدعلیہ السلام کی عبادت میں رخنہ اندازی ہوئی اور یکسوئی عبادت میں نەرەسكى \_حضرت شاە صاحب رحمەاللە اس وقت بيار تھے بيارى كاخيال كر كے حضرت شاہ صاحب کے باس جاتے ہوئے بچکیا تا تھا، جب دیکھا کہ کوئی صورت تعلی واطمینان کی نہیں اوران آیات کے تحت لکھوں تو کیالکھوں۔ کام انکا ہوا ہے، ناچار حضرت شاہ صاحب ؓ ہے عرض کیا کہ مجھے ۵ا دن تفییروں کے اوراق گردانتے ہوئے ہو تھے مگران آیات کا کوئی حل نہیں ملائے شاہ صاحب نے فرمایا، بیٹک ان آیات میں اشکال ہے البتہ میری نظر ہے ایک صدیث گذری ہے جومتدرک حاکم میں ہے۔ضعف ہی کی حالت میں متدرک اٹھائی اور دوچارمنٹ میں کچھور ق الٹ بلٹ کرانگلی رکھکرایک حدیث بٹلادی اور فرمایا کہ اس حدیث میں ان آیات کے متعلق حل نگل ہے۔ میں نے حدیث پڑھی، پیچے سے کچھور ق دیکھے کہ دیکھوں داؤد علیہ السلام کے متعلق کوئی باب ہو کچھ نہ ملا، اور نہ حدیث کود کھے کرکوئی بات سمجھ میں آئی۔حضرت شاہ صاحب تو صرف اتناہی کہ کرخاموش ہو گئے کہ بیحد یث ہوادا سی میں آئی۔حضرت شاہ صاحب تو صرف اتناہی کہ کرخاموش ہوگئے کہ بیحد یث ہوادا سی میں ان آیات کے متعلق جواشکال ہے اس کا حل ہے۔ میں نے عرض کیا کہ میں اس کتاب کو میں اس کتاب کو ایک کی میں اس کتاب کو ایک کے میں متاب کیکرا پی جگہ آیا، اور غور کیا تو مطلب کو ایک کامضمون ہے ہے۔ میں کتاب کیکرا پی جگہ آیا، اور غور کیا تو مطلب کو بالیا۔حدیث کامضمون ہے۔ جس کومولا ناشیر احمد صاحب نے فوائد میں نقل کیا ہے:

'' ہمار ہے نز دیک اس قصہ میں اصل بات وہ ہے جوحفرت ابن عباسؓ سے منقول ہے بعنی داؤڈ کو بیابتلاءا یک طرح کے اعجاب کی بناء پر پیش آیا، صورت بیہ ہوئی کہ داؤڈ نے بارگاہ ایز دی میں عرض کیا ,اے پروردگار! رات دن میں کوئی ساعت الیی نہیں جس میں داؤد کے گھرانے کا کوئی فرد تیری عبادت (لیعنی نمازیا تنبیج وکلبیر) میں مشغول ندر ہتا ہو،، بیاس لیے کہا کہ انھوں نے روز شب کے چوہیں تھنٹے اپنے گھر والوں پر نوبت بہنوبت تقیم کر رکھے تھے، ( تا کہان کا عبادت خاند کی وقت عبادت سے خالی ندرہنے پائے ) اور بھی مچھای قتم کی چیزیں عرض کیں (شایدایے حسنِ انتظام وغیرہ کے متعلق ہوں گی)اللہ تعالیٰ کو یہ بات نالبند ہوئی، ارشاد ہوا کہ داؤد بیسب کچھ ہماری تو فیق سے ہے، اگر میری مدد نہ ہوتو تواس چیز پر قدرت نہیں پاسکتا، (ہزار کوشش کرنے ہیں نبھا سکتا) قتم ہے اینے جلال کی میں جھ کرایک روز تیرے نفس کے سپر کردوں گا! ( یعنی اپنی مدد مثالوں گا، دیکھیں اس وقت تو کہاں تک اپنی عبادت میں مشغول رہ سکتا اور اپنا انتظام قائم رکھ سکتاہے)،، داؤڈ نے عرض کیا، اے پروردگار مجھے اس دن کی خبر کر ويجئ يساى دن نتنه من مبتلا مو كئه و (اخسرج هذا امسر الحاكم في المستدرك وقال صحيح الاسناد واقربه الذهبي في التلخيص )ي روایت بتلاتی ہے کہ فتنہ کی نوعیت صرف اس قدر ہونی جاہئے کہ جس وقت داؤر علیہ السلام عبادت میں ہوں باد جود پوری کوشش کے مشتعل نہ رہ سکیں اور اپنا، انظام قائم نہ رکھ سکیں، چنال چہ آ ب پڑھ چکے کہ کس بے قاعدہ اور غیر معمولی طریقے سے چندا شخاص نے اچا تک عبادت خانہ میں داخل ہوکر حضرت داؤڈکو گھبرا دیا، اور ان کے شغل خاص سے ہٹا کر اپنے جھگڑ کی طرف متوجہ کر لیا ہڑے برے بہرے اور انظامات ان کو داؤڈ کے پاس پہنچنے سے نہ روک سکے۔ تب داؤڈ کو خیال ہوا کہ اللہ نے میر سے اس دو و سے کی وجہ سے اس فتنہ میں مبتلا کیا''۔

اس سے آ گے مولانا شبیر احمد صاحب ؓ نے لفظ فتنہ کی تفسیر میں مزید کچھ کھا ہے جوان آیات کے فوائد دیکھنے سے متعلق ہے۔ مولانا موصوف نے جب حضرت شاہ صاحب ؓ کی بتلائی ہوئی حدیث سے بیفوائدلکھ لیے تو حضرت شاہ صاحب کوسنائے، جس پرشاہ صاحب نے تصویب کی اور فرمایا، حدیث کا بہی مضمون ہے اور ان آیات کے درج ذیل بہی مناسب ہے۔مولا ناشبیراحمرصاحبؓ نے حضرت شاہ صاحبؓ کے حفظ وذکاء دوچیزوں کی داد دی اور فرمایا کهاس حفظ کا کیا ٹھکا نا کہاتن بڑی ضخیم کتاب ہے ایک دومنٹ میں چندورق إدھراُدھرکر کے حدیث پرانگلی رکھ کر بتلا دی گویا ابھی حال میں ہی دیکھی ہے، خدا ہی جانتا ہے کہ کب ریکھی ہوگی۔ حضرت شاہ صاحب کی عادت تھی (جبیا کہ پہلے لکھا جاچکا) کتاب ہاتھ میں اٹھائی اوّل سے آخرتک دیکھتے رہے جب تک ختم نہ کر لیتے چھوڑتے نہیں تھے۔متدرک غالبًا تنین حیارسال پہلے زمانۂ قیام دارالعلوم میں دیکھی تھی۔اور فرمایا کہ ذکاوت اور سرعت ِ انتقالِ وبى يرغوركيا جائة وحرت موتى بكركتاب ويكهة ويكهة جب حديث سامنة تى بية فكر کس سرعت سے اس طرف منتقل ہوتا ہے کہ بید حضرت داؤڈ کے متعلق آیات میں مفید مطلب ہوگی (جن کی تفییر میں حضرت مولا ناشبیراحمرصا حبّ جیسے عالم کو پندرہ دن سرگر داں ویریشان ر مِنَارِدًا)\_ذٰلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

